
257 
 

 الزهراء: مجلة تعنى بالبحوث والدراسات الإسلامية والعربية 
e-ISSN: 2502-8871 

p-ISSN: 1412-226X 

49657i2.22http://dx.doi.org/10.15408/zr.vI: DO 

 م 2025ھ/1447،  2، العدد :  ثانية والعشرون السنة ال

    CC-BY-SAهذا المنشور متاح مجانا بموجب ترخيص نسبة المصنف إلى مؤلفه 
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

 

 

Sulṭat al-Ijmāʿ: Jadaliyyat al-Shukūkiyyah wa-Ḥasm al-Juwaynī 

 

 إندونيسيا – اجامعة محمدية البروفيسور الدكتور حمك 1

zuhratulaini@uhamka.ac.id 
 المملكة المغربية – الحسنية دار الحديث 2

Alimahrus123@gmail.com 
 إندونيسيا – جاكرتا الإسلامية الحكومية جامعة شريف هداية الله 4 3

ghilmanul.wasath@uinjkt.ac.id 

khoirul.mustaghfirin@uinjkt.ac.id 

 1زهرة العين منصور  ◊

 2داعلى محروس فؤ  ◊

 3غلمان الوسط ◊

 4خير المستغفرينمحمد  ◊

  

 الملخص
سياق  في  الإسلامي،  التشريع  أصول  ا من  قطعيا  

ا
أصلا بوصفه  الإجماع  البحث سلطة  هذا  يتناول 

عيد 
ُ
ام المعتزلي، وأ

ّ
ا عند بعض المتكلمين كالنظ ثيرت قديما

ُ
أ الجدلية المستمرة حول الشكوكية التي 

ا في عدد من المقاربات المعاصرة التي شككت في إمكان انعقاد الإجماع أو  في إلزاميته   إنتاجها حديثا

المنهجية. ويهدف البحث إلى تحليل الجذور المعرفية والعقدية لهذه الشكوكية، وبيان كيفية حسم 

هـ( لهذه الإشكالية من خلال بناء تصور أصولي متماسك لسلطة الإجماع 478الإمام الجويني )ت  

، بالاستناد إلى المقاربة كما ورد في كتابيه البرهان والتلخيص. اعتمد البحث المنهج الوصفي التحليلي 

بحجج  ومقارنتها  الاستدلالية،  مسالكه  وتحقيق  الجويني  نصوص  تحليل  مع  النقدية،  الأصولية 

المعاصرة لا تمثل قطيعة معرفية، بل هي  الشكوكية  أن  النتائج  ا. وكشفت  ا وحديثا المنكرين قديما

أن جوهر إسهام الجويني يتمثل   امتداد مباشر للإشكالات الأصولية القديمة نفسها. كما بيّن البحث

في تأسيس قطعية الإجماع على مسلك “اطراد العادة” بوصفه واسطة إبستمولوجية تنقل الإجماع 

من مرتبة الدليل السمعي الظني إلى اليقين المنهجي، إذ يستحيل عادةا اجتماع المجتهدين على حكم 

 سلطة يني لا يكتفي بالدفاع عن  دون مستند قطعي. وتكمن جدة البحث في إبراز أن مسلك الجو 

القديمة  الشكوكية  صور  جميع  تفكيك  على   
ا
قادرا ا  حاسما ا  أصوليا ا  نموذجا يؤسس  بل  الإجماع، 

 والمعاصرة، وإعادة تثبيت سلطة الإجماع ضمن البناء المعرفي لأصول الفقه. 

 تاريخ إصدار المقال :

 2025ديسمبر    15تاريخ الاستلام: 

 2025ديسمبر  22تاريخ المراجعة: 

 2026يناير  22تاريخ القبول: 

 

 : الكلمات المفتاحية 

سلطة الإجماع، الشكوكية، الجويني،  

 أصول الفقه، اطراد العادة 

 

 Corresponding author :ghilmanul.wasath@uinjkt.ac.id/ المؤلف المراسل 
 

http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.49657
file:///C:/Users/glwas/Downloads/ijma'/draft/zuhratulaini@uhamka.ac.id
file:///C:/Users/glwas/Downloads/ijma'/draft/Alimahrus123@gmail.com
file:///C:/Users/glwas/Downloads/ijma'/draft/ghilmanul.wasath@uinjkt.ac.id


258 
 

Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies 
e-ISSN: 2502-8871  

p-ISSN: 1412-226X 

DOI: http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.49657 

Vol. 22, No. 02, 2025 M-1447 H 

This is an open access article under CC-BY-SA license  

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism and al-Juwaynī's 

Resolution 

◊ Zuhratuul Aini Mansur1 

◊ Ali Mahrus Fuad2 

◊ Ghilmanul Wasath3 

◊ M. Khoirul Mustaghfirin4 

1 Universitas Muhammadiyah Prof. DR. HAMKA – Indonesia  
zuhratulaini@uhamka.ac.id 
2 Institution Dar El Hadith El Hassania – Morocco 
Alimahrus123@gmail.com 
3 4 Syarif Hidayatullah State Islamic University Jakarta – Indonesia 
ghilmanul.wasath@uinjkt.ac.id 
khoirul.mustaghfirin@uinjkt.ac.id 

  

Article History 

Received: December 15, 2025 

Reviewed: December 22, 2025 

Accepted: January 22, 2026 
 

Keywords 

Authority of Ijmāʿ, Skepticism, 

al-Juwaynī, Principles of Islamic 

Jurisprudence, Customary 

Consistency 

Abstract 
This study examines the authority of ijmāʿ as a definitive principle in Islamic 
legal theory within the context of classical and modern dialectics of 
skepticism. It focuses on early challenges articulated by theologians such as 
al-Naẓẓām al-Muʿtazilī and on contemporary approaches that question either 
the possibility of ijmāʿ or its binding methodological force. The study aims to 
uncover the epistemological and theological foundations of this skepticism 
and to clarify how Imam al-Juwaynī (d. 478 AH) offered a decisive resolution 
through a coherent uṣūlī framework for ijmāʿ, as developed in al-Burhān and 
al-Talkhīṣ. Using a descriptive-analytical method grounded in critical uṣūl al-
fiqh, the research analyzes al-Juwaynī’s arguments and compares them with 
classical and contemporary skeptical positions. The findings indicate that 
modern skepticism represents a continuation rather than an epistemic rupture 
from earlier uṣūlī objections. More significantly, the study demonstrates that 
al-Juwaynī established the definitive nature (qaṭʿiyyah) of ijmāʿ by employing 
the principle of iṭrād al-ʿādah (consistency of customary practice) as an 
epistemological mediator that elevates ijmāʿ from conjectural textual evidence 
to methodological certainty. The study’s originality lies in showing that al-
Juwaynī’s model provides a systematic and comprehensive uṣūlī response to 
skepticism across historical contexts. 

Abstrak 
Penelitian ini membahas otoritas ijmāʿ sebagai salah satu prinsip definitif 
dalam hukum Islam, dalam kerangka dialektika skeptisisme yang telah 
muncul sejak periode klasik—khususnya pada pemikiran sebagian teolog—
dan kembali dihidupkan dalam diskursus kontemporer yang meragukan 
kemungkinan terjadinya ijmāʿ atau kekuatan mengikatnya secara 
metodologis. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis akar epistemologis 
dan teologis dari skeptisisme tersebut, serta menjelaskan bagaimana al-
Juwaynī memberikan penyelesaian metodologis yang tegas melalui konstruksi 
uṣūlī yang koheren mengenai otoritas ijmāʿ dalam karyanya al-Burhān dan al-
Talkhīṣ. Penelitian ini menggunakan metode deskriptif-analitis dengan 
pendekatan uṣūlī kritis, melalui analisis tekstual terhadap karya-karya al-
Juwaynī dan perbandingan dengan argumen para penyangkal ijmāʿ baik klasik 
maupun kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa skeptisisme 
kontemporer bukanlah fenomena baru, melainkan kelanjutan dari 
problematika uṣūlī klasik. Selain itu, kontribusi utama al-Juwaynī terletak 
pada peletakan qaṭʿiyyah ijmāʿ melalui prinsip “konsistensi kebiasaan” (iṭrād 
al-ʿādah) sebagai jembatan epistemologis yang mengangkat ijmāʿ dari dalil 
tekstual yang bersifat dugaan menjadi kepastian metodologis. Artikel ini 
menegaskan bahwa pendekatan al-Juwaynī menyediakan model uṣūlī yang 
final dan sistematis untuk merespons seluruh bentuk skeptisisme. 

 

http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.49657
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:ghilmanul.wasath@uinjkt.ac.id


 

259 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية وحسم الجويني
 المقدمة

، إذ يمثل اتفاق مجتهدي الأمة بعد   (Ali, 2025)الإسلامييُعدّ الإجماع أحد الأصول الأربعة الكبرى في التشريع  

وقد وصفه الإمام الجويني  .(al-Subkī, 2004) وفاة النبي صلى الله عليه وسلم على حكم شرعي في عصر من العصور 

أصبح  و ،  (al-Juwaynī, 2011) "هـ( بأنه "مناط الأحكام، ونظام الإسلام، وقطب الدين، ومعتصم المسلمين478)ت  

ومنهج لتفسير   يمكن استخدام الإجماع كمصدر، و (Mohamed, 2020)الشريعة الإسلامية   الإجماع حجر الزاوية في

 عندما تتجاوز النقاشات المبادئ الأخلاقية الشريعة الإسلامية لمنع قابلية الصراعات الاجتماعية في المجتمع، خاصة

معصومة،   أصول من  وه ا الإجماعفهذ. (Majid A, 2023)مما يعكس مكانته المحورية في البنية التشريعية الإسلامية

 . (Tamam, 2011)لا تحل معارضتها بذوق أو وجد أو رأي أو قياس ونحوه

استهدفت   التي  والشكوكية  الإبستمولوجية  التحديات  من  الإجماع  تحصّن  لم  العالية  المكانة  هذه  أن  غير 

ا من   ام المعتزلي )ت حوالي  سلطته منذ القرون الأولى، بدءا
ّ
ك في إمكان تصوره وحجيته231إنكار النظ

ّ
-al) هـ( الذي شك

Ghazālī, 2011) التي النقدية المعاصرة  التيارات  إلى   
ا

العقدية للشيعة الإمامية والخوارج، وصولا بالمقاربات  ا  ، مرورا

لكونهم عد م الفهم   .؛(Dhūʾayb, 2014) أعادت إحياء هذه الشبهات في سياق الحداثة ومشاريع التجديد التشريعي

 .(Mansur,  2022) الإدراك حقوالمعرفة به ودين الإسلام 

عالج إشكالية راهنة ذات جذور تاريخية عميقة، حيث لا تزال سلطة  يأهميته من كونه  البحث  كتسب هذي

والمشككين   الأحكام،  في  للقطع  ضمانة  بوصفه  عنه  المدافعين  بين  جدل  موضع  أمام  الإجماع  ا  عائقا يرونه  الذين 

ا. وقد أشار بعض الباحثين المعاصرين، كالشيخ محمود شلتوت )ت   ا يستحيل تحققه عمليا ا نظريا التجديد أو مفهوما

الآراء  1963 تناولته  ثم  في الإسلام،  التشريع  أنه أصل من أصول  الناس  بين  ا اشتهر  أكاد أعرف شيئا "لا  أنه  إلى  م(، 

كما ذهب الشيخ   .(Shaltūt, 2001) "ميع جهاته، كهذا الأصل الذي يسمونه الإجماع واختلفت فيه المذاهب من ج

 بعد عصر الصحابة"، واعتبر من  1956عبد الوهاب خلاف )ت  
ا

م( إلى أن الإجماع بالتعريف الأصولي "لم يقع فعلا

ا  ا  هذه المقاربات، كما يرى حمادي ذؤيب، تمثل "حركة نق .(Khalāf, n.d) "يدّعي ذلك "كاذبا
ا
د" معاصرة تتبنى تشكيك

ا في   .(Dhūʾayb, 2014) الإجماع كقاعدة أصولية سلطة منهجيا

ا يمكن تصنيفه في ثلاثة محاور رئيسة: يتمثل   ا واسعا ا بحثيا في    المحور الأول استقطب موضوع الإجماع اهتماما

تثبيت   ركزت على  التي  الكلاسيكية  الأصوليون    سلطة الدراسات  أسهب  الأوائل، حيث  المنكرين  والرد على  الإجماع 

مع   الإجماع،  والسنة على  القرآن  أدلة  مناقشة  في  "الإحكام"،  في  والآمدي  "المستصفى"  في  الغزالي  كالإمام  القدامى، 

  المحور الثاني أما   .(al-Ghazālī, 2011; al-Āmidī, 2003) الإقرار بأن دلالتها ليست بالضرورة قطعية على كل أنواعه

مدى   أو  الصحابة،  عصر  بعد  الإجماع  وقوع  إمكانية  في  النظر  تعيد  التي  والمعاصرة  الحديثة  الدراسات  فيشمل 



 

260 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

 صلاحيته كمصدر تشريعي في ظل تشعب المذاهب وانتشار العلماء، ومن أبرز ممثليها شلتوت وخلاف والخضري بك

(al-Khuḍarī Bek, 1969).   بالدراسات المتخصصة حول منهج الإمام الجويني الأصولي، وهو    المحور الثالثويتعلق

، حيث تبرز معظم الأبحاث مساهمته في تطوير نظرية القياس والاستدلال، بينما تبقى ا البحثالمحور الأكثر صلة بهذ

العقلي المسلك  على  اعتماده  وخاصة  الإجماع،  لمسألة  قطعية -مقارباته  لتقرير  العادة"  "اطراد  على  القائم  العادي 

 تحليل أعمق يكشف عن كيفية استخدامه لهذا المسلك كجدار حماية ضد الشكوكيةالدليل السمعي، بحاجة إلى  

(Hallaq, 1995; Zysow, 2013). 

التي  و  العلمية  الفجوة  هذيتتجلى  الدوافع    بحثال  ا سعى  بين  يربط  معمق  مقارن  تحليل  غياب  في  لسدها 

ام، أو عقدية كموقف الشيعة والخوارج، أو منهجية
ّ
تطبيقية  -الأساسية للشكوكية، سواء كانت فلسفية كإنكار النظ

 من مجرد وصف الخلاف أو شرح آراء الجو 
ا

يني كإنكار المعاصرين، وبين الرد الأصولي المنهجي الذي صاغه الجويني. فبدلا

إلى الكشف عن تماسك النموذج الجويني في مواجهة الشبهات المتقدمة والمتأخرة،  ا البحث  هدف هذيبشكل منفصل،  

وإثبات أن الشكوكية المعاصرة ما هي إلا امتداد للشبهات الكلاسيكية، وأن حسم الجويني لا يزال يمثل إجابة شافية  

 .(Farghalī, 1971, pp. 16–18) يةومحور 

من إشكالية محورية يمكن صياغتها في السؤال الجامع التالي: كيف يمكن لمسلك الإمام  ا البحث  طلق هذين

الجويني الأصولي، القائم على "اطراد العادة" و"قرائن الأحوال"، أن يؤسس لقطعية الإجماع في مواجهة الشكوكية  

المنهجي الدواعي  ما  فرعية:  أسئلة  ثلاثة  السؤال  هذا  عن  ويتفرع  المتعددة؟  إليها بصورها  استند  التي  والعقدية  ة 

ا في إنكار  
ا
ا وحديث الإجماع أو الشك في إمكانيته؟ وما موقف الإمام الجويني من أصل الإجماع   سلطةالمشككون قديما

وكيف أسس لقطعيته المنهجية في كتابيه "البرهان" و"التلخيص"؟ وما مدى فاعلية مسلكه في الرد على الشكوكية  

و المعاص اليرة؟  ا    بحثفترض  ا أصوليا إطارا الجويني قدّم  التشريع، وأن  في  ا لا غنى عنه   قطعيا
ا

أن الإجماع يظل دليلا

ا على ثبوت الإجماع ووجوب    قطعيا
ا

 يعتمد على ربط الدليل السمعي بمسلك الاطراد العادي، مما يوفر دليلا
ا

متكاملا

 .اتباعه، ويُحيل شبهات المشككين إلى دائرة اللغو المنهجي

 إلى وصف مواقف المشككين في  ي المنهج الوصفي التحليلي، حيث  ا البحث  اعتمد هذ
ا

الإجماع    سلطةتجه أولا

 إلى تحليل يعبر العصور، ثم  
ا

نتقل إلى تحليل منهج الجويني الأصولي لبيان كيفية تأسيسه لقطعية الإجماع، وصولا

تفكيك   في  النقدية  الأصولية  المقاربة  استُخدمت  وقد  عليها.  الجويني  وردود  الشبهات  بين  والاختلاف  التلاقي  نقاط 

طراد العادة وقرائن الأحوال، مع الموازنة النصوص الأصولية واستخلاص المصطلحات والمفاهيم الجوينية، كالقطع وا

بين أدلة المشككين وأدلة المثبتين، وتقييم مدى تماسك حجج الجويني وقدرتها على الإجابة عن التحديات المطروحة. 

-alعلى مصادر أولية تمثلت في نصوص الجويني الأساسية في الأصول، وهما "البرهان في أصول الفقه" )البحث    رتكزا

Juwaynī, 2017( "و"التلخيص في أصول الفقه )al-Juwaynī, 2017 إضافة إلى المصادر التي نقلت آراء المشككين ،)



 

261 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

فتشمل   الثانوية  المصادر  أما  حزم.  لابن  الإجماع"  و"مراتب  للغزالي  و"المستصفى"  للآمدي  كـ"الإحكام"  الأوائل، 

 ,Hallaq)  حلاقالدراسات المتخصصة التي تناولت نقد الإجماع أو منهج الجويني، كأعمال شلتوت وخلاف وذؤيب و 

 Uṣūlīالدراسة النظرية الأصولية للحجية والقطع )إلى    بحث(. ويستند الإطار النظري لل Zysow, 2013( وزايزو )1995

Theory of Authority and Certainty  وينصب التركيز على المنهج الجويني لتثبيت القطع السمعي عبر الاستدلال .)

العادية، وهي الآلية التي بموجبها يتحول الخبر الظني أو المظنون إلى دليل قطعي لا يختلف فيه العقلاء، مما  بالقرائن  

، لا مجرد دليل ظني يحتمل النقيض. هذا الإطار النظري هو ما يميز مقاربة الجويني عن  
ا
 يقينا

ا
يجعل الإجماع دليلا

 غيره من الأصوليين.

ا: يبدأ   ا وزمنيا يتناول هذا القسم تحليل إشكالية سلطة الإجماع من خلال ثلاثة محاور متسلسلة منطقيا

بتحليل جذور الشكوكية ودواعيها عند المتقدمين والمعاصرين، ثم ينتقل إلى تحديد موقف الإمام الجويني الأصولي  

مواجهة الشكوكية بصورها المتعددة. وقد جاء  ومسلكه في تأسيس القطعية، وينتهي بتقييم فاعلية هذا المسلك في

ا مع  الذي يركز على "جدلية الشكوكية" من جهة، و"حسم الجويني" من جهة  بحثال أسئلة هذا التسلسل منسجما

 .أخرى 

 تحليل الشكوكية تجاه سلطة الإجماع 

صة حول تعريف الإجماع وسلطته 
َ
ستخل

ُ
: البيانات الأصولية الم

ا
 أولً

للإجماع الذي يمثل مذهب الجمهور، كما صاغه تاج الدين السبكي في  التعريف المشهور  ا البحث  اعتمد هذ

 ,al-Zarkashī) ""جمع الجوامع": "اتفاق مجتهدي الأمة بعد وفاة محمد صلى الله عليه وسلم في عصر على أي أمر كان

وقد اتفق الأصوليون على أن الإجماع حجة إذا وقع، واختلفوا في مسلك إثباته: هل يثبت بالسمع فقط وهو   .(1998

والسمع بالعقل  أم  الجمهور،  سلطة  .(al-Āmidī, 2003) مذهب  على  والسنة  القرآن  أدلة  أن  إلى  الغزالي  نبّه  وقد 

 .(al-Ghazālī, 2011) الإجماع هي أدلة ظنية، مما يستدعي البحث عن مسلك آخر لتأسيس القطعية

ا: تصنيف دواعي الشكوكية وتحليلها  ثانيا

كشف التحليل أن دواعي الشكوكية في سلطة الإجماع تتمحور حول محورين رئيسيين: محور إبستمولوجي  

تطبيقي يرتبط بالمنطلقات  -)معرفي( يتعلق بإمكان تصور الإجماع ونقله وتأسيس قطعيته، ومحور عقدي 

 .الاعتقادية للمشككين

 

 



 

262 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

ام المعتزلي 
ّ
 أ. التحدي الإبستمولوجي: إنكار النظ

ام )إبراهيم بن سيّار، ت حوالي 
ّ
هـ( أبرز وجوه الشكوكية الإبستمولوجية في سلطة  231يمثل النظ

،  (al-Ghazālī, 2011, p. 395) "الإجماع. وقد عرّف الإجماع بأنه "كل قول قامت حجته، وإن كان قول واحد 

مما يعني إفراغ الإجماع من مضمونه الجماعي وتسويته بأي قول فردي قامت عليه الحجة. وقد حقق التاج  

-al) "السبكي في مذهب النظام وترجّح عنده "أنه لا يُحيل الإجماع ويقول بتصوره، لكنه لا يعتبره حجة

Subkī, 1999). 

يتمحور تحدي النظام حول مسألة القطع، إذ لا ينكر الاتفاق ذاته، بل يشكك في إمكانية تحقق  

 ,al-Juwaynī) أي هل يمكن إثبات انعقاد الإجماع ونقله بطريقة قطعية  إمكان التصور،شرطين جوهريين:  

التأسيس،  (2017 اتباعه   وإمكان   al-Juwaynī, 2017) أي هل هناك دليل عقلي أو نص ي قطعي يوجب 

ص الجويني مستند النظام بقوله: "أن العقول لا تدل على كون الإجماع حجة، وليس يمتنع    (384
ّ
وقد لخ

على نقيض الصواب... فلم يبقَ إلا تتبع   -لا يعصم آحادهم عن الخطأ-في مقدور الله تعالى أن يُجمِع أقوام 

ا، والمسألة عرية  الأدلة السمعية، وتعيين انتفاء القاطع فيها، والقاطع نص الكت اب أو نص السنة متواترا

ا على أن الإجماع حجة
ا
 .(al-Juwaynī, 2017) "عنهما، فلا دليل إذ

ا لمنهج المتكلمين، إذ طالب بدليل   ا حقيقيا ا إبستمولوجيا يكشف هذا التحليل أن النظام قدّم تحديا

على وجوب اتباع الإجماع، ورفض الاكتفاء بالأدلة الظاهرة القابلة للتأويل. وهذا    -عقلي أو سمعي-قاطع  

 .لعادة"، كما سيأتي بيانهالتحدي هو الذي استدعى من الجويني بناء مسلكه الخاص القائم على "اطراد ا

 ب. التحدي العقدي: إنكار الشيعة الإمامية والخوارج 

تختلف شكوكية الشيعة الإمامية عن شكوكية النظام في منطلقاتها، إذ ترتبط بالأصول العقدية  

يربطون حجيته   لكنهم  المبدأ،  ينكرون الإجماع من حيث  الإمامية لا  بالمنهج الإبستمولوجي. فالشيعة  لا 

الع به  باشتماله على قول الإمام المعصوم، "لأنه من الأمة، ومن أجلّ المؤمنين، وأفضل  لماء... وما يقول 

ا وقد كشف الجويني عن حقيقة موقفهم بقوله: "وقد   .(al-Mūsawī, n.d) "المعصوم لا يكون إلا حجة وحقا

س؛ فإن الحجة عنده في قول الإمام القائم صاحب   يطلق بعضهم كون الإجماع حجة، وهو في ذلك مُلبِّ

ان قوله من جملة الأقوال، فهو الحجة وبه  الزمان، وهو منغمس في غمار الناس، فإذا استقر الإجماع، ك 

 .(al-Juwaynī, 2017) "التمسك 

وعثمان،   علي  تكفير  على  "اتفقوا  حيث  الصحابة،  من  بموقفهم  إنكارهم  فيرتبط  الخوارج،  أما 

والحكمين الجمل،  الذي   .(al-Baghdādī, n.d., p. 73) "وأصحاب  الإجماع  إنكار  هذا  مذهبهم  من  ويلزم 



 

263 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

القرافي عن موقفهم بقوله:   انعقد في عصر الصحابة، لخروج بعض الأمة المعتبرة فيه عندهم. وقد عبّر 

"وقالت الخوارج بالإجماع من الصحابة قبل حدوث الفرقة، وبالإجماع من بعدهم من أهل شيعتهم؛ لأنه  

ا عندهم إلا هم، وإنما يُعتبر إجماع المؤمنين  .(al-Qarāfī, 1995, p. 2576) "لا يُسمى مؤمنا

 ج. التحدي المعاصر: امتداد الشبهات الكلاسيكية

 "أعاد المشككون المعاصرون إحياء الشبهات الكلاسيكية، لكن بلغة "التنافي بين النظرية والتطبيق

(Dhūʾayb, 2014).   
ا

فقد ذهب الشيخ عبد الوهاب خلاف إلى أن الإجماع بالتعريف الأصولي "لم يقع فعلا

 ذلك بانتشار العلماء واختلافهم السياس ي والفكري 
ا

وقد مال   .(.Khalāf, n.d) بعد عصر الصحابة"، معللا

كما رأى الشيخ شلتوت أن "حجية الإجماع في   (Ikehata & Kosugi , 2021) إيكهتا وكوسوغيإلى هذا الرأي  

به    عن أن يكون الحكم الذي يثبت 
ا

ا بدليل قطعي فيكفر  ذاتها غير معلومة بدليل قطعي، فضلا معلوما

وقد اعتبر عبد الحميد متولي أن "الإجماع بصدد الأحكام الدستورية في عصر   .(Shaltūt, 2001) "منكره 

 .(Dhūʾayb, 2014) "سابق غير ملزم لعصر لاحق 

ا، بل هي انعكاس    جديدا
ا

يُظهر تحليل النصوص أن الشكوكية المعاصرة في جوهرها ليست إشكالا

للشبهات الإبستمولوجية للنظام حول إمكان النقل، وشبهات التطبيق للخوارج حول إمكان الوقوع بعد 

ا لكونه صا  ا معتبرا
ا
ا عن أصحاب "لم  الصدر الأول. وقد أشار ابن حزم إلى أن هذا التشكيك لا يُعتبر خلاف درا

يتعنّوا من تثقيف الآثار، ومعرفة صحيحها من سقيمها، ولا البحث عن أحكام القرآن... بل اشتغلوا عن  

الاعتقادات  أصول  في  بالجدال  عدم  .(Ibn Ḥazm, 1982) "ذلك  في  الشاطبي  ضابط  مع  ينسجم  وهذا 

ي الخلاف الأقوال الصادرة عن أدلة معتبرة  الاعتداد بالخلاف الذي لا يستند إلى دليل معتبر: "وإنما يُعدّ ف

 .(al-Shāṭibī, 2007) "في الشريعة

ا: جدول تصنيفي لدواعي الشكوكية 
ا
 ثالث

 جوهر الشبهة  المستند الرئيس  الفاعل التاريخي  نوع التحدي 

لا دليل عقلي أو نصي قطعي يوجب اتباع  انتفاء الدليل القاطع  النظّام المعتزلي  الإبستمولوجي 

 الإجماع 

 الحجة في قول المعصوم لا في اتفاق غيره  عصمة الإمام  الشيعة الإمامية  العقدي

 لا يعُتدّ بإجماع غير المؤمنين )أي شيعتهم( تكفير الصحابة  الخوارج  المنهجي -العقدي

 استحالة انعقاده ونقله بعد الصحابة  التنافي بين النظرية والتطبيق  المعاصرون  التطبيقي



 

264 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

 تحليل الأصولي لمسلك الجويني في تأسيس قطعة الإجماعال

: التطور المنهجي بين 
ا

 ""التلخيص" و"البرهانأولً

يُعدّ الإمام الجويني من أبرز الأصــوليين الذين قدموا معالجة منهجية متكاملة لإشــكالية ســلطة الإجماع. وقد  

ف المتأخر(  بحثلاحظ ال
َّ
ف المتقدم( و"البرهان" )المؤل

َّ
ا في منهجه بين كتابيه "التلخيص" )المؤل ا دقيقا  :تطورا

ــــة،  في "التلخيص" ــــتفيضـــــــ ــــنة المســـــــ ــــالك لإثبات قطعية الإجماع: نص القرآن، والســـــــ : قدّم الجويني ثلاثة مســـــــ

ــــــرّح بقولـه: "الـذي   نعول عليـه في إثبـات الإجمـاع، نص الكتـاب  واطراد العـادة والإجمـاع على تبكيـت المخـالفين. وقـد صـــــــ

كما أشـــــار إلى أن دليل القطعية هو   .(al-Juwaynī, 2017) "والســـــنة المســـــتفيضـــــة من الرســـــول صـــــلى الله عليه وســـــلم

ــتنــــــد قطعي ــــ اجتمــــــاع العقلاء على حكم مظنون دون وجود مســـــــ التي تحيــــــل  الأحوال"  و"قرائن  العــــــادة"  -al) "اطراد 

Juwaynī, 2017). 

ــــــوص القرآن )كــ يــة في "البرهااان"  اعتبــار نصـــــــ
ا
ــــــراحــة ــــــكــل جوهري، حيــث رفض صـــــــ : طوّر الجويني موقفــه بشـــــــ

 
ا

 قطعية مســــتقلة على وجوب الاتباع، معللا
ا
ـــــــــ"لا تجتمع أمتي على ضــــلالة"( أدلة الشــــقاق( والأحاديث المســــتفيضــــة )كــــــــ

ــة للتــأويلات القريبــة المــأخــذ الممكنــة ـــــــك   .(al-Juwaynī, 2017) "ذلــك بــأنهــا "متعرضــــــــــــ ــــــوغ التمســـــــ وقــد قرر أنــه "لا يســـــــ

ثم اعتمد بشــــكل حصــــري على "اطراد العادة" كواســــطة قطعية  .(al-Juwaynī, 2017) "بالمحتملات في مطالب القطع

 
ا
 .(al-Juwaynī, 2017) تثبت وجود دليل سمعي قطعي للمجمعين، حتى لو لم يُنقل إلينا هذا الدليل صراحة

يكشــف هذا التحول عن إدراك الجويني بأن التحدي الذي طرحه النظام حول ضــرورة تأســيس الإجماع على  

دليل قاطع، لم يكن ليُواجَه بأدلة ســــمعية ظاهرة وإن كانت قوية، بل يجب أن يعتمد على دليل مســــتقل يضــــمن هذا 

 ."القطع. وهذا ما دفعه إلى بناء نظريته في "اطراد العادة

ا: نظرية "اطراد العادة"   الواسطة المنهجية لتأسيس القطع  -ثانيا

ا )أي يستقل به العقل(، ولا   ا محضا قرر الجويني في "البرهان" أن الدليل الذي أثبت به الإجماع "ليس عقليا

ا )كالكتاب(، بل هو الواسطة التي هي العمدة: النظر في قضيات اطراد العادات ا صريحا ا قطعيا  ,al-Juwaynī) "سمعيا

2017). 

العادة اطراد  الدهرمفهوم  علماء  "العلماء  اجتماع  بأن  بموجبه  العقل  يحكم  الذي  المسلك  هو   :" (al-

Juwaynī, 2017) وهم مجتهدون متعبدون بـ"شدة الفحص والتنقير عن الأدلة ،" (al-Juwaynī, 2017)  ،على حكم ما ،

 أن يتفقوا على حكم دون  
ا
 وعادة

ا
ا عن محض الصدفة أو مجرد رأي فردي، بل يستحيل عقلا لا يمكن أن يكون ناتجا

ا في الأمور الكلية  .(al-Juwaynī, 2017) وجود مستند سمعي أو عقلاني قاطع، خصوصا



 

265 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

المنطقية للاستدلًل  القابلة  البنية  السمعية  الأدلة  يتجاوز ضعف  ا  ا قويا  منطقيا
ا

الجويني استدلالا يقدم   :

 :للتأويل

ا المقدمة الكبرى    .لدليل قطعي: اطراد العادة يوجب أن يكون اتفاق العلماء مستندا

 .: اتفق العلماء على أمر ماالمقدمة الصغرى  

 .: الاتفاق نفسه دليل قاطع على وجود مستند قطعيالنتيجة 

ا لدليل ظني )كخبر  وهذا بالضبط هو الرد على المشككين كالنظام الذين يزعمون أن الإجماع قد يكون مستندا

حيل هذا: "لو كان الأمر كذلك، لتباينت آراؤهم  
ُ
الآحاد أو القياس المستنبط( لا يوجب القطع. يردّ الجويني بأن العادة ت

فطالما أن الاتفاق قاطع، فلا بد أن مصدره  .(al-Juwaynī, 2017) "واختلفوا فيه، لأن النظر الظني لا يُفرض فيه قطع

 .قطعي

ا: صورتا الإجماع القطعي عند الجويني 
ا
 ثالث

 :قسّم الجويني الإجماع إلى صورتين، كلتاهما حجة قاطعة، لكن لكل منهما مسلك خاص في إثبات القطعية

: اتفاق على حكم مظنون يُسنَد إلى دليل سمعي قطعي قام عند المجمعين، وإن لم يُنقل إلينا  الصورة الأولى

. يقول الجويني: "فنعلم والحالة هذه أن اتفاقهم إن وقع لا يُحمل على وفاق اعتقاداتهم وجريانها على منهاج  
ا
صراحة

ا ألفيناهم قاطعين بالحكم لا يرجعون فيه  واحد، فإن ذلك مع تطرق وجوه الإمكان واطراد الاعتياد مستحيل... فإذ

ا أنهم أسندوا الحكم إلى ش يء سمعي قطعي عندهم، ولا يبعد سقوط النقل فيه ، فنعلم قطعا
ا

ا، ولا يرددون قولا -al)رأيا

Juwaynī, 2017)   العادةاطراد  ومستند القطعية هنا هو.  

، لكن الإجماع عليه قاطع. يقول الجويني: الصورة الثانية
ا
: اتفاق على حكم مظنون يُسنَد إلى الظن صراحة

ا حجة قاطعة. والدليل على كونه حجة:  "وهي إذا أجمعوا على حكم مظنون وأسندوه إلى الظن، وصرحوا به، فهذا أيضا

ا وجدنا العصر الماضية والأمم  
ّ
المنقرضة متفقة على تبكيت من يخالف إجماع العلماء علماء الدهر، فلم يزالوا  أن

، أي  تبكيت المخالفومستند القطعية هنا هو   .(al-Juwaynī, 2017) "ينسبون المخالف إلى المروق والمحادة والعقوق 

 .الإجماع على ضلال من يخالف الإجماع

ا: جدول مقارن لصورتي الإجماع ومستند قطعيتهما  رابعا

 مستند القطعية مستند المجمعين  طبيعة الحكم  الصورة 

 اطراد العادة  دليل سمعي قطعي )قد لا ينُقل(  مظنون في ظاهره  الأولى 

 تبكيت المخالف )الإجماع على ضلاله(  دليل ظني مظنون صراحة   الثانية 



 

266 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

 

 تقييم فاعلية مسلك الجويني في مواجهة الشكوكية الجغرافية تعريفها وموضوعها

: فاعلية المسلك في الرد على التحديات المختلفة
ا

 أولً

 مباشرة للتحديات المذكورة
ا

 :يوفر مسلك الجويني حلولا

 حسم الجويني باطراد العادة  حجة المشكك  التحدي الأصولي 

التحدي المعرفي  

 )النظّام( 

لا يوجد دليل عقلي أو نصي  

 قاطع على وجوب اتباع الإجماع 

يكون   الوجوب قائم على القطع العادي بأن اتفاق جماعة المهتدين لا

 إلا عن مستند شرعي قطعي 

التحدي التطبيقي  

 )الخوارج/المعاصرون( 

يستحيل تصور انعقاده ونقله إلينا  

 العلماء  بعد اتساع البلاد وتشتت 

 لِجِدّ المجتهدين وحرصهمالنقل حاصل بالتواتر والعادة تقضي به 

 على التتبع في الأمور الكلية، كما تتفق جموع الكفار على عقائدها

(al-Juwaynī, 2017b, p. 367) 

التحدي العقدي  

 )الشيعة( 

الحجة في قول المعصوم لا في  

 اتفاق غيره

الإجماع حجة على الأمة قاطبة، وهو دليل على وجود قول  

 ,al-Juwaynī) حتى لو كان منغمس ا في غمار الناس ،المعصوم

2017a, p. 383) 

ا: القوة المنهجية لمسلك الجويني   ثانيا

 :تكمن قوة مسلك الجويني في عدة جوانب

 من الجدال حول دلالة آية أو صحة حديث، يفرض الجويني مواجهة التشكيك في أصل الًستدلًل .1
ا

: فبدلا

، قاعدة منطقية مفادها أن الاتفاق الواسع  
ا
للملتزمين بالبحث عن الحق )العلماء المجتهدون( لا يمكن أن يكون خطأ

ا في الأصول. وقد لاحظ الباحث وائل حلاق  قاطعا
ا

أن التطور الأصولي نحو الجويني يهدف   (Hallaq) وهذا يجعله دليلا

س على قرائن عقلية  اجتماعية-إلى "تحصين" الدليل من النقد، بتحويله من دليل سمعي محتمل إلى دليل قطعي مؤسَّ

(Hallaq, 1995). 

والنقل .2 العقل  ثنائية  النقل  تجاوز  لقطعية  ا  ضامنا جعله  بل   ،
ا

 مستقلا
ا

دليلا العقل  الجويني  يجعل  لم   :

فمن  بالقاطع،  والتمسك  الحق  عن  البحث  على  مجبولون  الشرعي،  تكليفهم  بحكم  المجتهدين،  أن  فبما  والمدلول. 

 أن 
ا
 .(al-Juwaynī, 2017) يتفقوا على أمر ظني لا أساس لهالمستحيل عادة

بين السلوك المعرفي ووجوب الًتباع .3 )العادة( ووجوب  الربط  البشري  بين السلوك المعرفي  الربط  : هذا 

ا. وقد سمّاه الغزالي "الطريق المعنوي  ، لكن (al-Ghazālī, 2011) "الاتباع الشرعي هو ما أسس لقطع الإجماع منهجيا

م على الأدلة النصية الظنية في إثبات القطعية  .الجويني هو من رفع قيمته المنهجية ليكون الأساس الذي يُقدَّ

 



 

267 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

ا: حدود المسلك والنقد المعاصر 
ا
 ثالث

كخلاف   المعاصرون  فالمشككون  العملي.  التحقق  زاوية  من  ا  نقدا يواجه  فإنه  المسلك،  قوة  من  الرغم  على 

 بعد عصر الصحابة لسبب عملي يتعلق بتشتت الأمة
ا

 ,Khalāf) أشاروا إلى أن الإجماع بالتعريف الأصولي لم يقع فعلا

n.d.).   ا، حين يقرر أن الإجماع يقع "في عصر" بالتنكير، ولا يختص بعصر لكن الجويني يجيب عن هذا النقد ضمنيا

، وأن الاتفاق يُتصور في الأمور الكلية التي تتعلق بـ"قواعد العقائد في الملل"، مما يقلل (al-Subkī, 2004) دون عصر

 .(al-Juwaynī, 2017) من حاجة الإجماع في المسائل الجزئية الفريدة التي لا تعم بها البلوى 

ب راء المجتهدين في أطراف الأرض، هو بالضبط ما   كما أن الشكوكية المعاصرة حول عدم إمكانية الإحاطة 

م على العادة
ّ
، وأن المجتهدين المعنيين هم من كان منهم (al-Juwaynī, 2017) "أجاب عنه الجويني بقوله إن ذلك "تحك

 .(al-Zarkashī, 1992) من أهل الاجتهاد وقت حدوث المسألة

ا: المقارنة مع الدراسات الأصولية الأخرى   رابعا

الذين يرون أن الإجماع  المقارنة مع جمهور الأصوليينأ.   مستنده  : يختلف الجويني عن غالبية الأصوليين 

السمع )القرآن أو السنة(، وأنه دليل ناقل للقطع المضمون في مستنده. الجويني، بالمقابل، يرى أن الإجماع نفسه هو 

 .دليل القطع، وأن الواسطة العادية هي التي تضمن أن هذا الاتفاق لا بد أن يكون عن مستند قطعي

: تتفق الدراسات المعاصرة التي تنتقد الإجماع )كأعمال شلتوت وخلاف(  المقارنة مع الدراسات المعاصرةب.  

مع الجويني في نتيجته المنهجية حول صعوبة تأسيس القطع المطلق على الأدلة السمعية الظنية. لكن بينما يستخدم 

أو تقييده بزمن الصحابة، يستخدمها الج إنكار وقوع الإجماع   على 
ا

 على المعاصرون هذه الصعوبة دليلا
ا

ويني دليلا

ضرورة اللجوء إلى اطراد العادة لتأكيده. وبهذا المعنى، فإن مسلك الجويني يُمثل إجابة استباقية على التحديات التي 

 .أثارها المعاصرون بعده بقرون

ا: عناصر الإبداع والجدة في حسم الجويني   خامسا

ا يرتكز على نقطتين جوهريتين ا منهجيا  :يمثل حسم الجويني إبداعا

: الجديد الذي جاء به الجويني هو اعتباره اطراد العادة  بناء القطعية على اطراد العادة في السلوك المعرفي .1

أو  (al-Juwaynī, 2017) "كـ"واسطة به“كـ  ،  يُشعر الإجماع  فلم  .(al-Juwaynī, 2017) "دليل قاطع سمعي 

ا لقطعية النقل والمدلول  ، بل جعله ضامنا
ا

 مستقلا
ا

 .يجعل العقل دليلا

: في الصورة الثانية للإجماع، حيث ينعقد الإجماع على حكم مظنون، فإن  "تبكيت المخالف"توظيف مفهوم   .2

القطعية تنبع من التبكيت )التقريع الشديد( لمن يخالف هذا الاتفاق. إن هذا التبكيت، الذي يمارسه جمهور  

ستند  العلماء ضد المخالف، هو قرينة عادية قطعية على وجود مستند شرعي قاطع، حتى لو لم يُنقل إلينا الم 



 

268 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

نتِج القطع عبر رد الفعل  
ُ
نفسه. وهذا يعني أن الجويني حوّل الإجماع من مجرد اتفاق، إلى سلطة معرفية ت

 .المجتمعي الأصولي

ا: موقع ال   ضمن النقاش الأكاديمي  بحثسادسا

محاولة   اعتباره  ويمكن  الأصولي،  النقاش  في  ا  رياديا ا  موقعا الجويني  موقف  الحجية  يحتل  لـ"تأصيل  مبكرة 

الأصولية" ضد النزعات العقلانية )المعتزلة( والنصوصية الصرفة )الظاهرية(. وفي النقاش الأكاديمي المعاصر حول  

تقييده أو  الإجماع  استبعاد  حول  النظام  مقولات  إحياء  الفكرية  المدارس  بعض  تعيد  حيث  التشريع،   مصادر 

(Dhūʾayb, 2014) ا، فإن مسلك
ا
 :الجويني يظل الحصن المنهجي الأكثر تماسك

ا ومراغمة لما عُهد  في مواجهة التشكيك في النقل ر الجويني بأن استبعاد النقل المتواتر لا يكون إلا "عنادا
ّ
: يُذك

 .(al-Juwaynī, 2017) "في مجاري العادات

: يؤكد الجويني على أن الإجماع دليل تنصيص على وجود الدليل القاطع،  في مواجهة التشكيك في القطع

ا، وأن مجرد الاختلافات الأصولية في تعريف الإجماع أو تفاصيله لا تنسف سلطته كأصل  ظنيا
ا

 ,Farghalī) وليس دليلا

1971). 

  
ا
إن منهج الجويني يفرض على أي ناقد للإجماع إثبات أن الاتفاق الواسع للمجتهدين يمكن أن يقوم مصادفة

ا في الأمور المتعلقة بـ"قواعد الملل   بحكم العادة والسلوك البشري الرشيد، خصوصا
ا

ا محالا على الخطأ، وهو ما يُعدّ أمرا

 .(al-Juwaynī, 2017) "في العقائد

أن جدلية الإجماع تنبع من تحديات إبستمولوجية قديمة حول إمكانية تأسيس القطع، أعاد    من هنا يظهر 

المشككون المعاصرون صياغتها في تحديات تطبيقية. وقد أثبت التحليل أن الإمام الجويني حسم هذه الجدلية عبر 

ا على "اطراد العادة". هذا    مسلك منهجي فريد، يرتكز على نقل الإجماع من دليل سمعي مُحتمَل إلى دليل قاطع، اعتمادا

ا-المسلك ضمن أن الاتفاق الواسع للمجتهدين على حكم ما   ا في ظاهره أم قطعيا لا يمكن أن يقع دون   -سواء كان ظنيا

ا يوجب الاتباع، ويُحيل خلاف المشككين إلى خانة الخلاف    قاطعا
ا

مستند شرعي قطعي، مما يجعل الإجماع نفسه دليلا

اغي  .ر المعتبر منهجيا

إن الإبداع الجويني يكمن في تحويل قرينة اجتماعية )اطراد العادة( إلى ضمانة إبستمولوجية للقطع الأصولي، 

ا يصلح للرد على الشكوكية بصورها المتعددة، سواء كانت كلاسيكية أم معاصرة.
ا
ا متماسك ا نظريا ا بذلك إطارا  مقدما

  

 

 



 

269 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

 الخلاصة

هذي البحثوصل  الا  الشكوكية" عالج  ذي ،  جدلية  الإجماع:  الجويني سلطة  أصولية  "وحسم  نتائج  إلى   ،

عيد تأسيس الإجماع على قواعد قطعية
ُ
الحلول التي قدّمها الإمام الجويني )ت  منهجية، وتكشف عن عمق   محورية ت

 .محل جدل عبر القرون هـ( لإشكالية ظلت478

حول  الأول  السؤال  ومنطلقاتها بخصوص  الشكوكية  الدواعي  كشف  الإنكار  بحث،  لسلطة   أن  التاريخي 

بين إبستمولوجية أنكر  ومنهجية وعقدية.   الإجماع لم يكن موحّد المنطلقات، بل تعددت دوافعه  ام المعتزلي 
ّ
فالنظ

ا من تحد ّ معرفي صارم
ا
، في حين  ) يتمثل في غياب الدليل العقلي أو النص ي القاطع الذي يوجب اتباعه الإجماع انطلاق

نظرية على  القائمة  العقدية  بالبنية  الإمامية  الشيعة  إنكار  فقد  ارتبط  الخوارج  أما  الإمام،  في  المحصورة  العصمة 

لها شلتوت   لبحث ا والأهم أن  .لبعضهمإجماع الصحابة بناءا على تكفيرهم   أنكروا
ّ
أثبت أن الشكوكية المعاصرة التي يمث

ا  ا عنها بلغة وخلاف ليست إلا امتدادا ر التطبيقي" لهذه الشبهات الكلاسيكية، مُعبّرا
ّ
 وهذا.   "استحالة الإحاطة "و  "التعذ

حسم عند المن
ُ
ا كرين رغم مرور القرون،يعني أن الجدلية التاريخية حول الإجماع لم ت ا قويا ا منهجيا  .مما يستدعي حسما

الجويني قدّم نظرية   إلى أن  البحث ، فقد خلص  موقف الجويني ومسلكه في التأسيس أما السؤال الثاني حول 

عرف بـ
ُ
ا بذاته، لا بمجرد نقله للنص السمعي. فقد   ، تجعل الإجماع"اطراد العادة "أصولية فريدة ت  قطعيا

ا
أثبت  دليلا

 بظواهر الآيات والأحاديث، لأنها أن الجويني تجاوز الاستدلالات التقليدية "البرهان "و "التلخيص" التحليل المقارن بين

القريبة " للتأويلات  ا"متعرضة  عقليا ا 
ا
مسلك وابتكر  قاعدة-،  على  يقوم  ا  المتعبدين " :عاديا العقلاء  اجتماع  استحالة 

بين الدليل العقلي المحض والسمعي   "واسطة" وهذا المسلك يمثل ."الكلية  بالبحث عن الحق على الخطأ في الأمور 

الجويني ميّز بين صورتين للإجماع:  أن   بحثالظني، ويُحوّل الإجماع من دليل ناقل إلى دليل مُنتِج للقطع. وقد أبرز ال

ا  والثانية حيث ينعقد الإجماع لدى المجمعين وإن لم يُنقل إلينا،   الأولى حيث يكون المستند السمعي القطعي موجودا

ا على   "تبكيت المخالف" على حكم ظني، لكن التمييز المنهجي يكشف عن عمق فهم الجويني   وهذا .ضلالهيدل قطعا

 .لطبيعة السلطة التشريعية الجماعية

ر   "اطراد العادة" أن نظرية  البحث، أظهر  فاعلية المسلك الجويني وبخصوص السؤال الثالث حول 
ّ
وف

ُ
ا  ت ردا

ا على جميع صور الشكوكية
ا
ا متماسك ام بأن الدليل القطعي موجود في ذات الاتفاق بحكم  .منهجيا

ّ
جيب النظ

ُ
فهي ت

جيب
ُ
وت يُسقط   العادة،  المعصوم لا  اشتراط  بأن  المعصوم جزء  ،الإجماعة  سلطالشيعة  )لأن قول  يؤكدها  من   بل 

جيب المعاصرين بأن الإجماع يقع في المسائل الكلية حيث تتوفر
ُ
كما  . الدواعي للنقل، وليس في كل جزئية الإجماع(، وت

ال السمعية، لأنه بحثكشف  الأدلة  اكتفت بسرد  التي  التقليدية  المناهج  يتفوق على  المسلك  ا   أن هذا  يُنش ئ معيارا

ا للقطع لا يعتمد على تأويل النصوص، بل على طبيعة السلوك  .البشري المعرفي  موضوعيا



 

270 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

النتائج،   اليوبناءا على هذه  العادة إحياء بضرورة  بحثوص ي  في نظرية اطراد  كأداة منهجية   النظر الأصولي 

تختبر   دراسات تطبيقية قترح إجراءيأصول الفقه، كالقياس والاستصحاب. كما   لتأسيس القطع في مجالات أخرى من

الجويني على  القطعي معايير  حقق شروط الإجماع 
ُ
ت كانت  إذا  لتحديد ما  المعاصرة،  الفقهية  المجامع  لا.  قرارات  أم 

 (customary consensus) "الإجماع العرفي"الإسلامية و في الأصول  "اطراد العادة " بين بحث مقارن  إلى  بحثدعو اليو 

 دراسةكما يُوص ى ب.  التشريعية القانونية الغربية، لإبراز التميز المنهجي للتراث الإسلامي في تأسيس السلطة في النظرية

الإبستمولوجية   عند الأصوليين من الشافعي إلى الجويني فما بعده، لرصد التحولات  التاريخي لمفهوم القطع التطور 

ا
ا
ا، بل هو حاجة ملحّة لمواجهة في الفكر الأصولي. إن إعادة تفعيل مسلك الجويني ليس ترف  السيولة المعرفية أكاديميا

استقرار تُهدد  ا التي  يظل محكوما الجماعي  الاجتهاد  أن  الحديث، وضمان  العصر  في  التشريعية  بضوابط  المرجعية 

 .منهجية صارمة تحفظ له قطعيته وسلطته

 

 المصادر والمراجع

 

ʿAbd al-Hādī, M. (1946). Ibrāhīm b. Sayyār al-Naẓẓām wa-ārāʾuhu al-kalāmiyya wa-al-falsafiyya. 

Maṭbaʿat Lajnat al-Taʾlīf wa-al-Tarjama wa-al-Nashr. 

al-Āmidī, ʿ. b. A. ʿ. (2003). Al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām. Dār al-Ṣumayʿī. 

al-ʿAsqalānī, A. b. Ḥ. (1989). Al-Talkhīṣ al-ḥabīr fī takhrīj aḥādīth al-Rāfiʿī al-kabīr. Dār al-Kutub 

al-ʿIlmiyya. 

Ali, A. M. M., & Aljahsh, M. A. I. (2025). The proliferation of anomalous digital fatwas: A critical 

examination of jurisprudential challenges and societal impacts in the digital age. AHKAM: 

Jurnal Ilmu Syariah, 25(1), 37–52. https://doi.org/10.15408/ajis.v25i1.37905 

al-Baghdādī, A. M. ʿ. al-Q. b. Ṭ. (n.d.). Al-Farq bayn al-firaq wa-bayān al-firqa al-nājiyya. 

Maktabat Ibn Sīnā. 

al-Bannānī, ʿ. al-R. b. J. A. (n.d.). Ḥāshiyat al-Bannānī ʿalā sharḥ Jalāl al-Dīn al-Maḥallī ʿalā Jamʿ 

al-jawāmiʿ lil-Subkī maʿa taqrīrāt al-ʿallāma al-Sharbinī. Dār al-Fikr; Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-

ʿArabiyya. 

Baḥraq, M. b. ʿ. (1993). Fatḥ al-aqfāl wa-ḥall al-ishkāl bi-sharḥ Lāmiyyat al-afʿāl al-mashhūr bi-al-

sharḥ al-kabīr. Kulliyat al-Ādāb, Jāmiʿat al-Kuwayt. 

Dhūwayb, Ḥ. (2014). Sulṭat al-ijmāʿ (al-ishkāliyyāt – al-naqd). Dār Ruʾya. 

al-Fanārī wa-ghayruhu. (1904). Ḥāshiyat al-Fanārī wa-Mullā Khusraw wa-al-Murjānī ʿalā Ḥāshiyat 

al-Saʿd al-Taftāzānī al-musammā bi-al-Talwīḥ ʿalā sharḥ al-Tawḍīḥ ʿalā al-Tanqīḥ li-Ṣadr 

al-Sharīʿa. al-Maṭbaʿa al-Khayriyya. (Asli dipublikasikan tahun 1322 H). 

Farghalī, M. M. (1971). Ḥujjiyyat al-ijmāʿ wa-mawqif al-ʿulamāʾ minhā. Dār al-Kitāb al-Jāmiʿī. 

al-Fīrūzābādī, A. Ṭ. M. b. Y. (2005). Al-Qāmūs al-muḥīṭ. Muʾassasat al-Risāla. 

https://doi.org/10.15408/ajis.v25i1.37905


 

271 
 

 سلطة الإجماع: جدلية الشكوكية، ، المستغفريند، الوسط امنصور، فؤ   

al-Ghazālī, A. Ḥ. M. b. M. (2011). Al-Mustaṣfā min ʿilm al-uṣūl. Dār al-Nafāʾis. 

Hallaq, W. B. (1995). Law and legal theory in classical and medieval Islam. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781003278856 

al-Hindī, Ṣ. al-D. M. b. ʿ. al-R. (2005). Al-Fāʾiq fī uṣūl al-fiqh. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

Ibn Amīr Ḥāj, M. b. M. (1999). Al-Taqrīr wa-al-taḥbīr ʿalā al-Taḥrīr fī uṣūl al-fiqh li-Ibn al-Humām. 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

Ibn Burhān, A. al-F. A. b. ʿ. (1984). Al-Wuṣūl ilā al-uṣūl. Maktabat al-Maʿārif. 

Ibn Fāris, A. (1979). Muʿjam maqāyīs al-lugha. Dār al-Fikr. 

Ibn al-Ḥājib, A. ʿ. ʿ. b. ʿ. (1985). Muntahā al-wuṣūl wa-al-amal fī ʿilmay al-uṣūl wa-al-jadal. Dār al-

Kutub al-ʿIlmiyya. 

Ibn al-Ḥājib, A. ʿ. ʿ. b. ʿ. (2006). Mukhtaṣar Muntahā al-sūl wa-al-amal fī ʿilmay al-uṣūl wa-al-

jadal. Dār Ibn Ḥazm. 

Ibn Ḥazm, A. M. ʿ. b. A. (1982). Marātib al-ijmāʿ fī al-ʿibādāt wa-al-muʿāmalāt wa-al-iʿtiqādāt. Dār 

al-Āfāq al-Jadīda. 

Ibn Ḥazm, A. M. ʿ. b. A. (n.d.). Al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām. Dār al-Āfāq al-Jadīda. 

Ibn Manẓūr, M. b. M. (1994). Lisān al-ʿArab. Dār Ṣādir.  

Ikehata, F., & Kosugi, Y. (2021). Ijmaʿ in Islamic law and Islamic thought: Tradition, contemporary 

relevance, and prospects. Kyoto Bulletin of Islamic Area Studies, 14, 5–29. 

https://doi.org/10.14989/262489 

al-ʿIrāqī, A. Z. A. b. ʿ. al-R. (2004). Al-Ghayth al-hāmiʿ sharḥ Jamʿ al-jawāmiʿ. Dār al-Kutub al-

ʿIlmiyya. 

al-Jawharī, I. b. Ḥ. (1990). Al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-lugha wa-ṣiḥāḥ al-ʿarabiyya. Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn. 

al-Juwaynī, A. al-M. ʿ. al-M. b. ʿ. (1996). Al-Talkhīṣ fī uṣūl al-fiqh. Dār al-Bashāʾir al-Islāmiyya. 

al-Juwaynī, A. al-M. ʿ. al-M. b. ʿ. (2011). Al-Ghayāthī: Ghayāth al-umam fī iltiyāth al-ẓulam. Dār al-

Minhāj. 

al-Juwaynī, A. al-M. ʿ. al-M. b. ʿ. (2017a). Al-Burhān fī uṣūl al-fiqh. Dār al-Wafāʾ. 

al-Juwaynī, A. al-M. ʿ. al-M. b. ʿ. (2017b). Al-Talkhīṣ fī uṣūl al-fiqh. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

Khalāf, ʿ. al-W. (n.d.). ʿIlm uṣūl al-fiqh. Maktabat al-Daʿwa al-Islāmiyya Shabāb al-Azhar. 

al-Khaṭīb al-Baghdādī, A. b. ʿ. (1996). Tārīkh Baghdād wa-dhuyūluh. Dār al-Kutub al-ʿIlmiyya. 

(Asli dipublikasikan tahun 1417 H). 

al-Khaṭīb al-Baghdādī, A. b. ʿ. (1992). Al-Baḥr al-muḥīṭ fī uṣūl al-fiqh. Wizārat al-Awqāf wa-al-

Shuʾūn al-Islāmiyya. 

al-Khuḍarī, M. (1969). Uṣūl al-fiqh. al-Maktaba al-Tijāriyya al-Kubrā. 

al-Maḥallī, A. ʿ. ʿ. M. b. A. (2005). Al-Badr al-ṭāliʿ fī ḥall Jamʿ al-jawāmiʿ. Muʾassasat al-Risāla. 

Majid, A., Saghirah, S., Wendry, N., Safri, E., & Syafruddin, S. (2023). The method in understanding 

Hadith through Ijmā' and its implications for Islamic law in Indonesia: Studies on the 

https://doi.org/10.4324/9781003278856
https://doi.org/10.14989/262489


 

272 
 

Mansur, Fuad, Wasath, Mustaghfirin, The Authority of Ijmāʿ: The Dialectics of Skepticism 

Hadiths of the month of Qamariyah. Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam, 

7(1), 281–301. https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i1.12383 

Mansur, Z. A., & Ulum, M. R. (2022). Maqāṣid al-sharīʻah al-Islāmīyah fī ikhtilāf ʻadad al-mīrāth 

al-Islāmī: dirāsah maqāṣidīyah naqadīyah [The purposes of Islamic law on the difference of 

Islamic inheritance number: A critical maqasid study]. Al-Zahra: Journal for Islamic and 

Arabic Studies, 19(2), 245–262. https://doi.org/10.15408/zr.v19i2.24958 

Mohamed, M. M. A. (2020). Approaching Ijmāʿ: Sociological, theological and legal dimensions of 

consensus in Islam. Ulumuna: Journal of Islamic Studies, 24(2), 232–265. 

https://doi.org/10.20414/ujis.v24i2.413 

al-Mūsawī, al-M. ʿ. b. al-Ḥ. al-I. (n.d.). Al-Dharīʿa ilā uṣūl al-sharīʿa. Nashr Muʾassasat al-Imām al-

Ṣādiq. 

al-Nawawī, A. Z. Y. b. S. (1994). Al-Minhāj sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim b. al-Ḥajjāj. Muʾassasat Qurtuba. 

al-Qarāfī, A. b. I. (1995). Nafāʾis al-uṣūl fī sharḥ al-Maḥṣūl. Maktabat Nizār Muṣṭafā al-Bāz. 

al-Rāzī, A. ʿ. ʿ. M. b. ʿ. (1992). Al-Maḥṣūl fī ʿilm uṣūl al-fiqh. Muʾassasat al-Risāla. 

Sānū, Q. M. (2013). Suʾāl al-ijmāʿ al-uṣūlī min ajl tafʿīl rashīd li-dalīl al-ijmāʿ fī al-ʿaṣr al-rāhin. 

Dār al-Fikr. 

al-Shahrastānī, A. al-F. M. b. ʿ. al-K. (1993). Al-Milal wa-al-niḥal. Dār al-Maʿrifa. 

Shaltūt, M. (2001). Al-Islām ʿaqīda wa-sharīʿa. Dār al-Shurūq. 

al-Shāṭibī, A. I. I. b. M. (2007). Al-Muwāfaqāt. al-Maktaba al-ʿAṣriyya. 

al-Shawkānī, M. b. ʿ. (2000). Irshād al-fuḥūl ilā taḥqīq al-ḥaqq min ʿilm al-uṣūl. Dār Ibn Kathīr. 

al-Shīrāzī, A. I. I. b. ʿ. (2013). Al-Lumaʿ fī uṣūl al-fiqh. Maktabat Niẓām Yaʿqūbī al-Khāṣṣa; Dār al-

Ḥadīth al-Kattāniyya. 

al-Subkī, ʿ. b. ʿ. al-K., & al-Subkī, ʿ. al-W. b. ʿ. (2004). Al-Ibhāj fī sharḥ al-Minhāj al-Subkī. Dār al-

Buḥūth li-l-Dirāsāt al-Islāmiyya wa-Iḥyāʾ al-Turāth. 

al-Subkī, T. al-D. ʿ. al-W. b. ʿ. (1999). Rafʿ al-ḥājib ʿan Mukhtaṣar Ibn al-Ḥājib. ʿĀlam al-Kutub. 

al-Suyūṭī, ʿ. al-R. (2011). Al-Itqān fī ʿulūm al-Qurʾān. Muʾassasat al-Risāla. 

al-Ṭabarī, A. J. M. b. J. (2000). Tafsīr al-Ṭabarī: Jāmiʿ al-bayān fī taʾwīl al-Qurʾān. Muʾassasat al-

Risāla. 

Tamam, A. M. (2011). al-Waḥdah al-maʻrifīyah wa-al-ʻaqlānīyah wa-al-tasāmuḥ fī al-ḥaḍārah 

al-Islāmīyah [Unity of knowledge, rationality and tolerance in the Islamic civilization]. Al-

Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies, 10(1), 14–42. 

https://doi.org/10.15408/zr.v10i1.3515 

al-Zarkashī, B. al-D. M. b. B. (1998). Tashnīf al-masāmiʿ bi-Jamʿ al-jawāmiʿ. Maktabat Qurtuba; al-

Maktaba al-Makkiyya. 

al-Zarklī, K. al-D. b. M. (2002). Al-Aʿlām. Dār al-ʿIlm li-l-Malāyīn 

Zysow, A. (2013). The economy of certainty: An introduction to the typology of Islamic legal theory. 

Lockwood Press. 

 

https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i1.12383
https://doi.org/10.15408/zr.v19i2.24958
https://doi.org/10.20414/ujis.v24i2.413
https://doi.org/10.15408/zr.v10i1.3515

