
313 
 

 الزهراء: مجلة تعنى بالبحوث والدراسات الإسلامية والعربية 
e-ISSN: 2502-8871 

p-ISSN: 1412-226X 

54749http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.I: DO 

 م 2025ھ/1447،  2، العدد :  ثانية والعشرون السنة ال

 CC-BY-SAهذا المنشور متاح مجانا بموجب ترخيص نسبة المصنف إلى مؤلفه 
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/ 

 

 

al-Taʿlīm wa-al-Thaqāfah Wasīlatān li-al-Daʿwah al-Islāmiyyah: 

Musāhamāt Anregurutta Ambo Dalle al-Ḥaḍāriyyah 

  إندونيسيا – جامعة شريف هداية الله الإسلامية الحكومية جاكرتالا 1                

hilmimuhammadiyah62@gmail.com 
  إندونيسيا –وزارة الشؤون الدينية لجمهورية إندونيسيا   2                

zettahusain@gmail.com 

 1محمدية حلمي  ◊

 2 زين العابدين حسين  ◊

  

 الملخص
(، عالم 1996 - 1996  تتناول هذه الدراسة الدور التحولي الذي قام به أنرى غورتا أمبو دالي )نحو

بوغيس ي بارز، في تصميم هيكلية للتربية الإسلامية الوسطية المرنة في شرق إندونيسيا. وبتجاوز 

لدى  القيادة  استراتيجيات  تحليل  إلى  البحث  هذا  يسعى  التقليدية،  البيوغرافية  السرديات 

ظرية الشخصية المحورية عبر إطار نظري متعدد التخصصات يدمج بين نظرية انتشار الابتكار ون 

التكيف الاتصالي ومفهوم الهيمنة الثقافية. ومن خلال منهج دراسة الحالة التاريخية 

النوعية المستندة إلى المراجع والأدبيات، يكشف التحليل عن ثلاثية من الاستراتيجيات  

اتبعها  التي  الانتشار المؤسس ي من خلال تهجين   المتكاملة  في تحقيق  دالىء. أولًا، نجاحه  أمبو 

، تطبيقه لتكيف ثقافي البيدا
ً
غوجيا التقليدية والحديثة ضمن شبكة دار الدعوة والإرشاد. ثانيا

متعمد عبر استخدام اللغة البوغيسية والألقاب السلطوية المحلية، أنرى غورتا، لتعزيز التبني  

الاجتماعية  المقاومة  تقليل  مع  للقيم  على   . الطوعي  الضوء  الدراسة  تسلط  ذلك،  على  وعلاوة 

المناورة السياسية لأمبو دالىء التي اتسمت بالبراغماتية رغم إثارتها للجدل، والمتمثلة في الانضمام  

. لا يُحلل هذا الفعل بوصفه انتهازية سياسية، بل كاستراتيجية 1٩٧٧إلى حزب غولكار في عام  

الجديد، سسية لدار الدعوة والإرشاد من قمع نظام العهد  للبقاء أمنت للمفارقة الاستمرارية المؤ 

الفاعلين   أن  النتائج  هذه  وتؤكد  جديد.  ثقافي  جمعي  كوعي  الإسلامية  الوسطية  ترسيخ  مع 

بشكل دائم من خلال استراتيجيات سياقية  الدينية  الوسطية  قادرون على مأسسة  الفكريين 

ويقف   التكتيكي.  السياس ي  والاشتباك  الثقافية،  والترجمة  التربوي،  الإصلاح  بين  تشبك  بارعة 

د مدني  شبكة  مجتمع  لبناء  نموذج  على   
ً
حيا  

ً
شاهدا  ،

ً
خالدا  

ً
إرثا بوصفه  والإرشاد،  الدعوة  ار 

 .إسلامي مستدام في السياقات التعددية وما بعد الاستعمار في دول الجنوب العالمي

 تاريخ إصدار المقال :

 2025ديسمبر    12تاريخ الاستلام: 

 2025ديسمبر  23 تاريخ المراجعة:

   2026يناير  22تاريخ القبول: 

 

 س : الكلمات المفتاحية 

أنرى غورتا أمبو دالىء، التآزر  

الشمولي، دار الدعوة والإرشاد،  

 الهيمنة الثقافية، التكيف الثقافي 
 

 Corresponding author :dremanahmed2023@gmail.com/ المؤلف المراسل 

 

http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.49547
mailto:hilmimuhammadiyah62@gmail.com
mailto:zettahusain@gmail.com
mailto:Dremanahmed2023@gmail.com


314 
 

Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies 
e-ISSN: 2502-8871  

p-ISSN: 1412-226X 

DOI: http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.49547 

Vol. 22, No. 02, 2025 M-1447 H 

This is an open access article under CC-BY-SA license  

(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/) 

 

Education and Culture as Instruments of Islamic Da'wah: The 

Civilizational Contributions of Anregurutta Ambo Dalle 

◊ Hilmi 
Muhammadiyah1      

◊ Zainal Abidin 
Husain2 

 1UIN Syarif Hidayatullah Jakarta – Indonesia 
hilmimuhammadiyah62@gmail.com 
2BMBPSDM Kementerian Agama RI Jakarta – Indonesia 
zettahusain@gmail.com 

  

Article History 

Received: December 12, 

2025 

Reviewed: December 23, 

2025 

Accepted: January 22, 2026 
 

Keywords 

AG Ambo Dalle, Holistic 

Synergy, Darud Da’wah 

wal Irsyad, Cultural 

Hegemony, Cultural 

Accommodation 

Abstract 
This study examines the transformative agency of Anregurutta Ambo Dalle (c. 
1896–1996) in constructing a resilient architecture of moderate Islamic education in 
Eastern Indonesia. Moving beyond conventional biographical accounts, it analyzes 
his leadership strategies through a multidisciplinary framework integrating diffusion 
of innovations theory, communication accommodation theory, and cultural 
hegemony. Employing a qualitative historical case study based on primary and 
secondary sources, the study identifies three interdependent strategies. First, Ambo 
Dalle enabled institutional diffusion through the hybridization of traditional and 
modern pedagogies within the Darud Da’wah wal Irsyad (DDI) network. Second, 
he pursued deliberate cultural accommodation by employing Bugis linguistic codes 
and the local authoritative title anregurutta, fostering voluntary value internalization 
while reducing social resistance. Third, the study highlights his pragmatic yet 
controversial political alignment with Golongan Karya (Golkar) in 1977. Rather 
than political opportunism, this affiliation is interpreted as a survival strategy that 
safeguarded DDI’s institutional continuity under the New Order regime and helped 
normalize Islamic moderation (wasathiyah) as cultural common sense. Overall, the 
findings demonstrate that intellectual actors can sustainably institutionalize religious 
moderation through context-sensitive strategies combining educational reform, 
cultural translation, and tactical political engagement, as evidenced by the enduring 
DDI network in pluralistic postcolonial contexts of the Global South. 

Abstrak 
Studi ini menelaah agensi transformatif Anregurutta (AG) Ambo Dalle (1896–
1996), ulama Bugis berpengaruh, dalam membangun arsitektur pendidikan Islam 
moderat yang resilien di Indonesia Timur. Melampaui pendekatan biografis 
konvensional, penelitian ini menganalisis strategi kepemimpinannya melalui 
kerangka multidisipliner yang memadukan teori difusi inovasi, teori akomodasi 
komunikasi, dan konsep hegemoni kultural. Dengan metode studi kasus historis 
kualitatif berbasis sumber primer dan sekunder, kajian ini mengungkap tiga strategi 
saling terkait. Pertama, Ambo Dalle mendorong difusi institusional melalui 
hibridisasi pedagogi tradisional dan modern dalam jaringan Darud Da’wah wal 
Irsyad (DDI). Kedua, ia menerapkan akomodasi budaya secara sadar dengan 
memanfaatkan bahasa Bugis dan gelar otoritas lokal anregurutta untuk memfasilitasi 
adopsi nilai secara sukarela serta menekan resistensi sosial. Ketiga, penelitian ini 
menyoroti langkah politik pragmatisnya melalui afiliasi dengan Golkar pada 1977, 
yang ditafsirkan sebagai strategi bertahan hidup untuk menjaga keberlangsungan 
DDI di tengah tekanan Orde Baru. Secara keseluruhan, temuan ini menegaskan 
bahwa moderasi Islam dapat dilembagakan secara berkelanjutan melalui sinergi 
reformasi pendidikan, translasi budaya, dan keterlibatan politik taktis, sebagaimana 
tercermin dalam keberlanjutan jaringan DDI di konteks pluralistik Global South. 

 

http://dx.doi.org/10.15408/zr.v22i2.49547
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:zettahusain@gmail.com


 

315 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية: مساهمات أنرى غورتا 
 أمبو دالىء الحضارية

 المقدمة
الأرخبيل   في  الإسلامي  الدين  انتشار  غنية،  إن  بديناميكيات  تتميز  تاريخية  ظاهرة  »نوسانتارا«  الإندونيس ي 

القائم  المجتمعي  النظام  صلب  في  الإسلامية  القيم  لدمج  متنوعة  تكيفية  دعوية  أساليب  العلماء  استخدم  حيث 

(Fitriani et al., 2025 ومن المقاربات التي ثبتت فعاليتها واستدامتها هي مسار التربية والتعليم والمثاقفة أو التفاعل .)

 بقبول التعاليم الإسلامية بشكل سلمي وتجذرها بعمق Muin & Ridha, 2021الثقافي الحثيث )
ً
(، مما سمح جوهريا

(. وقد أسفرت  Dalle & Jundi, 2021في التقاليد المحلية، دون فرض فقدان الهوية الأصلية للمجتمعات المتلقية )

 في هذه الطريقة السلمية عن عملية أسلمة ط 
ً
 متميزا

ً
ويلة الأمد قدمت وآثرت الوئام على المواجهة، مما جعلها نموذجا

 (.  Waluyo et al., 2024جنوب شرق آسيا )

 في أرض بوغيس 
ً
 حيويا

ً
وفي خضم هذا الحراك التاريخي الديناميكي، برزت شخصية عالم كاريزمي لعب دورا

ومؤسس   كمربٍ  ليس  واسع  نطاق  على  عُرف  وقد  دالىء.  أمبو  الرحمن  عبد  غورتا  أنري  وهو  سولاويس ي،  بجنوب 

 كعالم صاحب رؤية ثاقبة استخدم استراتي
ً
: أدوات التربية والتعليم والثقافة  للمعاهد الإسلامية فحسب، بل أيضا

ً
جيا

 ( الإسلام  لنشر  رئيسية  وتطوير Badarudin, 2011; Muin & Ridha, 2021كوسائط  ريادة  في  مساهماته  وتعد   .)

دار    من خلال معاهد 
ً
في سنكانج تحت إشراف أنري غورتا أسعد، والتي استمرت لاحقا العربية الإسلامية  المدرسة 

 في تجديد التعليم الإسلامي في تلك المنطقة )الدعوة والإرشاد في من
ً
 بارزا

ً
 Faisغكوسو وباري باري وكابلانغان، معلما

et al., 2024  البوغيسية وطوعها الثقافية والحكمة المحلية  التقاليد  (. كما استثمر عبد الرحمن أمبو دالىء بذكاء 

 . (Burga & Damopolii, 2021لتسهيل قبول تعاليم الإسلام من قبل المجتمع )

وبواسطة هذا المنهج الدعوي الشمولي والتحولي، لم ينجح أنرى غورتا عبد الرحمن أمبو دالىء في نشر شعائر  

 بشكل  
ً
كبير في دفع عجلة الحضارة، لا سيما من خلال الارتقاء بجودة الموارد البشرية  الإسلام فحسب، بل ساهم أيضا

(. وفي سياق جنوب  Dewi & Arif, 2023; Uliyah et al., 2025وتعزيز الهوية الدينية المنسجمة مع الثقافة المحلية ) 

 لأنه استجاب للتحديات الخارجية المتمثلة في الحداثة، مثل 
ً
 حاسما

ً
سولاويس ي، أصبح مسار التعليم النظامي أمرا

الثقافي للتحديات الداخلية  الوقت نفسه، استجاب المسار  الهولندي. وفي  العلماني الذي جلبه الاستعمار  التعليم 

قدر الأعراف والطبقة النبيلة )المتمثلة في قوة التقليدية والبني
ُ
(. إن Gaffar, 2018ة الاجتماعية لشعب بوغيس التي ت

، والثقافة كاستراتيجية للاستيعاب السلمي، كان  الجمع بين هذين ا
ً
لمسارين، أي التعليم كآلية لترسيخ القيم رسميا

التقدم الحضاري. إن منهجه الشمولي  هو الشرط الذي استوفاه أنرى غورتا عبد الرحمن أمبو دالىء لدفع عجلة 

 على التقدم. والتحولي هذا لم يكتفِ بنشر الإسلام فحسب، وإنما هو في الوقت ذاته يحفز



 

316 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

قبل   من  دالىء  أمبو  الرحمن  عبد  غورتا  أنرى  ومساهمات  دور  حول  الدراسات  من  العديد  جريت 
ُ
أ لقد 

الأكاديميين في مجالات التاريخ، والتربية الإسلامية، وعلم الاجتماع. وكان أحد التركيزات الرئيسية للدراسات السابقة 

برو،   -دار الدعوة والإرشاد، سواء في مانغكوسو    ذات الطابع المؤسس ي هو دور أمبو دالىء في تأسيس وتطوير معاهد

بينرانج. وتتناول المجلات والرسائل العلمية، مثل مؤلفات مكرمة معين ومحمد   -باري باري، أو كابالانغان    - أو أوجلاري  

 ,Purnawati(، بالإضافة إلى أبحاث أخرى من جامعة علاء الدين الإسلامية الحكومية بماكاسار)2021رشيد رضا )

2019; Haikal, 2021  بدقة وتفصيل تاريخ معاهد دار الدعوة والإرشاد، ونموذجها التعليمي، وأثر الدعوة الإسلامية ،)

شرت من خلال هذه المؤسسة. وتسلط هذه الدراسات الضوء على كيفية استخدام أنرى غورتا أمبو دالىء لهذه 
ُ
التي ن

ي بل  فحسب،  الدينية  العلوم  تدريس  على  يقتصر  لا  تعليمي  كمركز  التعليم المعاهد  نظام  تجديد  على   
ً
أيضا عمل 

 . الإسلامي في جنوب سولاويس ي

علاوة على ذلك، قامت عدة دراسات بتحليل فكر أنرى غورتا عبد الرحمن أمبو دالىء في عالم التربية والتعليم.  

حيث يسلط مقال بعنوان "مفهوم التربية الإسلامية عند الشيخ عبد الرحمن أمبو دالىء" الضوء على الارتباط بين 

الدراسة على كيفية استجابته لتحديات العصر من خلال  قيادته ونظام التعليم المعهدي في إندونيسيا. وتؤكد هذه  

(. كما ركزت أبحاث أخرى على Ridwan et al., 2025حركة التجديد في مجالات التعليم والدعوة وتمكين المجتمع ) 

المعاهد الإسلامية تحليل فكره   في  التعليم  بين قيادته ونظام  العلاقة  العلمية  المقالات  أبرزت بعض  التربوي، حيث 

 ( التربوي  الحقل  في  تجديدية  حركة  عبر  الزمان  تحديات  مع  تفاعله  كيفية  على   
ً
مشددة  ,Nurhayatiبإندونيسيا، 

2022.) 

بوغيس.   أرض  في  الإسلام  نشر  في  المستخدم  الثقافي  المنهج  على  أخرى  دراسات  ركزت  نفسه،  الوقت  وفي 

وتسلط دراسات مثل "التوافق بين الإسلام والعرف في الممارسات الدينية لدى مسلمي بوغيس في جنوب سولاويس ي" 

(Jubba et al., 2018  .
ً
( الضوء على وجود نقاط توافق وتكامل بين الدين والتقاليد المحلية التي يكمل بعضها بعضا

 ما تمت عن طريق المثاقفة لا المواجهة. وفي هذا 
ً
ظهر هذه الدراسة أن عملية الأسلمة في جنوب سولاويس ي غالبا

ُ
وت

راف بوغيس التي لا تزال قابلة للتكيف مع  السياق، عُرف أنرى غورتا عبد الرحمن أمبو دالىء بأنه عالم استوعب أع 

 الإسلامية.الشريعة 

ومع ذلك، فإن تلك الدراسات لم تستعرض بشكل محدد وشامل وكلي كيف أصبح مسارَا التعليم والثقافة، 

التقدم  في  مباشر  بشكل  تساهم  بل  فحسب،  الإسلامية  التعاليم  بنشر  تكتفي  لا  دعوية  وسيلة  تآزري،  بشكل 

ي بشكل منفصل. ومن هنا، يأتي هذا الحضاري. إذ تميل الأبحاث القائمة إلى مناقشة الدور التعليمي والدور الثقاف

عبر  الحضارة  عجلة  دفع  في  دالىء  أمبو  غورتا  أنرى  مساهمات  تحليل  خلال  من  البحثية  الفجوة  هذه  لسد  المقال 



 

317 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

المزاوجة الاستراتيجية بين التعليم النظامي والمنهج الثقافي المتناغم، وهو الأمر الذي أدى في نهاية المطاف إلى ميلاد  

 نظام مجتمعي متدين، ومتعلم، ومحافظ على ثقافته في جنوب سولاويس ي.

وفي هذا النموذج، يعمل التعليم المتمثل في دى دى إي كآلية لترسيخ وتنظيم القيم الإسلامية الحديثة، بينما  

البوغيس ي، كاستراتيجية للاستيعاب السلمي، مما يضمن قبول المجتمع لهذه  في الاستيعاب  الثقافة المتمثلة  تعمل 

(. وبناءً على ذلك، فإن الهدف الرئيس ي لهذا المقال هو تحليل كيفية  Tahir, 2023; Jubba et al., 2018القيم طواعية )

اندماج منهج التعليم النظامي في معاهد دار الدعوة والإرشاد مع استراتيجية استيعاب الثقافة المحلية البوغيسية، 

الدراسة  تمد هذه  بشكل شمولي، لتشكيل نموذج حضاري قائم على التآزر بين القيم الإسلامية والحكمة المحلية. تع

المنهج النوعي مع أسلوب دراسة سيرة الحياة العلمية والأدبيات والتحليل التاريخي للوصول إلى فهم عميق لمساهمات  

أنرى غورتا أمبو دالىء. تبدأ الدراسة بمراجعة سيرة حياة الشيخ أمبو دالى، ومراجعة الأدبيات، تليها عملية التحليل 

 ,Zedجية: الهيورستيكا بجمع المصادر، ونقد المصادر، والتفسير، وكتابة التاريخ )التاريخي التي تشمل أربع مراحل منه

2008; Kuntowijoyo, 2013( الموضوعي  التحليل  تطبيق  تم  ذلك،  على  لفحص  Adelliani et al., 2023(. علاوة   )

 اها أنرى غورتا أمبو دالىء.التفاعل والتآزر بشكل محدد بين موضوعي التعليم والثقافة في استراتيجية الدعوة التي تبن

، نظرية انتشار الابتكار ) 
ً
 diffusionولدعم هذا التحليل، تستند هذه الدراسة إلى ثلاث نظريات رئيسية: أولا

of innovations  ستخدم لتحليل كيفية انتشار ونشر نموذج التعليم الإسلامي الذي قدمه
ُ
( لإيفيريت روجرز، والتي ت

أمبو   غورتا  ) أنرى  المجتمع  قبل  من  وتبنيه  )Rogers, 2003دالىء،  الثقافي"  "التكيف  نظرية   ،
ً
ثانيا  .)cultural 

accommodation  المحلية البوغيسية  والثقافة  الإسلامية  القيم  بين  التفاعل  عملية  بتوضيح  صلة  ذات  وهي   )

(Gudykunst & Kim, 2003( الثقافية"  "الهيمنة  نظرية   ،
ً
ثالثا  .)cultural hegemony والتي غرامش ي،  لأنطونيو   )

القيم  بناء قيادة أخلاقية وترسيخ  في  التعليم والثقافة،  دالىء، من خلال  أمبو  أنرى غورتا  لفهم كيف نجح  بقت 
ُ
ط

 (. Gramsci, 1971الإسلامية كمعايير سائدة طواعية في أوساط المجتمع )

( كيفية انتقال الأفكار الجديدة عبر قنوات التواصل داخل  Rogers, 2003توضح نظرية انتشار الابتكار )

 ,Sahinنظام اجتماعي وزمني محدد. ويعتمد نجاح التبني على مراحل القرار ومدى توافق الابتكار مع القيم المحلية ) 

 ,Dearing & Cox(. وفي المجتمعات الانتقالية، يبرز دور "وكلاء التغيير" في ربط الابتكار بالبنية الاجتماعية )2006

الدينية 2018 الهوية  مع   
ً
متناغما الابتكار  يجعل  ثقافي"  "تفاوض  عبر  النجاح  فيتحقق  الإسلامي،  التعليم  في  أما   .)

(Lubis et al., 2011; Al-Rahmi et al., 2019 .) 

( على أهمية تعديل السلوك التواصلي لتقليل  Gudykunst & Kim, 2003بينما تؤكد نظرية التكيف الثقافي )

القلق وعدم اليقين في التفاعلات بين الثقافات. تسمح هذه الاستراتيجية للمتواصل بمواءمة الرسائل الجديدة مع  

 ( الأصلية  هويته  عن  التخلي  دون  المحلية  التكيف Gudykunst, 2005الأعراف  أن  الحديثة  الدراسات  وتؤكد   .)



 

318 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

التواصلي هو المفتاح لدمج القيم الدينية في البنية الاجتماعية التقليدية، لقدرته على تقليل المقاومة الثقافية وتعزيز  

 ,Kim(، مما يسهل التكيف المتناغم بين التقاليد المحلية ورؤى التحديث )Giles & Gasiorek, 2021القبول الطوعي ) 

2017.) 

( أن استدامة الهيمنة لا تتحقق بالقوة، بل  Gramsci, 1971ثم توضح نظرية "الهيمنة الثقافية" لغرامش ي )

" لدى المجتمع. فمن خلال مؤسسات المجتمع المدني، يتم تذويت قيم 
ً
عبر قيادة أخلاقية وفكرية تنتج "رضا طوعيا

( "
ً
 جمعيا

ً
شير الدراسات  Bates, 1975( يُطبع الوضع الراهن )common senseالطبقة الحاكمة لتصبح "عقلا

ُ
(. وت

الحديثة   القوى  وبنى  العالمية  الأيديولوجية  السرديات  تشكيل  في  رئيسية  أداة  تزال  لا  الهيمنة  أن  إلى  المعاصرة 

(Jackson, 2016 العضويون المثقفون  يصيغها  "هيمنة مضادة"  إلا من خلال  الاستحواذ  هذا  مقاومة  يمكن  ولا   .)

 (.Ives, 2020لإعادة إصلاح الوعي الجماهيري ) 

 رحلة طلب العلم والخدمة الفكرية لأنرى غورتا أمبو دالىء

بين   ما  دالىء  أمبو  الرحمن  ولادة عبد  الهجوم  1٩00- 1٨٩6يُقدر عام  أحداث  تذكره حول  ما  بناءً على  م، 

في جنوب سولاويس ي، وسُمي عند ولادته (1906 – 1905)  الهولندي على بونى في سينكانج بمركز واجو حاليا  وُلد   .

بأمبو دالىء والتي تعني في لغة البوغيس، الأب ذا الرزق الوفير. أما اسم عبد الرحمن فقد أضافه له معلمه الحاج 

. كان الابن الوحيد محمد إسحاق عندما كان في السابعة من عمره، وهو العمر الذي أتم فيه حفظ القرآن الكريم

(. كان والده Puang Cendaha( وبوانج جينداها )Puang Ngati Daeng Patoboللزوجين بوانج نجاتي داينج باتوبو )

النبلاء   نتيجة  من  السياس ي  الاستقرار  بعدم  واجو  في  طفولته  اتسمت  وقد  مرموقة.  ودينية  مجتمعية  وشخصية 

 على رؤيته السياسية. تعلم عبد الرحمن أمبو 
ً
الاستعمار الهولندي والنزاعات الداخلية بين الممالك، مما أثر لاحقا

، ثم جده بوانج جاجو )
ً
(، ثم غورتا حاجي محمد إسحاق. كما نال  Cacoدالىء قراءة القرآن وحفظه على يد والدته أولا

 في مدرسة الشعب )
ً
 نظاميا

ً
(، كما التحق بدورة للغة الهولندية في المدرسة الهولندية المحلية  Volks Schoolتعليما

(HIS ( في سينكانج )Nurhayati, 2022; Dewi & Arif, 2023; Ridwan et al, 2025.) 

ولم يكتفِ أنرى غورتا عبد الرحمن أمبو دالىء بهذا القدر، بل استمر في تعميق معارفه الدينية لدى علماء  

(. وفي عام  Haji Ambo Ommeواجو الذين تخرجوا في مكة المكرمة، مثل الحاج شمس الدين والحاج أمبو أومي ) 

أن عبد 1٩2٨ الرغم من  لتوه من مكة. وعلى  عاد  كان قد  الشيخ محمد أسعد، وهو عالم شاب  يد  تتلمذ على  م، 

، قام أنرى  
ً
 لديه بكل تواضع. ولاحقا

ً
 من معلمه أسعد، إلا أن عبد الرحمن أمبو دالىء صار طالبا

ً
الرحمن كان أكبر سنا

م، حيث  1٩30غورتا أمبو دالىء بالتعاون مع شيخه محمد أسعد بتأسيس المدرسة العربية الإسلامية في سينكانج عام  

 
ً
 رئيسيا

ً
 لها ومساعدا

ً
 (.Ridha, 2022; Nurhayati, 2022 للمدرسين ) عُيّن أمبو دالىء مديرا



 

319 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

: الحقب الاستراتيجية والآثار السببية لمسيرة أنرى غورتا أمبو دالىء في مأسسة دار الدعوة والإرشاد كبنية  1الجدول  

 . م(1٩٧٧ما بعد    - 1٩٤٧حضارية إسلامية بوغيسية )

م، أدى عبد الرحمن أمبو دالىء فريضة الحج، وانتهز الفرصة للإقامة في مكة المكرمة لمدة  1٩35وفي عام  

عام   في  ثم  الدينية.  العلوم  في  والتعمق  للاستزادة  أشهر  رياجا 1٩3٨تسعة  سوبينج  حاكم  من  دعوة  على  وبناءً  م، 

(Soppeng Riaja( محمد يوسف أندي داغونج ،)M. Yusuf Andi Dagong انتقل الشيخ أمبو دالىء إلى مانغكوسو ،)

لتطوير التعليم الإسلامي هناك. وفي مانغكوسو، أسس المدرسة العربية الإسلامية بنظام يمزج بين الأسلوب التقليدي  

 
ً
المتمثل في الحلقة الدراسية والأسلوب الحديث المتمثل في تنظيم الفصل النظامي. وقد شهدت هذه المؤسسة تطورا

 و 
ً
افتتاح فروع عديدة. بعد ذلك، بادر أنرى غورتا أمبو دالىء بتنسيق هذه الفروع من خلال مشاورة العلماء في سريعا

بين 1٩٤٧واتانج سوبينج عام   م، وهي المبادرة التي تمخض عنها تأسيس منظمة دار الدعوة والإرشاد. وفي الفترة ما 

 ضمن منظمة %دار الدعوة م، تم دمج المدرسة العربية الإسلامية بمانغكوس1٩٤٨-1٩٤٧
ً
و وجميع فروعها رسميا

 (. Ridha, 2022; Nurhayati, 2022والإرشاد ) 

شغل أنرى غورتا عبد الرحمن أمبو دالىء مناصب متعددة، من بينها منصب القاض ي في مالوس ى تاس ي بمدينة باري  

عام   وفي  الأكثر 1٩٤٩باري.  لموقعها  باري  باري  إلى  مانغكوسو  من  والإرشاد  الدعوة  دار  منظمة  مركز  بنقل  قام  م، 

في عام  استراتيجية. كما شغل   تعيينه  باري. وعقب  باري  في مركز  الدينية  الشئون  رئيس مكتب وزارة   منصب 
ً
أيضا

م، تعرض أنرى  1٩55م، ساهم بفعالية في تنظيم وهيكلة وزارة الشئون الدينية في جنوب سولاويس ي. وفي عام  1٩5٤

( بقيادة عبد القهار  DI/TII)  غورتا أمبو دالىء للاختطاف من قبل جماعة دار الإسلام/الجيش الإسلامي الإندونيس ي

مذكر. وخلال ثماني سنوات قضاها في الغابات، استمر في التدريس والدعوة. وقد حدث خلاف في الرأي بينه وبين 

البيانات الأحداث الهامة العام

بيئة أسرية علمية دينية
وُلد في أوجونج بمركز  واجو، جنوب 

سولاويسي
١٩٠٠ - ١٨٩٦

التتلمذ على يد أنري غورتا محمد أسعد
تعلم في المدرسة العربية الإسلامية بمدينة 

سينكانج

1930 - 1939 

(ثلاثينات)

النواة الأولى لمعهد دار الدعوة والإرشاد
أسس فرع المدرسة العربية الإسلامية في 

مانغكوسو بمدينة برو
١٩٣٨

أصبح وعاءً كبيراً للتربية والدعوة في 

شرق إندونيسيا

أسس منظمة دار الدعوة والإرشاد بشكل 

رسمي
١٩٤٧

ترك إرثاً مؤسسياً وفكرياً مستداماً توفي رحمه الله تعالى ١٩٩٦



 

320 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

-1٩5٩قيادة الجماعة بشأن مسألة تعدد الزوجات المفرط، مما أدى إلى نفيه إلى كولاكا بجنوب شرق سولاويس ي )

 ,Nurhayati, 2022; Shamad) (TNI)م، تم تحريره من قبل القوات المسلحة الإندونيسية  1٩63م(. وفي عام  1٩60

2013). 

وتولى منصب أول رئيس    1٩6٤كما أسس الشيخ أمبو دالىء جامعة دار الدعوة والإرشاد الإسلامية في عام  

 للمجلس المركزي لجمعية دار الدعوة والإرشاد ) 1٩65لها. وفي عام  
ً
 عاما

ً
-1٩65( للفترة  PB DDI، أعيد انتخابه رئيسا

  Golkar، قرر الانضمام إلى حزب جولكار ) 1٩٧٧. وفي الانتخابات العامة لعام  1٩6٩
ً
 واضطرابا

ً
(. الأمر الذي أثار جدلا

 في أوساط جمعية دار الدعوة والإرشاد، مما دفعه إلى الانتقال وتأسيس دار الدعوة والإرشاد كابالانجان في 
ً
داخليا

 (.Nurhayati, 2022) 1٩٧٩بينرانج عام 

 . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 واستراتيجية التوطين المعرفي.: جرد مراجعة مساهمات أنرى غورتا أمبو دالىء في الثقافة الدينية 2الجدول 

أنتج الشيخ أمبو دالىء العديد من المؤلفات في مختلف المجالات الدينية باللغتين العربية والبوغيسية، مثل: 

الفكري   نهجه  ويتبع  النبوية".  و"السيرة  الطلاب"،  و"تنوير  الشباب"،  و"حلية  الطلاب"،  و"مرشد  البهية"،  "الرسالة 

 ;Ridha, 2022في العقيدة والمذهب الشافعي في الفقه )مذهب أهل السنة والجماعة، ولا سيما المدرسة الأشعرية  

الأثر على معهد دى دى إي الإسلامي الدور المحوري لعبد الرحمن أمبو دالي المجال

وضع أسس مؤسسة معهد دى دى إي 

الإسلامي القوية والرائدة.

أسس جمعية المدرسة العربية الإسلامية عام 

١٩٣٨، وأصبح أول رئيس لها عام ١٩٤٧.

مؤسس 

المؤسسة

ترسيخ مكانة معهد دى دى إي الإسلامي 

كمؤسسة تعليمية إسلامية حديثة وعالية الجودة 

ومرغوبة.

أدخل نظامًا كلاسيكيًا ومنهجًا شاملًا يجمع بين 

المعرفة الدينية والعامة.
مبتكر تربوي

تحفيز التوسع الكبير لمعهد دى دى إي 

الإسلامي من المناطق الريفية إلى المناطق 

الحضرية، وترسيخ مكانته كمنظمة ذات أوسع 

شبكة.

قاد شخصيًا حملات دعوية فعّالة لإنشاء فروع 

لدار الدعوة والإرشاد بناءً على طلب المجتمع.

مطور 

شبكات

العمل كقوة موحدة لعلماء الدين الإسلامي، 

وضمان استدامة تعاليم معهد دى دى إي 

الإسلامي المعتدلة، وتجنب التطرف.

تمتع بكاريزما وعلم واسعين بين علماء 

الإسلام (يأنرى غورتا، أي معلمنا)، ودعا 

بأسلوب ثقافي مقبول لدى مجتمع البوغيس.

شخصية 

مؤثرة

توفير المراجع الأساسية لطلاب ومعلمي معهد 

دى دى إي الإسلامي، وتعزيز التقاليد العلمية 

للمعاهد الإسلامية.

ألّف عشرات الكتب في مختلف العلوم، كالفقه 

والنحو (مثل كتاب "النخبة المرضية").
مؤلفات



 

321 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

Nurhayati, 2022  كان الرأسمال الفكري والروحي للشيخ أمبو دالىء هو المفتاح لتقدم الحضارة الإسلامية في جنوب .)

سولاويس ي. فمن الناحية الفكرية، جمع بين حفظ القرآن الكريم والتعليم النظامي والعلوم المكية، وهو ما تجلى في 

 ابتكار نظام المدرسة العربية الإسلامية وتأسيس جمعية دار الدعو 
ً
ة والإرشاد. ومن الناحية الروحية، أظهر تواضعا

 على 
ً
الإندونيس ي، محافظا أيديولوجية دار الإسلام/الجيش الإسلامي  عالية حين رفض   

ً
العلم ونزاهة في طلب   

ً
جما

رشاد لتصبح شبكة مؤسسية  استمراريته في التربية والتعليم. وقد مكنه هذا المزيج من بناء جمعية دار الدعوة والإ 

 عن تأسيس مؤسسة التعليم العالي لإعداد العلماء، مما ضمن محو الأمية  
ً
إسلامية حديثة وقوية واستراتيجية، فضلا

 الإسلامية المعتدلة والمستدامة في كثير من أنحاء شرق إندونيسيا. 

 تحول العمل : الشيخ أمبو دالىء في تأسيس وتطوير جمعية دار الدعوة والإرشاد

هذه   عرف 
ُ
ت لا  واليوم،  والإرشاد.  الدعوة  دار  جمعية  تاريخ  في  الأهم  الشخصية  دالىء  أمبو  الشيخ  يعتبر 

الأمة ونشر   تثقيف  إلى  تهدف  تعليمية ودعوية   كمنظمة 
ً
أيضا عرف 

ُ
ت بل   فحسب، 

ً
 إسلاميا

ً
الجمعية بصفتها معهدا

الدينية التقليدية والمعارف الحديثة. وبعد انطلاق  التعاليم الإسلامية المعتدلة المتوسطة عبر منهج يجمع بين العلوم 

ثلاثي معاهد دار الدعوة والإرشاد في مانكوسو، وأوجلاري، وكابالانغان، استمرت الجمعية في التوسع لتصبح شبكة 

واسعة من المعاهد والمؤسسات التعليمية، لا سيما في شرق إندونيسيا. وعلى سبيل المثال، يحتضن معهد دار الدعوة 

    -الإرشاد في مانكوسو  و 
ً
 ,Wekke et al., 2018; Purnawatiخريج )  6٧,000طالب، وقد تخرج منه    ٤500برو حاليا

2019; Nurawan et al., 2024; Tahir, 2026  الجهادين التعليمي والتثقيفي، (. لقد مرت مسيرة الشيخ أمبو دالىء في

، مرحلة التحول والمأسسة )
ً
  -(  1٩٤٧التي ركزت على تعزيز المؤسسات الإسلامية والدعوة، بعدة مراحل، أهمها: أولا

تحويل المدرسة العربية الإسلامية إلى دار الدعوة والإرشاد. تعتبر هذه المرحلة هي مرحلة الإضفاء الرسمي، حيث تم 

برو إلى منظمة دار الدعوة والإرشاد،   -لعربية الإسلامية التي أسسها مع علماء آخرين في مانكوسو  تحويل المدرسة ا

وذلك في أعقاب مؤتمر لعلماء جنوب سولاويس ي. وقد انتُخب رحمه الله كأول رئيس عام للمكتب التنفيذي للجمعية. 

مستعدة حديثة  إسلامي  تعليم  وشبكة  جماهيرية  لمنظمة  ولادة  ذلك  ل 
ّ
)   ومث  ,Ridha, 2022; Nurhayatiللتوسع 

2022.) 

، مرحلة التوحيد والمكانة الاستراتيجية )
ً
 في 1٩٤٩(. في عام  1٩5٤-1٩٤٩ثانيا

ً
، عُيّن الشيخ أمبو دالىء قاضيا

مدينة باري باري. استغل الشيخ هذه الفرصة لإنشاء وتطوير جمعية دار الدعوة والإرشاد هناك. كما شرع في بناء  

 في التركيز الجغرا
ً
في نحو هذه المدينة المرفئية الأكثر استراتيجية. ولا سيما في مركز جديد للجمعية، مما شكل تحولا

  1٩50عام  
ً
 تجاريا

ً
للغاية، لكون المدينة مركزا باري، وهي خطوة اعتُبرت استراتيجية  باري  في   

ً
، عندما استقر رسميا

لاويس ي وشرق  وحلقة وصل للنقل، مما جعلها مثالية لتوسيع نطاق الدعوة والتعليم إلى مختلف المناطق في جنوب سو 

 إلى باري باري. علاوة على ذلك، في عام  
ً
، عُيّن الشيخ أمبو دالىء 1٩5٤إندونيسيا. وبذلك، انتقل مقر الجمعية فعليا

 وسلطة حكومية للنهوض بالتعليم الديني 
ً
 رسميا

ً
 لمكتب وزارة الشئون الدينية في باري باري، مما منحه منصبا

ً
رئيسا



 

322 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

والشئون الإسلامية. وقد ساهم هذا المنصب في تسهيل التنسيق ونشر برامج جمعية دار الدعوة والإرشاد، مع ضمان  

 (.Ridha, 2022; Nurhayati, 2022تماش ي التعليم الإسلامي مع أهداف التنمية الوطنية ) 

، مرحلة الدعوة في خضم الصراعات ) 
ً
عرض الشيخ أمبو دالىء للاختطاف من قبل  1٩63- 1٩55ثالثا

َ
(. فلما ت

جبر على الانضمام إلى حركتهم، ولمدة 
ُ
جماعة دار الإسلام/الجيش الإسلامي الإندونيس ي بقيادة عبد القهار مذكر، وأ

 عن أسرته
ً
، ظل يتنقل في الغابات بعيدا

ً
. ومع ذلك، وفي ظل هذه الظروف العصيبة، استمر في  ثماني سنوات تقريبا

 بينهم الفهم الديني المعتدل. ونشر التعاليم الإسلامية  
ً
الدعوة والتدريس وتربية أتباع تلك الجماعة من الداخل، ناشرا

على    وتصحيح العقيدة في أوساط العامة، أينما حل وارتحل في هذه الفترة، وأثبتت هذه الفترة مدى إصراره وثباته

( والجسدية  الأيديولوجية  الضغوط  تحت  حتى  والتعليم،  التعليم   ;Muin et al., 2021; Ridha, 2022منهج 

Nurhayati, 2022( )Shamad, 2013(. وقد أكدت دراسات عديدة، منها دراسة صمد  ( ونور Ridha, 2022( ورضا 

(، أن انضمام الشيخ أمبو دالىء لهذه الجماعة بدأ بعملية اختطاف قسرية. وبسبب ميله  Nurhayati, 2022حياتي )

 إلى حزب غولكار، لم يتم تصنيف الشيخ أمبو دالىء كمعارض سياس ي أو متمرد  
ً
إلى اللين في التعامل، وانضمامه لاحقا

م الانخراط في السياسة العملية  في نظر الدولة. وبشكل عام، حافظت جمعية دار الدعوة والإرشاد على نهجها بعد

(Rahmah & Najamuddin, 2021.) 

، مرحلة إعداد الكوادر والترسيخ ما قبل مرحلة "غولكار" )
ً
، بادر الشيخ  1٩6٤(. في عام  1٩٧٧-1٩6٤رابعا

التكافل  هيئة  لتشكيل  المشايخ  وكبار  العلماء  من   
ً
عددا ودعا  والإرشاد"،  الدعوة  دار  "جامعة  بتأسيس  دالىء  أمبو 

 لإعداد و 
ً
 استراتيجيا

ً
تأهيل الكوادر من العلماء رفيعي المستوى، عبر دمج أربعة الإسلامية. وكانت هذه الهيئة برنامجا

ا" )
ّ
( لقب تشريفي غير رسمي يُمنح  anreguruttaمعاهد إسلامية رئيسية في جنوب سولاويس ي. ومصطلح "أنرى غورت

ويُمنح  لكبار العلماء والشخصيات الدينية المرموقة في جنوب سولاويس ي، ويعني "أستاذنا الأكبر" أو "معلمنا العظيم".  

يُعتقد بعمق علمهم الشرعي، وحسن أخلاقهم، وأهليتهم كقدوة روحية للمجتمع. وهو لقب يعادل   اللقب لمن  هذا 

في ماندير، و"كيايي")annangguruمصطلح "أنانغورو" )  )kiai ( في جاوة، و"بويا"   )buya  "في مينانغ، و"توان غورو  )

(tuan guru ( تينجارا  نوسا  في   )Halim, 2012; Anis et al., 2020; Jaya, 2022; Asror, 2025; Musaddad & 

Sewang, 2025 واسعة آفاق  ذوي  الأكفاء  العلماء  من  كوادر  تأهيل  إعداد  إلى  الإسلامية  التكافل  هيئة  هدفت   .)

، أكد مؤتمر جمعية دار  1٩65ومستعدين لقيادة الأمة، مما مثل ذروة جهوده في مأسسة العلوم الدينية. وفي عام  

 للجمعية. وبفضل هذا  
ً
 عاما

ً
الإعداد القوي للكوادر والدعم التنظيمي،  الدعوة والإرشاد في "ماكاسار" مكانته رئيسا

 ( سولاويس ي  جنوب  في  سيما  لا   ،
ً
هائلا  

ً
توسعا قيادته  تحت  الجمعية   ;Idham, 2017; Nurhayati, 2022شهدت 

Halim, 2022.) 

، الانضمام إلى غولكار )
ً
(، الحزب الحاكم في ظل النظام الجديد للرئيس سوهارتو. اتسمت  Golkarخامسا

هذه الحقبة بمعضلة وجودية بدا وكأنها أجبرت الشيخ أمبو دالىء على الانضمام إلى حزب غولكار قبيل انتخابات عام  

 Ordeديد ). وقد نبع هذا القرار من دافع حماية منظمة دار الدعوة والإرشاد من الضغوط القمعية للنظام الج1٩٧٧



 

323 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

Baru  الذي كان يعيش حالة من التوتر تجاه القضايا الأيديولوجية المحظورة. وعلى الرغم من أن هذا الانتماء كان ،)

هو   الأبرز  الأثر  وكان  كبيرة.  داخلية  أزمة  أثار  ما  سرعان  أنه  إلا  شرعية،  استخارة  على   
ً
ومبنيا شخص ي  طابع  ذا 

عبية لجمعية دار الدعوة والإرشاد المؤيدة للمعارضة، الانقسام، وخيبة الأمل في أوساط الشخصيات والقواعد الش 

باري(؛ مما عكس   باري  في  التابعة للجمعية )مثل أوجونج لاري  في مجمعات المعاهد  إلى حدوث فراغ حاد  بالإضافة 

 عن استقلالية العلماء.
ً
 لموقفه السياس ي الذي اعتبره البعض خروجا

ً
 رفضا

مؤسس ي وعلى   وتوسع  توطيد  فترة  هي  التي سبقتها  المرحلة  كانت  فقد  السياسية،  الأزمة  تلك  من  النقيض 

لجمعية دار الدعوة والإرشاد في أعقاب انتهاء فترة أسر الشيخ أمبو دالىء لدى جماعة دار الإسلام/الجيش الإسلامي  

 ع 1٩63-1٩55الإندونيس ي )
ً
عيد انتخابه رئيسا

ُ
 للجمعية في المؤتمر العاشر عام  (. فبعد إطلاق سراحه، أ

ً
، 1٩65اما

 لتأكيد الموقف السياس ي للجمعية المطالب بحل الحزب الشيوعي الإندونيس ي )
ً
(. PKIوالذي كان في الوقت ذاته منصة

عام   بعد  ما  مرحلة  المرافق    1٩65وتعتبر  بناء  في  المكثف  التوسع  خلال  من  تجلت  والتي  المؤسس ي،  النضج  فترة 

(. إن 1٩6٨(، وتأسيس مؤسسة للتعليم العالي )1٩6٧ا في ذلك فصل مجمعات الطلاب عن الطالبات ) التعليمية، بم

  
ً
وضع لاحقا

ُ
النجاح في هذا التطوير يعكس النمو المتسارع لجمعية دار الدعوة والإرشاد وترسيخ قواعدها، قبل أن ت

 .1٩٧٧على محك الاختبار بسبب القرارات السياسية الانتقالية في عام 

، مرحلة التوحيد والنضج الثاني. في هذه المرحلة، نجح الشيخ أمبو دالىء في تجاوز المقاومة الشديدة  
ً
سادسا

(، وهو حزب ناتج عن اندماج PPPمن القواعد الشعبية لجمعية دار الدعوة والإرشاد المؤيدة لحزب التنمية المتحدة ) 

الجديد  النظام  حكومة  جعلته  والذي  برتي،  وحزب  الإندونيس ي،  الإسلام  اتحاد  وحزب  وبارموس ي،  العلماء،  نهضة 

الوعاء السياس ي الرسمي الوحيد للمسلمين بهدف تبسيط الخريطة السياسية، وذلك من خلال إعادة صياغة قراره  

الوجود )مناورة من أجل البقاء( وليس خيانة أيديولوجية. وقد استثمر سلطته   السياس ي باعتباره استراتيجية لإنقاذ

خذ لحماية الجمعية من الضغوط  الكاري ا" لتبرير انتمائه إلى حزب غولكار كخيار اضطراري اتُّ
ّ
زمية بصفته "أنيغورت

هو   وكما  والإرشاد.  الدعوة  دار  مجتمع  أغلبية  بقبول  النهاية  في  حظي  الذي  التبرير  وهو  الجديد،  للنظام  القمعية 

ا" في هذا السياق يمثل  
ّ
ا" في العرف الاجتماعي والديني متعارف عليه، فإن لقب "أنرى غورت

ّ
مرتبة أعلى من لقب "غورت

( البوغيس والمكاسار  (. وقد Ricklefs, 2007; Asror, 2025; Musaddad & Sewang, 2025السائد لدى مجتمعي 

ية  اعتمد نجاح هذه المصالحة على قدرته على تغيير السردية، من اتهامٍ بالمساس بالاستقلالية إلى استراتيجية براغمات

للوصول إلى مراكز القوة والموارد، وضمان الحماية القانونية، وتثبيت أركان مؤسسة دار الدعوة والإرشاد في ظل عدم 

 الاستقرار السياس ي.

 مأسستها والحفاظ عليها من خلال القدوة والاتساق في  
ً
تلك الاستراتيجية التي بدت براغماتية جرت لاحقا

العمل الدعوي والتعليمي، مع التأكيد على أن الانتماء السياس ي ما هو إلا وسيلة وليس غاية في حد ذاته. ومن خلال 

مية، أثبت أمبو دالىء أن استقلالية تعاليم دار الدعوة المؤتمرات العامة وحضوره الذي لم ينقطع في المعاهد الإسلا 

ظلت مصونة ولم تتأثر. وقد بلغت مرحلة القبول العام ذروتها    -القائمة على نهج أهل السنة والجماعة    -والإرشاد  



 

324 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

عندما تجلت النتائج الملموسة على أرض الواقع، حيث ساهم الدعم الحكومي، الذي تم تسهيله عبر مكانته في حزب  

الشعبية من مجرد   القواعد  إلى تحول وجهة نظر  أدى ذلك  الجمعية.  البناء وتوسيع شبكة فروع  في دعم  غولكار، 

دعائم الدعوة والتعليم والمواءمة الثقافية للإسلام في استياء سياس ي إلى اعتراف بنجاح المناورة السياسية في ترسيخ  

 إندونيسيا. 

 تجاوز حدود جنوب سولاويس ي ليصل  
ً
 متسارعا

ً
وفي هذه الحقبة، شهدت جمعية دار الدعوة والإرشاد توسعا

  
ً
مؤسسا بصفته  إرثه  أكد  مما  سولاويس ي،  شرق  وجنوب  ومالوكو،  كاليمانتان،  مثل  إندونيسيا،  شرق  مناطق  إلى 

عد مسيرة جهاد الشيخ أم
ُ
 يُحتذى  للحضارة الإسلامية الحديثة في تلك المناطق. وت

ً
بو دالىء، التعليمي والدعوي، نموذجا

به في الصمود والرؤية بعيدة المدى، حيث استطاع تحويل منظمة تعليمية إلى قوة اجتماعية ودينية هائلة، لا يزال  

 وبقوة حتى يومنا هذا في جنوب سولاويس ي وعموم شرق إندونيسيا. 
ً
 أثرها ملموسا

 

 . : مراحل كفاح الشيخ أمبو دالىء في بناء الحضارة عبر العصور 3الجدول 

الأثر على الحضارة (المؤسسات 

والكتابية)

الدور المحوري لمؤسسة أمبو دالي 

الإسلامية

المراحل الرئيسية 

للنضال
العام

نشأة مؤسسة إسلامية حديثة ومترابطة، 

جاهزة للتوسع في جنوب سولاويزي.

قاد المداولات وحوّل منظمة MAI إلى 

دار الدعوة والإرشاد (DDI)؛ وانتخُب 

أول رئيس عام لدار الدعوة والإرشاد 

في بينرانج.

التحول والتأسيس 

المؤسسي الرسمي
1947

وضع مركز الحركة في موقع استراتيجي 

لتسهيل نشر الدعوة والتعليم  (باري باري) 

في شرق إندونيسيا.

ترك منصبه كقاضي في بينرانج وعينّ 

باريباري مركزًا جديداً لدار الدعوة 

والإرشاد.

الترسيخ الجغرافي
1949-

1950

إضفاء الشرعية الرسمية وتعزيز التنسيق بين 

البرامج التعليمية لمؤسسة الدعوة الإسلامية 

والسياسات الحكومية.

شغل منصب رئيس قسم الشؤون الدينية في 

باريباري.
السلطة الرسمية 1954

كان إظهار المبادئ الراسخة والاتساق في 

مجال الكتابية/محو الأمية/التعليم، حتى في 

ظل الضغوط، مثالاً يحتذى به للكوادر 

والعلماء.

اختُطف على يد حركة DI/TII، ووعظ 

ودرّس وعلّم  متنقلا في الغابة لمدة ثماني 

سنوات.

اختبار وثبات الخطاب
1955-

1963

إنشاء مؤسسة تعليم عالٍ راسخة وبرنامج 

لتطوير كوادر العلماء، مما يضمن استمرارية 

المعرفة العلمية الإسلامية في جنوب 

سولاويزي.

أسس كلية DDI (الجامعة الإسلامية 

وأنشأ برنامج هيئة تكافل الإسلامية. الدارية) 
ذروة تطور الكوادر 1964

جعل توسع مؤسسة الدعوة الإسلامية في 

جنوب سولاويسي وشرق إندونيسيا منها 

واحدة من أكبر المنظمات الإسلامية وأكثرها 

نفوذاً في المنطقة.

أعيد تأكيده كرئيس عام لـ DDI في 

الكونغرس في ماكاسار.
التوسع والتأكيد

ما بعد 

1964



 

325 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

 في النهوض بالحضارة الإسلامية في جنوب سولاويس ي، لا سيما من  
ً
كذلك كان دور الشيخ أمبو دالىء محوريا

 في 
ً
خلال تعزيز المؤسسات التعليمية ونشر الوعي الديني المعتدل. لقد كان هو "المهندس الرئيس" الذي أحدث تحولا

العرب المدرسة  تحويل  من   
ً
بدءا التقليدي،  الإسلامي  الدعوة التعليم  دار  باسم  جماهيرية  منظمة  إلى  الإسلامية  ية 

 إلى مدينة  1٩٤٧والإرشاد في عام  
ً
، مما جعلها شبكة تعليمية حديثة ومنظمة. وبعد نقل مركز الجمعية استراتيجيا

 لمكتب وزارة الشئون الدينية، ساهم في تسهيل توسع الجمعية في جميع أنحاء شرق  
ً
باري باري واستغلال منصبه رئيسا

- 1٩55إندونيسيا. وقد تجلى ثباته خلال فترة اختطافه من قبل جماعة دار الإسلام/الجيش الإسلامي الإندونيس ي )

(، حيث استمر في الدعوة والتعليم، مما أظهر نزاهته في نشر المعرفة الإسلامية الوسطية. وبلغت ذروة جهوده  1٩63

( وبرنامج هيئة التكافل الإسلامية لإعداد كوادر العلماء،  1٩6٤بتأسيس معهد عالي أو جامعة دار الدعوة والإرشاد )

 وجودة الحضارة الإسلامية في تلك المنطقة. وهو ما مثل مسعىً لمأسسة العلوم لضمان استمرارية  

 آلية انتشار الابتكار، ابتكار مناهج دار الدعوة والإرشاد وأثره في تنمية الموارد البشرية

للشيخ أمبو دالىء في بناء الحضارة في جنوب سولاويس ي حول ابتكار نظام التعليم  تتمحور المساهمة الرئيسية  

سست كاستجابة  
ُ
أ العربية الإسلامية وجمعية دار الدعوة والإرشاد قد  الرسمي. ويبدو أن مؤسسات مثل المدرسة 

 للمناهج   لتحديات التعليم الاستعماري الهولندي الذي كان يميل إلى العلمانية. لقد قدم الشيخ أمبو
ً
دالىء نموذجا

الدراسية يجمع بين المناهج الدينية التقليدية والنظام المدرس ي الحديث أو نظام الفصول. هذا النموذج لم يضمن 

 مهارات ذات صلة بالعصر الحديث )
ً
 ,Ruslan & Santing, 2007; Gaffarعمق العلوم الدينية فحسب، بل قدم أيضا

2018; Fatma et al., 2022; Lasmi, 2025 .) 

 ( الابتكار  انتشار  باستخدام نظرية  بعمق  الدعوة والإرشاد  نموذج دار  تحليل  (، وهي  Rogers, 2003يمكن 

نظرية تحلل كيفية انتشار الأفكار أو الممارسات الجديدة أو الابتكارات، داخل نظام اجتماعي معين. إن نجاح هذه 

الجمعية في الانتشار الواسع بين مجتمع بوغيس، يثبت أن هذا النموذج التعليمي يتمتع بخصائص ابتكار عالية، لا  

، الميزة النسبية )سيما فيما يتعلق بـ "الميزة النسبية" و"المو 
ً
(. قدم نموذج دار الدعوة relative advantageاءمة". أولا

تقنون والإرشاد ميزات واضحة مقارنة بالأنظمة التقليدية البحتة، إذ لم يقتصر خريجو الجمعية على كونهم علماء ي

)عالم ديني +  المزدوجة  الميزة  متنوعة. هذه  في مجالات  مثقفين ومهنيين   
ً
أيضا بل أصبحوا  الدينية فحسب،  العلوم 

 أكثر 
ً
 تعليميا

ً
مثقف واسع الأفق( ساهمت في رفع جودة الموارد البشرية بشكل كبير، مما جعل هذا النموذج خيارا

 دون التضحية بالهوية الروحية.  جاذبية للمجتمع الذي يتطلع إلى التقدم الدنيوي 

، المواءمة )
ً
(. تتوافق هذه المناهج مع تطلعات المسلمين في مجتمع بوغيس بشكل خاص،  compatibilityثانيا

 عبر 
ً
 عصريا

ً
حيث تحافظ على أصالة التعاليم الإسلامية من خلال نظام الحلقات، بينما تقدم في الوقت نفسه زادا

لقيم الدينية التي النظام المدرس ي. وهذا يعني أن المجتمع استطاع تبني هذا الابتكار دون الشعور بأي تعارض مع ا

، القابلية للملاحظة )
ً
(. إن الأثر الملموس لجمعية دار الدعوة والإرشاد، مثل observabilityيتمسكون بها بشدة. ثالثا

 في أوساط المجتمع. وق
ً
 وواضحا

ً
د ساهمت  ارتفاع مستوى الوعي الديني وبروز كوادر من العلماء المؤثرين، كان جليا



 

326 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

 & Ruslanهذه النتائج المرئية في تسريع عملية تبني هذا النموذج من قبل المجتمعات الأخرى في جنوب سولاويس ي )

Santing, 2007; Gaffar, 2018; ddi.or.id., 2025 .) 

من خلال جمعية دار الدعوة والإرشاد، قدم الشيخ أمبو دالىء مساهمة تاريخية في رفع جودة الموارد البشرية،  

والتي تعد جوهر التقدم الحضاري. لقد أسس "أمبو دالىء" الجمعية التي تعود جذورها إلى المدرسة العربية الإسلامية  

بالنزاهة وسعة الأفق، وهو شرط أساس ي للنهوض بالحضارة   ، برؤية جوهرية تهدف إلى إعداد كوادر تتمتع1٩3٨عام 

(Ruslan & Santing, 2007; Gaffar, 2018; Saraka, 2022  وعلى الصعيد العقدي، قامت الجمعية بترسيخ الإطار .)

الأخلاق   في  والغزالي  الفقه،  في  والشافعي  العقيدة،  في  الأشعري  المنهج   
ً
متبعة والجماعة،  السنة  لأهل  اللاهوتي 

 لا يتزعزع أمام التيارات الأيديولوجية المتطرفة )
ً
 متينا

ً
 دينيا

ً
(. ويعتبر Nurhayati, 2022والتصوف؛ مما ضمن أساسا

هذا المزيج في المناهج الدراسية استراتيجية تعليمية ابتكارية في سياق تاريخ تحديث مؤسسات التعليم الإسلامي في 

 بمناطق أخرى سبقتها، بهدف كسر حلقة الجهل والفقر  
ً
الفكري،  مناطق "برو" و"بينرانغ" وباري باري. وذلك أسوة

 في 
ً
بقت سابقا

ُ
وضمان قدرة الإسلام على الحوار المتناغم مع الحداثة. وتجدر الإشارة إلى أن هذه الاستراتيجية قد ط

 ,Ahmadمنطقة "واجو" )عبر المدرسة العربية الإسلامية( ومنطقة "بوني" )عبر مدرسة الأميرية( في جنوب سولاويس ي )

2019; Ridhwan et al., 2019; Husain, 2023.) 

أثبتت هذه الاستراتيجية التعليمية الابتكارية لجمعية دار الدعوة والإرشاد فاعليتها في إعادة إنتاج العلماء  

والمربين الذين انتشرت آثار دعواتهم من سولاويس ي إلى شتى أنحاء الأرخبيل الإندونيس ي، بما في ذلك كاليمانتان وجاوة  

ال نقل  الجمعية على وظيفة  تقتصر   كمؤسسة دعوية ومركز  ومالوكو. فلم 
ً
أيضا بل عملت  الدينية فحسب،  علوم 

(. وتجسدت ذروة مأسسة هذا النظام المتكامل في تأسيس مؤسسات التعليم العالي، Samsir, 2012لتمكين المجتمع )

عام   في  العليا"  الإسلامية  الدراسة  "معهد  المهنيين. 1٩6٨مثل  العلماء  من  كوادر  لتخريج  كحاضنة  عمل  والذي   ،

صنف الآلاف من الخريجين الذين أنتجتهم شبكة دار الدعوة والإرشاد على أنهم مثقفون ذوو آفاق واسعة؛ والدليل ويُ 

على ذلك أنهم لم يكتفوا بإتقان قيادة الشعائر الدينية فحسب، بل ساهموا بشكل كبير كقادة للمجتمع، ونشطاء  

 ,.Purnawati, 2022; ddi.or.idة والإدارة الحكومية ) اجتماعيين، ومهنيين في قطاعات متنوعة، بما في ذلك السياس

،    50مدرسة، و  ٨00(. هؤلاء الخريجون هم نتاج مؤسسات تابعة للجمعية تضم ما لا يقل عن  2025
ً
 إسلاميا

ً
معهدا

 إلى "صباح" في ماليزيا   1٤و
ً
 في جنوب سولاويس ي، وتمتد إلى كاليمانتان وصولا

ً
  مؤسسة للتعليم العالي، تتركز أساسا

(ddi.or.id., 2025 ومن بين أبرز أعلام خريجي الجمعية: عنبري سعيد، وسنوس ي باشو، وعبد الوهاب زكريا، و عبد .)

 ;Ruslan & Santing, 2007; Gaffar, 2018المعز كابري، وفريد وجدي، وشمس البحر أندي غاليغو، وغيرهم الكثير ) 

ddi.or.id., 2025  عام دالىء  أمبو  الشيخ  )حول(  وفاة  ذكرى  مناسبة  وفي   .)2025  ( سيوا  جنوب Siwaفي  واجو،   )

سولاويس ي، والتي تزامنت مع "أسبوع الرياضة والفنون" وجمعت المعاهد الإسلامية التابعة للجمعية من كافة أنحاء  

طالب، كما شرف الحفل وزير الشئون الدينية، الأستاذ الدكتور نصر الدين عمر،   1000إندونيسيا، حضر حوالي  

 (.ddi.or.id., 2025د المرافق له )والوف



 

327 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

إن التأثير التراكمي لجمعية دار الدعوة والإرشاد في رفع جودة الموارد البشرية انعكس بشكل مباشر على تعزيز  

الوعي الديني والأخلاقي لدى مجتمع جنوب سولاويس ي، كما أدى إلى ولادة طبقة مثقفة جديدة من مسلمي البوغيس. 

ن التراث العلمي الإسلامي الأصيل، وقادرة في الوقت ذاته  وتتميز هذه الطبقة المثقفة بكفاءة مزدوجة، فهي متمكنة م

( الحديث  العصر  متطلبات  مع  البناء  التفاعل  الكتب  Burga et al., 2021على  تدريس  على  الحفاظ  ومن خلال   .)

الإسلامي   العلمي  التراث  في صون  الجمعية  نجحت  الحديثة،  المدارس  مناهج  اعتماد  مع  التراث،  كتب  أو  الصفراء 

يكي، مع تزويد الطلاب بآفاق معرفية حول القضايا المعاصرة. إن هذا الإرث الذي تركه الشيخ أمبو دالىء يؤكد الكلاس

أن الاستراتيجية التعليمية القوية هي المحرك الأساس ي للتحول الاجتماعي، مما يجعل من جمعية دار الدعوة والإرشاد  

( مدنية  لمنظمة   
ً
ناجحا  

ً
بناء  civic organizationنموذجا في  الفعلية  والمساهمة  الروحانية  بين  الربط  استطاعت   ،)

 الوطن.

 يبدأ من "أنأ مانغاجي" )
ً
 هرميا

ً
( وهم  anak mangajiشكلت طبقة العلماء المثقفين في جنوب سولاويس ي هيكلا

 إلى مرتبة "بوانغ  الطلاب أو السنتري، ثم يرتقي إلى مرتبة  
ً
"الأستاذ" أي المعلم في الأطر الرسمية وغير الرسمية، وصولا

 ( التقليدية. puang ngajiنغاجي"  القانونية  السلطة  في   
ً
قاضيا أو  المحلية  للمجتمعات   

ً
روحيا  

ً
مرجعا يعتبر  الذي   )

 بمصطلج بيتّا كالي ) 
ً
، كان القاض ي أو قاض ي القضاة يُلقب شعبيا

ً
(. وتتربع على قمة السلطة العلمية petta kaliوقديما

ا" )
ّ
ا" )guruttaألقاب التبجيل مثل "غورت

ّ
منح لكبار العلماء الذين anregurutta(، و"أنيغورت

ُ
(، وهي ألقاب تشريفية ت

 في قيادة المؤسسات التعليمية الكبرى مثل جمعية دار الدعوة والإرشاد  
ً
 واسعا

ً
يمتلكون استقلالية في الاجتهاد وتأثيرا

(. أما المصطلح الجامع الذي يصف هؤلاء مع المثقفين والخبراء بشكل عام فهي "بانريتا"  Sewang, 2005و الأسعدية ) أ

(panrita( "توبانريتا"  أو   ،)topanrita( آتشا"  "تو  أو   ،)to acca (  
ً
المتفوق فكريا أو  الحكيم  بمعنى   ،)Halim, 2012; 

Mursalim, 2018; Rahman & Ni’mah, 2020; Anis et al., 2020; Al-Rasyid & Ilyas, 2022; HS et al., 2022; 

Musaddad & Sewang, 2025.) 

 لاستراتيجية تعليمية  
ً
 ملموسا

ً
أثرا البشرية  في رفع جودة الموارد  عد مساهمة جمعية دار الدعوة والإرشاد 

ُ
ت

ابتكارية، غيّرت بشكل جذري الخارطة الاجتماعية والدينية في البلاد البوغيسية. وقد تجسد هذا الابتكار من خلال 

الإسلامية العلوم  نقل  بين  بدقة  دمج  وتكاملي  بمصطلح   نهج شمولي  يعرف  ما  أو  الحلقات  نظام  )عبر  الكلاسيكية 

(، وتبنى نظام المدارس الحديثة الموجه نحو المعارف العامة والمناهج المعاصرة  mangaji tudang"مانغاجي تودانغ" )

(Purnawati, 2022; Rauf, 2022 خطوة كانت  بل  فحسب،  للمناهج  تجديد  مجرد  الاستراتيجية  هذه  تكن  ولم   .)

جحت في إخراج طبقة مثقفة جديدة من مسلمي البوغيس. وقد فتحت هذه الطبقة الناشئة من العلماء  تحولية ن

والمثقفين مسارات بديلة للحراك الاجتماعي، مما ساهم بشكل كبير في كسر احتكار المعرفة والمكانة الاجتماعية التي 

ال لعبت  وبذلك،   .
ً
سابقا التقليدية  النبلاء  طبقة  عليها  تهيمن  إلى  كانت  الوصول  ديمقراطية  في   

ً
محوريا  

ً
دورا جمعية 

(. لقد صِيغ تكوين مثقفي دار الدعوة والإرشاد  Dwiyama, 2024التعليم والمكانة الاجتماعية في جنوب سولاويس ي )

العامة الحديثة. ومن خلال تطبيق   العلوم  التقليدية وضوابط  الدينية  العلوم  بين عمق  عبر كفاءة مزدوجة تجمع 



 

328 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

مبادىء ثلاثية لدار الدعوة والإرشاد )التربية، الدعوة، الاجتماعية(، تحول الخريجون إلى فاعلين في التنمية؛ يتسمون 

بالنشاط والشمولية والقدرة على التكيف مع الحكمة المحلية في الدعوة وقيادة المجتمع. وأثبت هذا النموذج أن القيم 

 ;Samsir, 2012وفي الوقت ذاته دفع عجلة رخاء الأمة بشكل ملموس )  الإسلامية قادرة على استيعاب تقدم العصر

Saraka, 2022.) 

 التكيف الثقافي والهيمنة: المثاقفة السلمية واستخدام اللغة المحلية

 لعملية "أسلمة توفيقية" في بلاد  إن براعة الشيخ أمبو دالىء في  
ً
الدبلوماسية الثقافية جعلت منه مهندسا

الثقافي  "التكيف  لـ   
ً
فعالا  

ً
نموذجا لتصبح  العقدي  التلقين  مجرد  الدعوية  استراتيجيته  تجاوزت  حيث  بوغيس، 

المعروف بـ "بانغاديرينغ"  (. وانطلاقا من فهم سوسيولوجي عميق لنظام القيم  intercultural adjustmentالمتبادل" )

(pangaderreng( وتقدير المجتمع لطبقة النبلاء ،)arung طبق أمبو دالىء استراتيجية التثاقف السلمي القائمة ،)

(. لقد وضع  Gudykunst & Kim, 2003على مبدإ "التوازن"، وهو نهج يتماش ى مع إطار "نظرية المواءمة الثقافية" )

( لها   
ً
تدميريا  

ً
وليس كيانا للتقاليد"  "متمم  كـ  بذكاء  النهجُ الإسلامَ  في جهوده  Purnawati, 2022هذا  (، وهو ما تجلى 

(. Purnawati, 2022لمواءمة الطقوس العرفية التي لا تتعارض مع الشريعة، وبناء تواصل بناء مع النخب الاجتماعية ) 

الك لعشرات  تأليفه  ذلك  في  بما  التاريخية،  دالىء  أمبو  الشيخ  مساهمة  وبخط إن  البوغيسية  باللغة  الدينية  تب 

’(، قد نجحت في إضفاء الديمقراطية على المعرفة الإسلامية، والجسر بين الموروث الثقافي المحلي lontara"لونتارا" )

ومتطلبات التعاليم الدينية المعقدة؛ مما أدى إلى قبول الإسلام بشكل متناغم ومستدام في أوساط مجتمع بوغيس  

(Mursalim, 2015.) 

  
ً
اعتمد منهج الشيخ أمبو دالىء في الدعوة على فهم سوسيولوجي عميق للمجتمع البوغيس ي الذي يولي تقديرا

 لنظام بانغاديرينغ، وهو نظام القيم والأعراف التي تشمل مفهوم "سيرىء" ) 
ً
’( أي العزة والكرامة، و"بيس ى" siriعاليا

(pesse( أي التكافل والتعاطف )Samsir, 2012 وقد اتبع استراتيجية تثاقف سلمية وفعالة، فلم يعمل على تغيير .)

لا   الأعراف  تلك  أن  طالما  الإسلامي،  الإطار  داخل  واستيعابه  بمواءمته  قام  بل  قسري،  بشكل  القديم  القيم  نظام 

(. ويرتكز هذا المنهج التوفيقي على مبدأ "أسيتيناجانج"  Purnawati, 2022تتعارض مع أحكام الشريعة الإسلامية )

(assitinajang  الجوانب الخارجية الثقافية، ليتناسب مع 
ً
(، أو "الملاءمة"، حيث يراعي تقرير الأحكام الشرعية دائما

(. وقد ضمن ذلك حضور الإسلام كعنصر متمم )كيان بناء(، Samsir, 2012السياق المحلي ويسهل قبوله لدى الأمة )

 وليس كقوة أجنبية مدمرة للثقافة المحلية.

تتجلى حكمة المنهج الذي اتبعه الشيخ أمبو دالىء بوضوح في تفاعله مع البنية الاجتماعية لمجتمع بوغيس،  

. فمن خلال (Purnawati, 2022) (arung)لا سيما في بناء جسور التواصل الفعال مع طبقة النبلاء وأعيان العرف  

أثبت أن القيم الإسلامية العالمية، مثل حفظ العرض وصون الكرامة ) '( يمكن أن siriإشراك النخب الاجتماعية، 

عد هذه الاستراتيجية القائمة على التأثير من الأعلى إلى الأسفل )
ُ
-topتتماش ى مع شرف مكانتهم النبيلة بل وتعززه. وت

down رتا  ( عبر الاستعانة بنفوذ العلماء والحكام )الملك(، ركيزة هامة في بدايات أسلمة سولاويس ي، والتي واصلها غو



 

329 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

( المجتمع  أوساط  في  الإسلامية  التعاليم  لترسيخ  الدينية  الحركات  في  قيادية  بصفته شخصية  دالىء   ,Sarakaأمبو 

(. إن النجاح في التوفيق بين الإسلام وطبقة النبلاء قد ساهم في تمهيد طريق الدعوة وتقليل المقاومة الاجتماعية  2022

 إلى أدنى مستوياتها. 

 في مواءمة الطقوس والأعراف السائدة لدى مجتمعي البوغيس والمكاسار، حيث  
ً
فه الثقافي أيضا وتجلى تكيُّ

التقاليد الإسلامية   في   
ً
التوحيد. ويظهر ذلك جليا تتجاوز حدود  أنها لا  طالما  التعاليم الإسلامية ضمنها  إدراج  جرى 

( "مأباراسانجي"  مثل  ) mabbarasanjiالمحلية  باتشا"  "مأباتشا  أو   )ma’baca-baca  
ً
الأصل طقوسا في  كانت  والتي   ،)

محلية، ثم صُبغت بصبغة إسلامية من خلال تلاوة آيات القرآن الكريم. وقد تحولت هذه الممارسات إلى جسر تربوي  

(. أما  Irwana et al., 2024لتقديم رسائل تحفيزية تركز على قيم الشكر والامتنان والارتباط الروحي العميق بالخالق )

’(، بمعنى  mappatekka duiفي سياق الزواج، فقد جرى العمل على مواءمة الممارسات العرفية مثل "ماباتكا دوي" ) 

تقديم المهر/المال، لتتماش ى مع مبادئ الشريعة الإسلامية، مع مراعاة "مقاصد الشريعة" مثل حفظ النفس وحفظ 

 Ridha, 2022العرض )
ً
 في نفوس المجتمع، وليس مجرد رموز (. إن هذا التثاقف جعل الإسلام يبدو أصيلا

ً
 ومتجذرا

 سطحية. 

( الثقافية  المواءمة  نظرية  التوفيقي من خلال  النهج  هذا  تحليل  التي Gudykunst & Kim, 2003يمكن   ،)

تفسر كيف يؤدي التكيف السلوكي في التفاعلات بين الثقافات إلى تقليل حالات عدم اليقين والصراعات المحتملة. 

 إلى مبدإ intercultural adjustmentلقد نجح الشيخ أمبو دالىء في قيادة عملية التكيف الثقافي المتبادل )
ً
( مستندا

"التوازن"، حيث تجنب الغلو في التشدد، وفي الوقت ذاته تحاش ى التوفيقية أو السينكريتية، التي قد تمس العقيدة 

(Republika.id, 2021إن طابع فكره "التكاملي .)-،التوفيقي" المتبع للمنهج الأشعري في العقيدة والشافعي في الفقه 

( الأخرى  المذاهب  آراء  وتقدير  قبول  مع  الأمة  وحدة  على  الحفاظ  له   ;UIN Alauddin Makassar, 2019أتاح 

Nurhayati, 2022, 159; Mustaghfirin, 2023 ويُعد هذا التوازن هو الركيزة الأساسية لتقليل المقاومة التي قد .)

 تنشأ أثناء عملية نشر القيم الإسلامية. 

عد واحدة من أعظم المساهمات الثقافية للشيخ أمبو دالىء هي استخدامه للغة والأدب البوغيس ي كوسيلة 
ُ
ت

الطابع   وإضفاء  الناس  عامة  قلوب  إلى  للوصول  المفتاح  هي  المحلية  اللغة  أن  أدرك  فقد  النطاق،  واسعة  دعوية 

سخ على ذلك هو تأليفه لعشرات الكتب باستخدام الديمقراطي على المعارف الإسلامية المعقدة. والدليل التاريخي الرا

على  مقتصرة  السابق  في  كانت  التي  الدينية  العلوم  فهم  العامة  على  سهل  مما  البوغيسية،  واللغة  اللونتارا  خط 

التصوف( وكتاب   )في  الخالق"  في معرفة  الصادق  "القول  العربية فقط. وقد أصبحت كتبه، مثل كتاب  النصوص 

( )في حِكم الإسراء والمعراج( المكتوبين باللغة البوغيسية والخط اللونتارا البوغيسية، Sulo Matappa"سولو ماتابا" ) 

 (.Mursalim, 2015وسيلة فعالة للجسر بين الموروث الثقافي ومتطلبات التعاليم الدينية )

إن براعة الشيخ أمبو دالىء في إقامة الجسر بين الموروث الثقافي ومتطلبات التعاليم الدينية قد لامست أعمق  

في جمعية دار الدعوة والإرشاد. وبتركيزها على   يتمثل 
ً
 مؤسسيا

ً
إرثا  وراءها 

ً
تاركة الثقافية للمجتمع،  جوانب الحياة 



 

330 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

التوفيقية   روحه   
ً
بنيويا  

ُ
رِث

َ
ت  

ً
مؤسسة الجمعية  هذه  أصبحت  الاجتماعية،  والخدمة  والدعوة،  التربية،  ثلاثية 

(Republika.id, 2021  براهنيته وأهميته، مما يثبت أن الإسلام قادر على الحوار مع 
ً
(. ولا يزال هذا الإرث محتفظا

الحداثة بشكل متناغم دون التضحية بالهوية الثقافية. إن استراتيجية المواءمة التي اتبعها "أمبو دالىء" تظل مصدر 

المحلي إلى عامل تغيير فعال من خلال دمج التعاليم الدينية بالتقاليد المحلية، مما  إلهام حول كيفية تحول العالم  

( 
ً
 للهوية "البوغيسيةsintesisأقام تركيبا

ً
 ومستداما

ً
 فريدا

ً
 المسلمة". -( ثقافيا

عبر   وذلك  متماسكة،  هوية  لتصبح  المسلم"  "البوغيس  هوية  تحول  صياغة  في  دالىء  أمبو  الشيخ  نجح 

(. ومن  Purnawati, 2022استراتيجية تثاقف عملت على مواءمة قيم "بانغاديرينغ" مع العقيدة الإسلامية الصحيحة ) 

خلال منظور "الهيمنة الثقافية" لغرامش ي، استطاعت القيادة الأخلاقية لأمبو دالىء غرس القيم الإسلامية كإطار 

أخلاقي مهيمن بشكل طوعي ودون إكراه. وهو الأمر الذي تعزز عبر التواصل الاستراتيجي مع أعيان العرف، واستخدام 

(. لم يؤدِّ هذا النهج إلى إضفاء  Nurhayati, 2022; Rauf, 2022الدينية )  اللغة والبوغيسية وخط اللونتارا في الأدبيات

 في تهيئة  الديم
ً
قراطية على الوصول إلى العلوم الدينية وكسر الفجوة بين العلماء والعامة فحسب، بل ساهم أيضا

 ;Dwiyama, 2024وتكوين إجماع اجتماعي ديني متين واستقرار مجتمعي مُمأسس عبر جمعية دار الدعوة والإرشاد )

Republika.id, 2021 .) 

التعاون المتآزر، والشمولية، والمساهمة الحضارية: نموذج التغذية الراجعة للتربية 
 والثقافة

في  الثقافي  والمسار  التعليمي  المسار  بين  شمولي  تآزر  وجود  عن  الدراسة  لهذه  المركزية  النتائج  تكشف 

استراتيجية الدعوة التي انتهجها الشيخ أمبو دالىء؛ وهي آلية "تغذية راجعة" أساسية لبناء حضارة إسلامية مستدامة  

سياسية، - وفر أحد الجوانب الشرعية السوسيوفي جنوب سولاويس ي. يعمل هذان المساران كنظام متكامل، حيث ي

 وقدرة على الصمود أمام المقاومة  
ً
بينما يضمن الجانب الآخر الترسيخ العقدي، مما يمنح عملية الدعوة برمتها رنينا

(Republika.id, 2021  كشرط يعمل  "التوازن"،  مبدأ  وفق  الأعراف  مواءمة  على  يركز  الذي  الثقافي،  المنهج  إن   .)

س ي مسبق وبالغ الأهمية. فمن خلال التفاعل الاستراتيجي مع النبلاء وأعيان العرف، نجح الشيخ أمبو  سيا-سوسيو

دالىء في الحصول على الدعم وتقليل الاحتكاك بين الثقافات، مما سهل بدوره عملية مأسسة التعليم الإسلامي. وقد 

درسة العربية الإسلامية، ثم جمعية دار الدعوة  ضمن هذا القبول السلمي أن تعاليم الإسلام، عند مأسستها عبر الم

 (.Purnawati, 2022والإرشاد، لم يُنظر إليها ككيان أجنبي يهدد الهوية، بل كعنصر متمم للتقاليد )

(، حيث  Gramsci, 1971من الناحية النظرية، قامت مرحلة المواءمة الثقافية هذه بتكوين نوع من الهيمنة الثقافية ) 

دالىء   أمبو  الشيخ  لـ  العلمية  والسلطة  الأخلاقية  القيادة  بلت 
ُ
على ق القائم  القبول  هذا  المجتمع.  قبل  من  طواعية 

 لـ "التكيف 
ً
 ملموسا

ً
عد هذه العملية تجسيدا

ُ
 لجمعية دار الدعوة والإرشاد . وت

ً
 راسخا

ً
ر دعما

ّ
"الإجماع الضمني" وف

(، الذي وضع التعاليم الإسلامية بشكل متناغم ضمن النسيج الاجتماعي  Gudykunst & Kim, 2003الثقافي المتبادل ) 

( 
ً
(. وفي المقابل، يعمل مسار التعليم الرسمي  Purnawati, 2022والثقافي للبوغيس، وليس كأيديولوجيا مستوردة قسرا



 

331 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

الدعوة  دار  مؤسسة  توفر  بدقة.  تصفيتها  تمت  التي  الإسلامية  الثقافية  المعايير  ونشر  لمأسسة  كآلية  الجمعية  في 

، لا سيما من خلال المناهج القائمة 
ً
 للممارسات الدينية التي تم استيعابها ثقافيا

ً
 وعقلانيا

ً
 متينا

ً
 علميا

ً
والإرشاد أساسا

(. وتعتبر هذه الآلية المؤسسية بمثابة "مصفاة" جوهرية Nurhayati, 2022على العقيدة الأشعرية والفقه الشافعي )

التوفيقية   التعارض مع الشريعة"، مما يحمي المجتمع من  تضمن بقاء كل مواءمة ثقافية ضمن حدود مبدإ "عدم 

على الثقافة  المفرطة. ولا يقتصر دور الجمعية على تدريس العقائد فحسب، بل يمتد إلى إضفاء المشروعية المعرفية  

المحلية. ويتجلى ذلك بوضوح في الاستخدام الواسع لخط اللونتارا واللغة البوغيسية في عشرات المؤلفات، بما في ذلك  

كتب الفقه والتصوف. إن نشر هذه الأدبيات ثنائية اللغة )العربية والبوغيسية بـخط لونتارا( لم يساهم في إضفاء  

الإسلامية المعرفة  على  التعاليم   الديمقراطية  ومتطلبات  الثقافي  الموروث  بين   
ً
رمزيا ربط  بل  فحسب،  العامة  بين 

 (. Rauf, 2022المسلمة" على المستوى الشخص ي )-الدينية، مما عزز تركيب الهوية "البوغيسية

 

 . : تآزر الاستراتيجيات التعليمية والثقافية للشيخ أمبو دالىء في النهوض بالحضارة ٤الجدول 

 إسهامات أنيغورتّا أمبو دالىء في بناء الحضارة

تجاوزت   وهيكلية، حيث  الأبعاد  متعددة  إسهاماتٍ  بالحضارة  النهوض  في  دالىء  أمبو  الشيخ  إسهامات  عد 
ُ
ت

إلى   لتصل  الروحي  "البوغيس البعد  رؤيته تحويل مجتمع  المستدام. استهدفت  المال الاجتماعي والفكري  تعزيز رأس 

 ( أو مجتمع متماسك  نظام مجتمعي متمدن،  إلى  الاجتماعي  والتشرذم  الفكري  الفقر   cohesiveالمسلم" من حالة 

society عبر ركيزتين أساسيتين: رفع جودة الموارد البشرية، وترسيخ الاستقرار الاجتماعي الشامل. ويمثل هذا النهج )

الأثر الحضاري الرئيسي الآثار النظرية الابتكار المحوري
المسار 

الاستراتيجي

تحسين جودة الموارد 

البشرية، وتكوين المثقفين 

المسلمين المعاصرين

انتشار الابتكار 

(روجر)

المنهج الدراسي 

المزدوج (الحلقة 

والنظام الفصلي)، 

وحركة التجديد.

التعليم النظامي

تناغم الهوية "البغيسية-

المسلمة"، وتعزيز الاستقرار 

الاجتماعي

التكيف الثقافي 

(غوديكانست وكيم)

استخدام 

الونتارا/البوغيسية، 

واستيعاب تقاليد النبلاء، 

ومبدأ  عدم التعارض 

مع الشريعة

ثقافي / اجتماعي

حضارة متقدمة وراقية 

(تحقيق الإجماع الأخلاقي 

الطوعي)

الهيمنة الثقافية 

(غرامشي)
التثاقف التآزر والمأسسة



 

332 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

 لاستقلال الحضارة في مواجهة تيارات التحديث. وترتكز الركيزة الأولى على رفع جودة الموارد البشرية من  
ً
 حيويا

ً
أساسا

 لتصبح جمعية دار الدعوة  
ً
خلال مؤسسات تعليمية مرنة. فبتأسيس المدرسة العربية الإسلامية التي تطورت لاحقا

إلى تعليم ذي جودة مزدوجة. لقد نجح منهج الجمعية، الذي يدمج  والإرشاد، أتاح أمبو دالىء بشكل مباشر الوصول  

(، في تخريج آلاف  Purnawati, 2022بين تدريس العلوم الدينية )الفقه والتصوف( والعلوم العامة واللغات المحلية )

)ط  "أنتيلجنسيا"  وأنتج  الفكري،  الفقر  بفعالية  النهج  هذا  وعالج  المجالين.  كلا  في  الأكفاء  مثقفة(  الخريجين  بقة 

 (. Republika.id, 2021إسلامية حديثة في منطقة شرق إندونيسيا، مع دعم رفع كفاءة الكوادر التعليمية والدعوية )

( محوري لتعزيز الوحدة والاستقرار المجتمعي. social glueتتمثل الركيزة الثانية في دوره كـ "رابط اجتماعي" )

 ,Nurhayatiإن طابع فكره الديني المعتدل المتوازن المتبع للعقيدة الأشعرية، والفقه الشافعي، وأخلاق الإمام الغزالي ) 

 للتسامح وقبول الاختلاف. وقد ساهم هذا النهج الدعوي السلمي  2022
ً
(، جعل من جمعية دار الدعوة والإرشاد رمزا

والشامل في تقليل الصراعات الداخلية بين أبناء الأمة، لا سيما تلك الناشئة عن التوترات بين العرف والدين، مما  

ه هذه القيادة الأخلاقية ية. إن الاستقرار الاجتماعي الذي أوجدتأدى إلى الحد من المقاومة الاجتماعية والنزاعات الأفق 

تماسك   على  الحفاظ  يعتبر  الشريعة،  مقاصد  إطار  وفي  الحضاري.  للتقدم   
ً
أساسيا  

ً
شرطا يُعد  المعتدلة  والمبادئ 

(. ومن خلال إخماد فتيل النزاعات الكامنة  Dwiyama, 2024المجتمع )حفظ النفس وحفظ النسل( غاية قصوى )

بين العرف والدين، أتاح الشيخ أمبو دالىء لمجتمع البوغيس توجيه طاقته الجماعية من التشرذم نحو بناء الذات 

( لقيام حضارة  sine qua nonوالارتقاء الحضاري. إن هذا الإجماع الأخلاقي الطوعي هو "الشرط الذي لا غنى عنه" )

( لتحديا Mahdaly & Erihadiana, 2021; Dwiyama, 2024متمدنة  في الاستجابة  التحديث  (، وله دلالة كبيرة  ت 

  
ً
( صلبا

ً
 )تأصيليا

ً
 لاهوتيا

ً
والعولمة وقضايا التطرف والراديكالية. توفر عقيدة "التوازن" لدى الشيخ أمبو دالىء أساسا

فإن   وباختصار،  الشريعة.  بمبادئ  التفريط  دون  الحداثة  مع  البناء  الحوار  على  القادر  الوسطي  الإسلام  لترسيخ 

ضارية مستدامة، تتجسد في التآزر بين مؤسسة دى دى إي التعليمية والنهج مساهمة الشيخ أمبو دالىء هي هندسة ح

( 
ً
 توجيهيا

ً
( للمسلمين في إندونيسيا لبناء حضارة تنويرية على أسس  blueprintالثقافي المرن. ويمثل هذا الإرث مخططا

. يثبت هذا النموذج أن أي 
ً
 فحسب، بل تتكامل عضويا

ً
تجديد ناجح يجب أن   دينية وثقافية لا يدعم بعضها بعضا

مأسسة والمتماسكة. 
ُ
 إلى الحكمة المحلية الم

ً
 يستند دائما

على   ترتكز  وتحولية،  الأبعاد  متعددة   
ً
مساهمة بالحضارة  النهوض  في  دالىء  أمبو  الشيخ  مساهمة  عد 

ُ
ت

الموارد   جودة  رفع  على  عمل  الجوهرية،  الناحية  فمن  المستدام.  والفكري  الاجتماعي  المال  رأس  تعزيز  استراتيجية 

 للوصول  
ً
إلى تعليم عالي الجودة أنتج آلاف الخريجين البشرية من خلال جمعية دار الدعوة والإرشاد، حيث وفر فرصا

الناحية  من  أما  الفكري.  التخلف  معالجة  في  مباشر  بشكل  ساهم  مما  والعامة؛  الدينية  المجالات  في  الأكفاء 

في  والوحدة   للأمة"، حيث غرس الاستقرار الاجتماعي 
ً
"رابطا التوفيقي والشامل جعله  فإن فكره  السوسيولوجية، 

 لقيام الحضارة، كونه يتيح للمجتمع التركيز على بناء  مجتمع البوغيس المت
ً
 أساسيا

ً
نوع. ويُعد هذا الاستقرار شرطا

 براهنيته كدليل إرشادي معتدل في مواجهة التحديات  
ً
الذات والتنمية. إن إرثه الفكري والمؤسس ي لا يزال محتفظا



 

333 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

 لبناء حضارة تنويرية تقوم على التآزر بين الدين 
ً
 متينا

ً
 بذلك أساسا

ً
المعاصرة مثل التحديث وقضايا التطرف، موفرا

 والثقافة.

 المناقشة والآثار الأكاديمية: المقارنة الإقليمية وخصوصية منهج الشيخ أمبو دالىء

من أجل الفهم الكامل لأهمية استراتيجية الدعوة التي انتهجها الشيخ أمبو دالىء، من المهم مقارنتها بشكل  

في   المبكرة  التجديد  أن حركات  الواضح  نوسانتارا. فمن  الإندونيس ي،  الأرخبيل  في  الإسلامي  التجديد  بنماذج  موجز 

العالميين في ج العلماء  إلى اختيار مسار Azra, 2013نوب شرق آسيا )جزيرة جاوة، والتي تجذرت في شبكة  (، تميل 

الرأس ي من خلال المنظمات   الوطني والأبعاد السوسيوالتوسع  النطاق  القوية. ويتميز هذا -الشعبية ذات  سياسية 

النموذج بجمعية "المحمدية"، التي وضعت الأولوية لتنقية العقيدة والتحديث الهيكلي كاستجابة مباشرة للاستعمار  

(Peacock, 1978 ( العلماء"  "نهضة  وجمعية   ،)NU  سياسية استراتيجية  عبر  التقاليد  مأسسة  على  عملت  التي   ،)

(. وقد كانت هذه النماذج موجهة نحو الاستجابة السريعة للقضايا  Ricklefs, 2007; van Bruinessen, 1994منظمة ) 

 الوطنية والسياسية. 

 يولي الأولوية لـ "الترسيخ الأفقي" من خلال مأسسة  
ً
وعلى النقيض من ذلك، صاغ الشيخ أمبو دالىء نموذجا

. وقد منح نموذج الشيخ أمبو دالىء الأولوية 
ً
 طويل الأمد ومستقلا

ً
 حضاريا

ً
التعليم والثقافة، مما جعل منه مشروعا

( و"العقلنة المؤسسية" )عبر المنهج المزدوج للجمعية(، وهو ما  Waluyo et al., 2024بفعالية لـ "المرونة المؤسسية" )

 بنظام 
ً
 وثيقا

ً
يختلف عن نظام "الكياهي الكاريزمي" في مناطق "مادورا" أو "سوندا"، حيث ترتبط السلطة هناك ارتباطا

الشخصية   السياس (Horikoshi, 1975) (patronage)الرعاية  المجال  في  دالىء  أمبو  الشيخ  انخراط  أما  والذي  .  ي، 

الأساسية   التعليمية  المهمة  استمرارية  لحماية  دفاعية  كاستراتيجية   
ً
يُفهم حصرا أن  فيجب  متقطع،  بشكل  حدث 

وراء سلطة رسمية )  
ً
وليس سعيا عن  Republika.id, 2021للجمعية،  تميزه  التي  دالىء  أمبو  الشيخ  وتكمن فرادة   .)

معاصريه من العلماء في اختياره لـ "التوطين الإبستمولوجي" عبر الاستخدام المكثف للغة البوغيسية وخط اللونتارا  

الإندونيس ي، ساد استخدام اللغة الملايوية )بخط الجاوي( كلغة مشتركة  -كوسيط للدعوة. ففي سياق العالم الملايوي 

(lingua franca( الإصلاحية  أو  التقليدية  المعرفة  انتقال  مسارات  في  سواء  الدينية،  للعلوم   )Riddell, 2007; 

Abdurrahman, 2021  ومع ذلك، قام الشيخ أمبو دالىء بـ "إعادة توطين جذرية" من خلال تعريب وتوطين المعارف .)

 داخل الإطار المعرفي للبوغيس )
ً
 (.Mursalim, 2015الإسلامية العالية، بما في ذلك الفقه والتصوف، صراحة

يُعتبر استخدام خط اللونتارا في تأليف الكتب، مثل كتاب "سولو ماتابا" ومؤلفاته في التصوف، أداة فعالة  

(. لقد ساهمت هذه الخطوة بشكل دراماتيكي في "إضفاء الطابع  Gramsci, 1971للغاية من أدوات "الهيمنة الثقافية" ) 

( المعرفة  على  التقليدية Pondok Pesantren DDI ABRAD, n.dالديمقراطي  العلم  لغة  عوائق  تجاوزت  حيث   ،).

 للتعاليم الإسلامية بأسلوب طوعي )غير قسري( ومستدام في أوساط عامة  
ً
 سريعا

ً
)العربية أو الملايوية(، وضمنت تبنيا

( جعلت من جمعية دار الدعوة والإرشاد  Gudykunst & Kim, 2003الناس. إن استراتيجية التواصل المتجذرة بعمق )



 

334 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

، مما يؤكد على نموذج "تجديد" قائم على التكامل الثقافي المحلي العميق في المنطقة 
ً
 علميا

ً
 ومحترما

ً
 ثقافيا

ً
 مقبولا

ً
كيانا

 الشرقية من الأرخبيل الإندونيس ي. 

في جزيرتي جاوة وسولاويس ي الجنوبية الضوء بشكل محدد على   بين نماذج ترسيخ الإسلام  تسلط المقارنة 

في جاوة، كما   التجديد الإسلامي  والتركيز الاجتماعي. فقد مالت حركات  المأسسة  في استراتيجيات  تباينات جوهرية 

 بمنظمات جماهيرية ذات نطاق  تمثلت في بواكر حركات التجديد، إلى اختيار مسار التوسع الرأس ي و 
ً
الهيكلي، مدفوعة

وطني. وقد تجذرت هذه الحركات بعمق في شبكات العلماء العالميين المرتبطة بالحرمين الشريفين )مكة المكرمة والمدينة  

القرن السابع عشر ) في جنوب شرق آسيا منذ   لانتقال المعرفة والإصلاح 
ً
(. Azra, 2013المنورة(، والتي كانت محورا

ويظهر هذا بوضوح في نموذج جمعية "المحمدية"، التي أعطت الأولوية للتحديث عبر نظام المدارس النظامية وتنقية  

الثقافي   التوليف  أشكال  من  كشكل  منظم  اجتماعي  نشاط  خلال  من   ,Peacock) (cultural synthesis)العقيدة 

1978; Halim & Nubowo, 2025)  ،أو )ان  العلماء  نهضة  قامت جمعية  بالمثل،   .NU  العلماء بمأسسة شبكات   )

 سياسية صريحة ) 
ً
 أبعادا

ً
 Ricklefs, 2007; vanوتحويلها إلى منظمة جماهيرية ثقافية وسياسية منظمة، مستخدمة

Bruinessen, 1994 وتتناقض هذه النماذج مع استراتيجية الشيخ أمبو دالىء؛ فبالرغم من تأسيسه لجمعية دار .)

كمنظمة مجتمعية، إلا أن تركيزه الأساس ي انصبَّ على الترسيخ الأفقي من خلال تعزيز الشبكات  الدعوة والإرشاد  

 وطويل الأمد.
ً
 مستقلا

ً
 حضاريا

ً
 العلمية للعلماء على المستوى الإقليمي )شرق إندونيسيا(، مما جعل منها مشروعا

الأدب   استخدام  على  الفائقة  قدرته  في  دالىء  أمبو  الشيخ  استراتيجية  ميزت  التي  الجوهرية  الفرادة  تكمن 

الملايوي  العالم  سياق  ففي  النطاق.  واسع  دعوي  كوسيط  )البوغيسية/لونتارا(  المحلية  جرى  -واللغة  الإندونيس ي، 

ا باستخدام  بعيد  أمد  منذ  الإسلامية  المعرفة  انتقال  معايير  مشتركة  توحيد  كلغة  الجاوي،  بخط  الملايوية،  للغة 

(lingua franca( المنطقة  أنحاء  في جميع  العلماء  تربط  الدينية  للعلوم   )Riddell, 2007; Abdurrahman, 2021 .)

أو  الملايوية/الإندونيسية،  اللغة  على  الاعتماد  إلى   
ً
عموما اتجهوا  فقد  سولاويس ي،  خارج  المجددون  العلماء  وحتى 

د الشيخ أمبو دالىء إجراء "توطين إبستمولوجي" فريد من خلال    حافظوا على هيمنة اللغة العربية. ومع ذلك، تعمَّ

(. وبذلك، أصبح خط Mursalim, 2015تعريب وتوطين المعارف الإسلامية العالية داخل الإطار المعرفي للبوغيس )

(. إن استخدام اللونتارا في أدبيات  Gramsci, 1971اللونتارا واللغة البوغيسية أداة فعالة للغاية لـ "الهيمنة الثقافية" )

التصوف والعقيدة والأدبيات العامة عن طريق كتابي "القول الصادق" و"سولو ماتابا"، مثلا، ساهم بشكل دراماتيكي  

ستبطان  في "إضفاء الطابع الديمقراطي" على الوصول إلى المعارف الإسلامية المعقدة، مما جعلها سهلة الاستيعاب والا 

التواصل المحلية والفعالة للغاية هذه كانت بمثابة "تكيف Nurhayati, 2022لدى عامة الناس )  (. إن استراتيجية 

 للتعاليم Gudykunst & Kim, 2003متفوق )  intercultural adjustmentثقافي متبادل" )
ً
 سريعا

ً
(، حيث ضمنت تبنيا

الإسلامية بأسلوب طوعي، غير قسري، ومستدام، في أوساط مجتمع البوغيس، وهو نهج تجديدي يقوم على التكامل 

 الثقافي المحلي العميق. 



 

335 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

السوسيو التعبئة  نماذج   عن 
ً
 جوهريا

ً
 استراتيجيا

ً
تباينا دالىء  أمبو  الشيخ  الدعوة لدى  ظهر استراتيجية 

ُ
- ت

سياسية التي اتبعتها حركات التجديد في الأرخبيل الإندونيس ي )نوسانتارا( بشكل عام. فقد ركز بشكل أساس ي على 

 فقط مشروع غرس جذور حضارية طويلة الأمد عبر المسارين التعليمي  
ً
 الانخراط السياس ي ضرورة

ً
والثقافي، معتبرا

 ( الدعوة والإرشاد  المؤسسية لجمعية دار  (. وتكمن Republika.id, 2021كاستراتيجية دفاعية لحماية الاستمرارية 

وخط  البوغيسية  للغة  المكثف  الاستخدام  خلال  من  حققه  الذي  الإبستمولوجي"  "التوطين  في  الجوهرية  فرادته 

(. وقد ساهمت هذه الخطوة Nurhayati, 2022تأليف الأدبيات الدينية العالية، بما في ذلك كتب الفقه )   اللونتارا في

 ( المعرفة"  الديمقراطي على  الطابع  في "إضفاء  التعاليم الإسلامية بشكل  Mursalim, 2015بفعالية  تبني  (، وضمان 

في   بعمق  متجذرة  تواصل  استراتيجية  على  يؤكد  مما  الناس،  عامة  أوساط  في  ومستدام  قسري  غير  وطوعي  سريع 

 (. Gudykunst & Kim, 2003الوجدان الثقافي )

 الآثار النظرية والموقف الأكاديمي

  
ً
لا تقتصر نتائج هذا البحث على تفصيل استراتيجية الدعوة لدى الشيخ أمبو دالىء فحسب، بل تقدم أيضا

التخصصات   ومتعددة  مهمة  نظرية   
ً
فمن آثارا الاجتماعية.  والنظرية  الثقافات،  بين  والتواصل  الأديان،  لدراسات 

ظهر استراتيجية الشيخ أمبو دالىء في بناء حضارة "بوغيسية
ُ
مسلمة" حديثة وجود تفاعل سببي - الناحية الجوهرية، ت

ا عن  الناتج  النموذج  إن  الأخلاقية.  الهيمنة  وتشكيل  الابتكار،  وانتشار  الثقافي،  التماسك  المسارين  بين  بين  لتآزر 

مأسس للقيم، 
ُ
التعليمي والثقافي يؤكد من جديد أن التحول الاجتماعي المستدام يجب أن يتجذر في القبول الطوعي والم

وليس في الإكراه السياس ي. ومن خلال تحليل استراتيجية الشيخ أمبو دالىء عبر العدسات النظرية الرئيسية للعلوم 

الدرا  تثري هذه  في الأرخبيل الإندونيس ي وهندسة الحضارة  الاجتماعية،  بـ "الأسلمة السلمية"  سة المؤلفات المتعلقة 

 القائمة على الحكمة المحلية. 

(، حيث يثري هذا البحث  Rogers, 2003تتمثل الفائدة النظرية الأولى والمهمة في تعزيز نظرية انتشار الابتكار ) 

بل  والدينية هما محددان حاسمان،  الثقافية  الملاءمة  عاملي  أن  تبيّن  قوية،  تجريبية  بدراسة حالة  "روجرز"  إطار 

ويمكنهما تسريع معدل تبني الابتكار. إن نموذج دار الدعوة والإرشاد التعليمي، الذي دمج بين نظام "الحلقة" التقليدي  

  Republika.id, 2021ث ) والنظام المدرس ي الحدي
ً
م بشكل متوافق تماما دِّ

ُ
(، قد نجح في الانتشار بشكل واسع لأنه ق

م  مع القيم المحلية، بما في ذلك تأليف الكتب بخط اللونتارا واللغة البوغيسية. ويثبت نجاح الجمعية أنه عندما يُقدَّ

 للثقافة، وليس ككيان غريب عنها، تنخفض المقاومة بشكل كبير، وتصل عملية التبني 
ً
الابتكار التعليمي بوصفه متمما

 ( بسرعة أكبر، مما يضمن رفع جودة الموارد البشرية بشكل مستدام. critical massإلى "الكتلة الحرجة" )

، توفر استراتيجية الدعوة لدى الشيخ أمبو دالىء دراسة حالة تجريبية رصينة لتعزيز نظرية التكيف  
ً
ثانيا

( في سياق الأسلمة في الأرخبيل الإندونيس ي. إن استراتيجيته التي أكدت على مبدإ Gudykunst & Kim, 2003الثقافي )

التوازن والمواءمة مع الأعراف البوغيسية والنخب، تثبت أن التكيف الثقافي المتبادل بقيادة سلطة أخلاقية يمكن أن  

فز مؤسس ي"، مما أدى إلى قبول  يتجاوز مجرد وظيفة تخفيف الصراعات. فقد عملت استراتيجية المواءمة هذه كـ "مح



 

336 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

( جمعية  مثل  مستقرة  ودينية  اجتماعية  مؤسسات  تأسيس  عملية  سهل  خلال Purnawati, 2022سلمي  ومن   .)

(، استطاع الشيخ أمبو دالىء تقليل "عدم Purnawati, 2022استيعاب مفهوم سيريء العزة والكرامة وتقاليد النبلاء ) 

 اليقين الثقافي"، مما سمح بحدوث تقارب في القيم الضرورية لبناء أسس مؤسسية صلبة وطويلة الأمد.

، تقدم هذه الدراسة حالة دراسية قيمة لتحليل الهيمنة الثقافية )
ً
( في المجالين الديني Gramsci, 1971ثالثا

ا"  
ّ
وغير السياس ي. يُظهر نموذج الشيخ أمبو دالىء أن السلطة الأخلاقية المكتسبة من خلال قدوة العالم "أنرىء غورت

التي  المعايير الإسلامية  بلت 
ُ
ق إجماع اجتماعي طوعي. فقد  الرسمية قادرة على صياغة  التعليمية  المؤسسات  ودعم 

لثقافة المحلية عبر الجمعية من قبل المجتمع كمعايير مهيمنة داخل إطارهم الأخلاقي، دون جرى تهذيبها ومواءمتها مع ا

إي كـ "بنية  الحاجة إلى الاعتماد على أجهزة السلطة الرسمية للدولة. وفي السياق "الغرامش ي"، تعمل مؤسسة دى دى  

"البوغيسية الهوية  في  تناغم  بتكوين  قام  مما  الإسلامية،  القيم  غرس  في  فعالة  ) -فكرية عضوية"   ,Raufالمسلمة" 

 ( وعزز الاستقرار الاجتماعي بشكل جذري. 2022

-"البوغيسيةإن الآثار الجماعية لهذه النتائج النظرية هي تأكيد مكانة الشيخ أمبو دالىء كمهندس للحضارة  

الثقافي  المسارين  عبر  والتجديد  الإسلامية  التقليدية  بين  يجمع  والذي  طوره،  الذي  فالنموذج  الحديثة.  المسلمة" 

والتعليمي، أنتج حضارة معتدلة وشاملة ومتمدنة. لقد نجح هذا النموذج في تقديم الإسلام كـ "متمم للتقاليد"، وفي 

مؤهلة لمواجهة التحديات المعاصرة والعولمة، مع التصدي للأيديولوجيات  الوقت نفسه زود المجتمع بموارد بشرية  

 (.Dwiyama, 2024المتطرفة )

  
ً
 توجيهيا قيما

ً
بشكل عام، يتجاوز نموذج الدعوة لدى الشيخ أمبو دالىء الأبعاد التاريخية ليصبح مخططا

التحديات المعاصرة. ويُظهر هذا النموذج أن مفتاح  للمسلمين في إندونيسيا لبناء حضارة متقدمة وتنويرية في ظل  

الجودة   عالي  التعليم  في  المستمر  والاستثمار  الذكية،  الثقافية  والمواءمة  العقدي،  الاعتدال  في  يكمن  الاستدامة 

(Nurhayati, 2022  ومن خلال إعطاء الأولوية للاستقرار الاجتماعي والإجماع الأخلاقي على الاستجابات السياسية .)

العابرة، يقدم إرثه إطار عمل ذو صلة وقابل للتكرار، لضمان استمرار الإسلام الوسطي كقاعدة حضارية تتحاور  

 بشكل بناء مع الثقافة والحداثة.

للحضارة   كمهندس  دالىء  أمبو  الشيخ  مكانة  صياغة  خلال  من  جوهرية  مساهمة  البحث  هذا  يقدم 

ثري هذه -"البوغيسية
ُ
ت المنهجية،  الناحية  النظرية. فمن  بالدلالات  الحديثة عبر استراتيجية دعوية غنية  المسلمة" 

( بإثبات أن عامل الملاءمة الثقافية يسرع بشكل ملحوظ من تبني نموذج Rogers, 2003النتائج نظرية انتشار الابتكار )

دار الدعوة والإرشاد التعليمي. وعلاوة على ذلك، تعد هذه الدراسة حالة تجريبية صالحة لـ نظرية التكيف الثقافي 

(Gudykunst & Kim, 2003 بل النزاعات فحسب،  تقليل  يقتصر على  لا  الثقافات  بين  التوافق  أن  ظهر 
ُ
ت (، حيث 

جوهري   بشكل  )يساهم  الإسلامية  المعاهد  سيما  لا  والدينية،  الاجتماعية  المؤسسات  استقرار   & Nurtawabفي 

Wahyudi, 2022.) 



 

337 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

( في في المجال الديني، حيث نجحت  Gramsci, 1971ولعل أهم أثر نظري هو التحقق من الهيمنة الثقافية ) 

الإسلامية   المعايير  يقبل  إجماع طوعي  تكوين  في  الجمعية  عبر  مأسسة 
ُ
والم العلماء  المستمدة من  الأخلاقية  السلطة 

 للإسلام 
ً
 أساسيا

ً
 حضاريا

ً
كإطار أخلاقي مهيمن، بمعزل عن سلطة الدولة الرسمية. وفي المحصلة، يوفر نموذجه دليلا

 إعلاء قيم الاعتدال والمواءمة والتعليم النوعي في مواجهة تحديات العصر.الإندونيس ي في 

 خاتمة

، تؤكد هذه الدراسة أن النجاح التحولي الذي حققه أنرى غورتا الحاج عبد الرحمن أمبو دالىء في بناء  
ً
ختاما

نتاج   يكن مجرد  لم  المسلمة  البوغيسية  تآزرية شمولية دمجت  الحضارة  استراتيجية  ثمرة  كان  بل  لكاريزما فردية، 

بعبقرية بين مأسسة التعليم الحديث، والتكيف الثقافي العميق، والملاحة السياسية التكتيكية. إن تآزر هذه المحاور  

الوسطي لنقل قيم الإسلام  كإطار عمل فعال  أثبت نجاعته  التربية، والثقافة، والسياسة، قد  ، وترسيخها  الثلاثة، 

 لتصبح ركيزة اجتماعية ثقافية جديدة ومستدامة. 

ومن الناحية النظرية، يقدم الإرث الفكري للشيخ أمبو دالىء ثلاث مساهمات برادايغمية نموذجية معرفية  

 على أن سرعة وعمق تبني 
ً
 تجريبيا

ً
، في مجال انتشار الابتكار، يعد نموذج جمعية دار الدعوة والإرشاد دليلا

ً
هامة. أولا

إحدا على  قدرته  على  كبير  بشكل  يعتمد  ديني  ابتكار  المعرفية  أي  البنى  مع  توافق،  مجرد  وليس  إبداعي،  هجين  ث 

والاجتماعية للمجتمع المحلي. فلم يكن استخدام اللغة والوسائط الثقافية البغيسية، اللونتارا، مجرد أداة مساعدة، 

 حول الابتكارات الخارجية إلى جزء عضوي من الهوية الجماعية. كما أن تفوق نموذج إع 
ً
 إبستمولوجيا

ً
داد بل جسرا

العلماء والمثقفين قد وفر ميزة تنافسية ملموسة، أدت بشكل منهجي إلى زيادة رأس المال البشري وكسر حلقة التبعية 

 الفكرية.

 مفاده أن التكيف الفعال هو ذاك الذي يتسم  
ً
، في طيف التكيف الثقافي، بلور نهج الشيخ أمبو دالي مبدأ

ً
ثانيا

بالاستباقية والتحول، فهو لا يكتفي بتقليل القلق بين الثقافات، بل يعمل بنشاط على تشكيل تعايش تبادلي حيث  

ضهما البعض. إن الحوار الاستراتيجي مع النخب التقليدية يتمم الإسلام وقيم فانغاديرينغ، الأعراف البوغيسية، بع 

 للاستقرار والتوسع  
ً
 رئيسيا

ً
واستخدام السلطة الثقافية، أنيغوروتا، يظهر كيف يمكن للقوة الناعمة أن تكون محفزا

 المؤسس ي، متجاوزة مجرد تخفيف النزاعات نحو تكوين تناغم إنتاجي.

، من خلال عدسة الهيمنة الثقافية، نجح الشيخ أمبو دالىء في بناء هيمنة توافقية دائمية. فمن خلال 
ً
ثالثا

الكاريزمية للإسلام  -السلطة  الأخلاقي  الإطار  غرس  استطاع  والإرشاد،  الدعوة  دار  عبر  القيم  ومأسسة  العقلانية 

  
ً
من قبل المجتمع. تميزت هذه الهيمنة بالتكيف والمرونة، الوسطي كوعي جمعي يُنظر إليه كأمر طبيعي ويتم تبنيه طوعا

وهو ما تجلى في قدرته على القيام بمناورات سياسية دفاعية، بالانضمام لحزب الغولكار، لحماية جوهر مشروعه  

 الثقافي من ضغوط الدولة، وهو إجراء أمن الاستدامة المؤسسية على المدى الطويل.



 

338 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

 للحضارة. إن إرثه يمثل  
ً
 ومعماريا

ً
 اجتماعيا

ً
وبناءً على ذلك، يمكن استنتاج أن الشيخ أمبو دالىء كان مهندسا

، والتكامل 
ً
 للتكرار، نموذج لبناء مجتمع يقوم على الوعي الديني النقدي، والوسطية المتجذرة ثقافيا

ً
 قابلا

ً
مخططا

 س ي.سيا -الذكي بين الفاعلية الدينية والواقع السوسيو

 المصادر والمراجع

Abdurrahman, M. (2021). Ulama networks and the transmission of Islamic knowledge in the Malay 

world. Journal of Islamic Studies, 32(2), 145–166. 

Adelliani, N., Sucirahayu, C. A., & Zanjabila, A. R. (2023). Analisis tematik pada penelitian kualitatif. 

Penerbit Salemba. 

Ahmad, T. (2019). Trajektori Jaringan Ulama di Bone dan Wajo 1900-1950. Pangadereng, 4(1), 13-27. 

Al-Rasyid, H. H., & Ilyas, H. F. (2022). Islamic Scholars’ Network in South Sulawesi at the 20th 

Century: A Note in Wajo and Soppeng. Al-Qalam, 28(1), 1-14. 

Anis, M., Judrah, M., & Hamzah, A. (2020, May). Tana Panrita Kitta: Track record of Panrita-

Anreguru in Sinjai. In 1st Borobudur International Symposium on Humanities, Economics and 

Social Sciences (BIS-HESS 2019) (pp. 947-953). Atlantis Press. 

Asror, Khairul. (2025). Biografi Singkat Anre Gurutta Huzaifah”. Laman resmi Pesantren Al-

Junaidiyah Bone. Link: https://www.junaidiyah.com/biografi-singkat-anre-gurutta-huzaifah/. 

Diakses Desember 2025. 

Burga, M. A., Damopolii, M., & Marjuni, M. (2021). Eksistensi pondok pesantren DDI Mangkoso 

sebagai lembaga pendidikan Islam tradisional. Ekspose: Jurnal Penelitian Hukum dan 

Pendidikan, 20(2), 1279-1298. 

Dalle, M., & Jundi, M. (2024). Enforcement of Islamic Sharia and the Ideological Battle of Right Islam 

vs Center Islam Post-Reformation in Bugis Land: Penegakkan Syariat Islam dan Pertarungan 

Ideologi Islam Kanan vs Islam Tengah Pasca Reformasi di Tanah Bugis. Al-Maktabah: Jurnal 

Studi Islam Interdisiplin, 1(1), 1-20. 

ddi.or.id., 2023. Sejarah Perguruan Tinggi DDI. Diakses Desember 2025. Link: 

https://ddi.or.id/sejarah-perguruan-tinggi-ddi/ 

ddi.or.id., 2025. Meneladani Anre Gurutta Ambo Dalle. Diakses Desember 2025. Link: 

https://ddi.or.id/meneladani-anre-gurutta-ambo-dalle/ 

Dewi, I., & Arif, M. (2023). The Role of AG. H. Abdul Rahman Ambo Dalle in Moslem Society 

Development in 1978-1996 AD. Al-Hikmah, 25(02), 154-168. 

Dwiyama, F. (2024). Islam dan Pergeseran Budaya di Tanah Bugis. Sipakatau: Jurnal Pendidikan dan 

Kebudayaan, 1(1), 1-8. 

https://jurnal.staialgazalibone.ac.id/index.php/sipakatau/article/download/25/10/19 

Fatma, F., Juma, W. O., Wardani, A. K., & Arman, A. (2022). Peran Darud Da’wah Wal Irsyad dalam 

Pengembangan Pendidikan di Kota Kendari: 1950-2020. Journal Idea of History, 5(1), 1-12. 

Gaffar, S. (2018). Modernisasi Pendidikan Islam Abad Ke 20 Di Sulawesi Selatan. EL-Hikmah: Jurnal 

Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam, 12(1), 31-52. 

Gramsci, A. (1971). Selections from the Prison Notebooks. International Publishers. 

Gudykunst, W. B., & Kim, Y. Y. (2003). Communicating with strangers: An approach to intercultural 

adaptation (4th ed.). McGraw-Hill. 

Halim, W. (2012). Arung, Topanrita dan Anregurutta dalam Masyarakat Bugis Abad XX. Al-Ulum, 

12(2), 317-334. 

Halim, W. (2022). The Mass Production of Religious Authority: A Study on a Ma'had Aly Program in 

South Sulawesi, Indonesia. Islamic Studies Review, 1(2), 161-180. 

https://www.junaidiyah.com/biografi-singkat-anre-gurutta-huzaifah/
https://ddi.or.id/sejarah-perguruan-tinggi-ddi/
https://ddi.or.id/meneladani-anre-gurutta-ambo-dalle/
https://jurnal.staialgazalibone.ac.id/index.php/sipakatau/article/download/25/10/19


 

339 
 

 التعليم والثقافة وسيلتان للدعوة الإسلامية  ،حسين، محمدية  

Halim, W., & Nubowo, A. (2025). Muhammadiyah Bugis-Makassar: Dispersal of Muslim 

Organizations in and from South Sulawesi, Indonesia. Studia Islamika, 32(2), 313-346. 

Hasbi, M. (2014). The Band of Abdul Qahhar Mudzakkar: Biographical Sketch of Rebelious Leaders 

of Islamic State-Indonesian Islamic Army (DI/TII) of Sulawesi. Journal of Indonesian Islam, 

8(2), 263-283. 

HS, M. A., Parninsih, I., & Alwi, N. F. (2022). Moderasi Beragama Pesantren: Jaringan dan Paham 

Keagamaan As'adiyah, Darul Da'wah Wal Irsyad, dan Nahdlatul Ulum Sulawesi Selatan. 

Dialog, 45(1), 41-56. 

Husain, Zainal Abidin (2023). Al Siyaqiyat al Hadhariyah li al Qur’an wa al Tafsir Min Khilal al 

Yawmiyat. Disertasi. Jakarta: Univ. PTIQ. 

Idham, I. (2017). Pola Pengkaderan Ulama di Sulawesi Selatan (Studi pada Program Ma’had Aly 

Pondok Pesantren As’adiyah Sengkang Kabupaten Wajo). Al-Ulum, 17(2), 439-458. 

Irwana, I., Mubarok, A., & Purwanti, P. (2024). Tradisi Mabbaca-baca Adat Suku Bugis Di Kecamatan 

Kaliorang Kabupaten Kutai Timur: Kajian Antropolinguistik. Ilmu Budaya: Jurnal Bahasa, 

Sastra, Seni, dan Budaya, 8(2), 179-190. 

Jaya, M. (2022). Gerakan Pemurnian Islam Anregurutta Al-Alimu Al-Allamah As-Syekh Al-Hajj 

Muhammad As’ad Al-Bugisy di Wajo 1928-1952 M (Analisis Historis). Tesis. UIN Alauddin.  

Jubba, H., Rustan, A. S., & Juhansar, J. (2018). Kompromi Islam dan Adat pada Praktik Keagamaan 

Muslim Bugis di Sulawesi Selatan. JSW: Jurnal Sosiologi Walisongo, 2(2), 137–148. 

https://doi.org/10.21580/jsw.2018.2.2.2865 

Kuntowijoyo, M. S. (2013). Pengantar Ilmu Sejarah, Yogyakarta: PT. Tiara Wacana. 

Lasmi, R. (2025). Sejarah Pondok Pesantren Al-Ittihad DDI Soni Kecamatan Dampal Selatan 

Kabupaten Toli-Toli dan kontribusinya terhadap masyarakat (Disertasi doktoral). Universitas 

Islam Negeri Datokarama Palu. 

Mahdaly, K. Y., & Erihadiana, M. (2021). Cultural diversity and peaceful coexistence in Islam |   التنوع

 .Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies, 18(2) .الثقافي والتعايش السلمي في الإسلام

Muin, M., Ridha, M. R., & Najamuddin, N. (2021). Peran KH Abdurrahman Ambo Dalle pada 

Pesantren Darud Da’wah Wal Irsyad Mangkoso di Barru, 1938–1949. Attoriolong, 19(1), 55–

67. 

Mursalim, M. (2018). Pemikiran Teologi Ulama Bugis Dalam Tafsir Al-Qur’an Bahasa Bugis. Al-Ulum, 

18(2), 317-340. 

Musaddad, A., & Sewang, A. (2025). The Role and Contribution of Annangguru in the Development 

of Islamic Education in Mandar. JPPI (Jurnal Pendidikan Islam Pendekatan Interdisipliner), 

9(1), 14-28. 

Mustaghfirin, M. K. (2023). تفعيل مادة الدفاع عن السنة في مواجهة تيارات الراديكالية وظاهرة الإسلاموفوبيا. Al-Zahra: 

Journal for Islamic and Arabic Studies, 20(2). 

Nurawan, H., Muhammadun, M., Halim, A., Nurhayati, S., & Dalle, A. (2024). Independence Character 

Building Strategies of I'dadiyah Students at Campus 1 of DDI Mangkoso Islamic Boarding 

School. International Journal of Health, Economics, and Social Sciences (IJHESS), 6(2), 557-

563.  

Nurhayati, N. (2022). Pemikiran Pendidikan Akhlak KH. Abdurrahman Ambo Dalle (Doctoral 

dissertation. Universitas Islam Negeri Datokarama Palu) 

Nurtawab, E., & Wahyudi, D. (2022). Restructuring traditional Islamic education in Indonesia: 

Challenges for pesantren institution. Studia Islamika, 29(1), 55-81. 

Peacock, J. L. (1978). Purifying the Faith: The Cultural Synthesis of Indonesian Islam. Benjamin 

Cummings. 

Purnawati, I. (2019). Peran AGH Abdurrahman Ambo Dalle dalam Mengembangkan Syiar Islam di 

Kaballangan Kab. Pinrang Tahun 1978-1996 (Doctoral dissertation, IAIN Parepare). 

https://doi.org/10.21580/jsw.2018.2.2.2865


 

340 
 

Muhammadiyah, Husain, Education and culture as means of Islamic da'wah 

Purnawati, I. (2022). Kontribusi AGH Ambo Dalle dalam Penyebaran Syiar Islam di Kaballangan Kab. 

Pinrang. CARITA, 83-104. 

https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita/article/download/3415/1193/ 

Rahmah, A. M., & Najamuddin, B. (2021). Darud Da’wah Wal Irsyad di Barru 1966-1998. 

Pattingalloang, 8(1), 43-54. 

Rahman, H., & Ni’mah, S. (2020, May). Conception of Religion Teacher in Bugis Makassar Cultural 

Context. In 1st Borobudur International Symposium on Humanities, Economics and Social 

Sciences (BIS-HESS 2019) (pp. 960-965). Atlantis Press. 

Rauf, R. A. (2022). Kontribusi Anregurutta Abdurahman Ambo Dalle Dalam Kajian Hadis Di 

Indonesia. Tahdis: Jurnal Kajian Ilmu Al-Hadis, 13(1), 1-17. 

Republika.id. (2021, 4 Juli). AGH Abdurrahman Ambo Dalle, Mahaguru dari Tanah Bugis. Republika. 

https://www.republika.id/posts/18114/agh-abdurrahman-ambo-dalle-mahaguru-dari-tanah-

bugis 

Ricklefs, M. C. (2007). A History of Modern Indonesia Since c.1200 (4th ed.). Stanford University 

Press. 

Riddell, P. G. (2007). Islam and the Malay-Indonesian World: Transmission and Responses. Hawaii 

University Press. 

Ridha AD, M. R. (2022). Keikhlasan dan Keteladanan AGH Abd. Rahman Ambo Dalle Terhadap 

Pengembangan Pondok Pesantren Darud Da’wah Wal-Irsyad (Doctoral dissertation, IAIN 

Parepare). 

Ridhwan, R., Nurdin, A., & Wardhana, W. (2019). Masjid Sebagai Pusat Pendidikan Islam pada Masa 

Kerajaan Sampai Masa Orde Lama di Bone Sulawesi Selatan. Jurnal Ilmiah Didaktika: Media 

Ilmiah Pendidikan Dan Pengajaran, 20(1), 83-98. 

Ridwan, R., Wahid, A., Solimin, S., & Laziman, L. (2025). Konsep Pendidikan Islam Menurut 

Pemikiran KH Abdurrahman Ambo Dalle. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan Nusantara, 2(1), 

30-37. 

Rogers, E. M. (2003). Diffusion of innovations (5th ed.). Free Press. 

Ruslan, H. M., & Santing, H. W. (Eds.). (2007). Ulama Sulawesi Selatan; Biografi Pendidikan dan 

Dakwah: South Sulawesi Ulema; Biography of Education and Da'wah (Vol. 1). Komisi 

Informasi dan Komunikasi Majelis Ulama Indonesia (MUI). 

Samsir, S. (2012). Gerakan Pendidikan Dan Sosial Keagamaan Daarud Dakwah Wal-irsyad Di Sulawesi 

Selatan. Lentera: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi, 14(1), 145173. 

Saraka, M. Y. (2022). Biografi dan Pemikiran Dakwah Anregurutta KH Abdurrahman Ambo Dalle. El 

Madani: Jurnal Dakwah dan Komunikasi Islam, 3(1), 1-23. 

Shamad, M Yunus. (2013). Pola Pemikiran K.H. Abd. Rahman Ambo Dalle dan Implementasinya 

Tentang Manajemen Pendidikan Islam di Lingkungan Darud Da’wah Wal-Irsyad . Disertasi. 

UIN Alauddin Makassar. 

Tahir, Thamzil (2026). AGH Faried Wadjedy Lc MA: Hari ini Usia Saya 82 Tahun 6 Bulan 15 Hari 

dan Paceppa 40. Link: https://thamzil.wordpress.com/2026/01/09/agh-faried-wadjedy-lc-ma-

hari-ini-usia-saya-82-tahun-6-bulan-15-hari-dan-paceppa-40/ 

van Bruinessen, M. (1994). NU: Tradisi, Relasi-relasi Kuasa, Pencarian Wacana Baru. LKiS. 

Wekke, I. S., Wihayuningtyas, N., Muntaha, P. Z., & Mukhlis, M. (2018). Leadership typology of 

traditional Islamic boarding school in Eastern Indonesia: Learning to Lead from DDI Mangkoso. 

Inferensi: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan, 12(2), 331-348. 

Zed, M. (2008). Metode Penelitian Kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

https://ejurnal.iainpare.ac.id/index.php/carita/article/download/3415/1193/
https://www.republika.id/posts/18114/agh-abdurrahman-ambo-dalle-mahaguru-dari-tanah-bugis
https://www.republika.id/posts/18114/agh-abdurrahman-ambo-dalle-mahaguru-dari-tanah-bugis
https://thamzil.wordpress.com/2026/01/09/agh-faried-wadjedy-lc-ma-hari-ini-usia-saya-82-tahun-6-bulan-15-hari-dan-paceppa-40/
https://thamzil.wordpress.com/2026/01/09/agh-faried-wadjedy-lc-ma-hari-ini-usia-saya-82-tahun-6-bulan-15-hari-dan-paceppa-40/

