
 

USHULUNA: JURNAL ILMU USHULUDDIN 
Vol. 11, No. 2, December 2025, (29-43) 
ISSN: 2460-9692; E-ISSN: 2721-754X  
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/una 

 

29 

 

Intregasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi 

Bencana Modern: Analisis melalui Kerangka UNDRR 
 

Ahmad Yunus, 1 Hafiz Muhamad Amin2  
1, 2 UIN Syarif Hidayatullah  

Tangerang Selatan 
1 ahmad.yunus@apps.uinjkt.ac.id, 2 hafiz.amin@apps.uinjkt.ac.id  

Abstrak:  

Penelitian ini mengkaji hadis-hadis Nabi tentang bencana alam dengan 

menekankan konsep Sunnatullah sebagai hukum kausal yang mengatur alam 

semesta. Berbeda dari penafsiran normatif-teologis yang memandang bencana 

sebagai ujian, azab, atau tanda eskatologis, kajian ini menempatkan hadis 

sebagai sumber etika preventif dan mitigatif. Dengan metode hadis maudhu‘i, 

penelitian ini menganalisis prinsip sebab–akibat dan tanggung jawab manusia 

serta memetakannya ke dalam kerangka pengurangan risiko bencana UNDRR. 

Meskipun sebagian sanad hadis berstatus lemah, secara substansi hadis-hadis 

tersebut tergolong hasan li ghairihi dan relevan bagi pengelolaan risiko, 

perlindungan lingkungan, kebersihan, pencegahan, mitigasi proaktif, serta 

ketahanan berkelanjutan dalam etika Islam dan tata kelola kebencanaan 

modern. 

Kata Kunci: Hadis, Bencana Alam, Sunnatullah, Mitigasi Bencana 

 

Abstract:  

This study examines Prophetic hadiths on natural disasters by emphasizing 

Sunnatullah as a causal law governing the universe. Departing from 

normative–theological interpretations that view disasters as tests, punishment, 

or eschatological signs, it positions hadith as a source of preventive and 

mitigative ethics. Using the maudhu‘i (thematic) hadith method, the study 

analyzes causality and human responsibility and maps them onto the UNDRR 

disaster risk reduction framework. Although some chains of transmission are 

weak, the hadiths are substantively hasan li ghairihi and remain relevant for 

risk management, environmental protection, hygiene, prevention, proactive 

mitigation, and sustainable resilience within Islamic ethics and modern disaster 

governance. 

Keywords: Hadith, Natural Disasters, Sunnatullah, Disaster Mitigation 

           

  

mailto:ahmad.yunus@apps.uinjkt.ac.id
mailto:hafiz.amin@apps.uinjkt.ac.id


30 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

Pendahuluan 

Kajian hadis tentang bencana alam selama ini masih didominasi oleh 

pendekatan normatif–teologis yang menempatkan bencana sebagai ujian, azab, 

atau peristiwa eskatologis,1 sehingga dimensi Sunnatullah sebagai hukum sebab–

akibat yang mengatur alam semesta kurang mendapat perhatian. Akibatnya, 

hadis-hadis Nabi lebih sering dipahami dalam kerangka spiritual dan moral 

pasca-bencana,2 sementara potensi hadis sebagai sumber etika preventif dan 

mitigatif belum terelaborasi secara sistematis. Di sisi lain, ilmu kebencanaan 

modern menekankan pentingnya mitigasi berbasis kausalitas alam, namun 

berkembang secara terpisah dari kajian hadis. Kesenjangan ini menunjukkan 

belum terbangunnya integrasi epistemologis antara studi hadis dan ilmu 

kebencanaan, khususnya dalam memaknai bencana alam sebagai Sunnatullah 

yang menuntut tanggung jawab manusia, sehingga diperlukan pembacaan hadis 

secara tematik dan kontekstual untuk merumuskan prinsip etika mitigasi bencana 

yang relevan dengan realitas kebencanaan kontemporer. 

Kajian tentang bencana alam dalam perspektif hadis hingga kini masih 

didominasi oleh pembacaan normatif–spiritual yang menekankan bencana 

sebagai ujian iman, penghapus dosa, atau peringatan Ilahi, sebagaimana tampak 

dalam syarah hadis klasik maupun wacana keislaman populer kontemporer. 

Sementara itu, kajian tafsir Al-Qur’an modern mulai mengembangkan 

pendekatan ekologis dan kausal terhadap bencana, dan ilmu kebencanaan 

menempatkan mitigasi sebagai strategi utama pengurangan risiko, namun 

perkembangan ini belum diimbangi oleh kajian hadis yang bersifat tematik, 

kontekstual, dan interdisipliner. Hadis-hadis Nabi masih jarang dianalisis sebagai 

sumber epistemik yang menjelaskan Sunnatullah dalam bentuk hukum sebab–

akibat serta tanggung jawab manusia terhadap lingkungan dan keselamatan 

sosial. Dengan demikian, state of the art menunjukkan adanya kekosongan kajian 

yang mengintegrasikan hadis Nabi dengan konsep Sunnatullah dan etika mitigasi 

bencana, khususnya dalam konteks kebencanaan kontemporer. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis hadis-hadis yang membahas bencana 

alam untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip dasar terkait sebab–akibat dan 

tanggung jawab manusia; menjelaskan konsep Sunnatullah dalam konteks 

bencana alam sebagai sistem kausal yang menghubungkan fenomena alam 

dengan perilaku manusia; dan memetakan kesesuaian prinsip-prinsip yang 

 
1 Lia Awaliah and Muhammad Alif, “Musibah Dalam Perspektif Hadis,” Jurnal 

Holistic Al-Hadis 6, no. 2 (2020), 75–76, 

http://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/holistic/article/download/3250/2655. 
2 Salah satunya adalah artikel Ahmad Syah dan Agus. Mereka hanya menyebutkan 

bentuk bencana dalam hadits-hadits Nabi Saw.  Muhtadin Ahmadsyah and Emri Agus, “Bentuk 

Bencana Perspektif Hadis,” Journal Education and Islamic Studies 2, no. 1 (2024): 17-27. 

https://doi.org/https://doi.org/10.55062//JEDIES.2024.v2i1.234/5. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 31 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

terkandung dalam hadis dan konsep Sunnatullah dengan kerangka mitigasi 

bencana yang dikembangkan oleh UNDRR (United Nations Disaster Risk 

Reduction). 

Teori mitigasi bencana menurut UNDRR menekankan bahwa pengurangan 

risiko bencana harus dilakukan secara sistematis dan berkelanjutan melalui 

empat pilar utama, yaitu pemahaman risiko bencana secara komprehensif yang 

mencakup bahaya, kerentanan, kapasitas, dan eksposur; penguatan tata kelola 

risiko bencana melalui kebijakan, kelembagaan, dan koordinasi para pemangku 

kepentingan; investasi dalam pengurangan risiko bencana untuk meningkatkan 

ketahanan sosial, ekonomi, dan lingkungan, seperti pembangunan infrastruktur 

tahan bencana, sistem peringatan dini, dan edukasi masyarakat; serta peningkatan 

kesiapsiagaan dan kapasitas respons guna memastikan pemulihan pascabencana 

yang lebih baik (build back better). Keempat pilar ini menempatkan mitigasi 

sebagai bagian integral dari pembangunan berkelanjutan dan menjadikan 

pencegahan serta pengelolaan risiko sebagai prioritas utama sebelum bencana 

terjadi.3 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif kepustakaan (library 

research) dengan pendekatan studi hadis tematik (al-ḥadīth al-mawḍū‘ī) yang 

dipadukan dengan analisis kontekstual-interdisipliner. Data primer berupa hadis-

hadis Nabi yang berkaitan dengan bencana alam, kausalitas, pencegahan bahaya, 

dan tanggung jawab manusia dikumpulkan dari kitab-kitab hadis otoritatif 

melalui penelusuran tematik dan diklasifikasikan berdasarkan isu kebencanaan. 

Setiap hadis dianalisis melalui tahapan takhrīj untuk memastikan kualitas dan 

validitasnya, kemudian ditelaah secara tekstual dan kontekstual dengan 

memperhatikan makna lafaz dan konteks kemunculannya. Selanjutnya, analisis 

diarahkan pada pembacaan hadis dalam kerangka Sunnatullah sebagai hukum 

sebab–akibat yang mengatur alam, serta dikaitkan dengan konsep mitigasi dalam 

ilmu kebencanaan modern untuk merumuskan prinsip-prinsip etika mitigasi 

bencana berbasis hadis. 

Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian hadis dengan 

menawarkan pembacaan tematik dan kontekstual terhadap hadis-hadis tentang 

bencana alam dalam kerangka Sunnatullah sebagai hukum sebab–akibat, yang 

selama ini kurang mendapat perhatian dalam studi hadis normatif. Nilai tambah 

penelitian ini terletak pada upaya integrasi epistemologis antara kajian hadis dan 

ilmu kebencanaan modern, sehingga hadis tidak hanya dipahami sebagai sumber 

refleksi spiritual pasca-bencana, tetapi juga sebagai dasar etika preventif dan 

mitigatif. Dengan demikian, artikel ini memperluas fungsi hadis sebagai sumber 

normatif yang relevan bagi pengurangan risiko bencana dan memperkaya 

 
3 Undrr.org, “What Is the Sendai Framework for Disaster Risk Reduction?,” undrr.org, 

2015, https://www.undrr.org/implementing-sendai-framework/what-

sendaiframework?utm_source=chatgpt.com#priorities. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

diskursus teologi kebencanaan Islam dengan perspektif yang lebih kontekstual, 

rasional, dan aplikatif. 

    

Metode 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research).4 metode ini dipilih karena fokus kajian 

diarahkan pada penelaahan konseptual dan normatif terhadap hadis-hadis Nabi 

SAW yang mengandung prinsip sunnatullah serta relevansinya dengan kerangka 

mitigasi bencana modern yang dirumuskan oleh United Nations Office for 

Disaster Risk Reduction (UNDRR).    

Sumber primer meliputi kitab-kitab hadis mu‘tabarah seperti Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī, Ṣaḥīḥ Muslim, Sunan Abī Dāwūd, Sunan al-Tirmiżī, dan Musnad 

Aḥmad,5 khususnya hadis-hadis yang berkaitan dengan hukum kausalitas, 

tanggung jawab manusia, ikhtiar, pencegahan, dan konsekuensi perbuatan 

terhadap alam dan kehidupan. Adapun sumber sekunder berupa buku, artikel 

jurnal ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang membahas sunnatullah, teologi 

bencana dalam Islam, hadis tematik, serta studi mitigasi bencana berbasis sosial 

dan keagamaan. 

Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi (content analysis) 

dengan pendekatan tematik-konseptual.6 Sementara, pendekatan yang digunakan 

adalah Pendekatan integratif dan interdisipliner digunakan untuk menjembatani 

perspektif hadis dengan ilmu kebencanaan modern, sehingga menghasilkan 

sintesis konseptual yang komprehensif.7 

 

Hadis Bencana 

Hadis-hadis Nabi tentang bencana alam menekankan berbagai aspek 

penting terkait sikap dan tanggung jawab manusia. Beberapa hadis menyebutkan 

bahwa bencana dapat terjadi akibat kelalaian manusia, misalnya dalam merusak 

lingkungan, mengabaikan keselamatan orang lain, atau tidak mengambil 

tindakan pencegahan, sehingga menunjukkan adanya kaitan antara perilaku 

manusia dan musibah. Hadis-hadis lain mendorong umat untuk melakukan 

ikhtiar dan tindakan preventif, seperti menghindari daerah yang berisiko wabah 

 
4 Sugiyono, Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D (Bandung: Alfabeta, 

2013), 5.  
5 Arnold John Wensinck, al-Mu’jam al-Mufahras Liafāẓi al-Ḥadīs al-Nabawī 

(Madinah: Maktabah Briil, 1936), 78.  
6 Miski Mudin, Pengantar Metodologi Penelitian Hadis Tematik (Malang: CV. 

Manawi, 2021), 43.  
7 Peter Connolly, Approaches to The Study of Religion (Yogyakarta: PT. Lkis Printing 

Cemerlang, 2012), 3.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 33 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

atau bencana, menegaskan pentingnya kesadaran terhadap Sunnatullah sebagai 

hukum alam yang tetap berlaku.  

Salah satu peringatan Nabi Saw. terkait bentuk kelalaian adalah hadits 

yang diriwayatkan oleh Abu Musa, ia berkata: 

  : ُّ صلى الله عليه وسلم، قرالر ، فرحُد اثر باشرأْنِاامُ النَّبِا لْمرداينرةا عرلرى أرهْلاها مانر اللَّيْلا احْتَررقر ب ريْتٌ بِا
ير عردُوٌّ لركُمْ،  

تُْمْ  فرإاذرا  )إانَّ هرذاها النَّارر إانََّّرا ها  عرنْكُمْ(. فرأرطْفائُوهرا  نَّا
“Sebuah rumah di Madinah terbakar pada malam hari menimpa 

penghuninya. Ketika hal itu diberitakan kepada Nabi Saw., beliau 

bersabda: ‘Sesungguhnya api ini hanyalah musuh kalian, maka 

apabila kalian tidur, padamkanlah api itu dari diri kalian.”8 

Demikian pula Nabi Saw. juga mengingatkan pemborosan terhadap air 

meskipun ia digunakan dalam ibadah. Abdullah bin Amr meriwayatkan: 

  " السَّررفُ؟  ا  هرذر "مرا   : ف رقرالر ي رت رورضَّأُ،  ورهُور  باسرعْدٍ،  مررَّ  وسلم  عليه  الله  صلى  اللََّّا  ررسُولر  أرنَّ 
: "ن رعرمْ،   : أرفِا الْوُضُوءا إاسْررافٌ؟ قرالر  جرارٍ" نِرررٍ  عرلرى كُنْتر  ورإانْ  ف رقرالر

“Bahwa Rasulullah Saw. melewati Sa‘d yang sedang berwudhu, 

lalu beliau bersabda: ‘Apa maksud pemborosan ini?’ Sa‘d 

bertanya: ‘Apakah ada pemborosan dalam wudhu?’ Beliau 

menjawab: ‘Ya, bahkan jika engkau berada di sungai yang 

mengalir.”9 

Rasulullah Saw. melarang menabang pohon bidara. Abdullah bin Hubsyii 

meriwayatkan bahwa Rasulullah Saw. bersabda: 

دْررةر صروَّب اللهُ رأسرهُ فِ النارا    مرنْ قرطرعر سا

 
8 Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shaḥîḥ Al-Bukhârî, ed. Mushthafa Dib Al-Bugha, 

5th ed. (Damascus: Dar Ibni Katsir - Dar Al-Yamamah, 2002), V: 2319, no. 59316; dan Muslim 

bin Al-Hajjaj An-Naisaburi, Shaḥîḥ Muslim, ed. Abdul Baqi Muhammad Fuad (Beirut: Dar 

Ihya’ At-Turats Al-‘Arabi, 1955), III: 1596, no. 2016. 
9 Syu’aib Al-Arna’uth menyatakan, hadis ini lemah karena kelemahan perawi Abdullah 

bin Lahi‘ah dan Ḥuyayy bin Abdullah Al-Ma‘āfiri, sebagaimana disebutkan oleh Al-Bushiri 

dalam Miṣbāḥ al-Zujājah (no. 33). Hadis ini juga terdapat dalam Musnad Aḥmad (no. 7065) dari 

Qutaibah bin Sa‘id dengan sanad tersebut. Namun, dalam bab larangan berlebihan dalam wudhu 

terdapat hadis dari Abdullah bin Mughaffal yang marfû‘ dengan redaksi yang artinya:  “Akan 

muncul dalam umat ini orang-orang yang berlebihan dalam wudhu dan doa.” Hadits ini 

diriwayatkan oleh Abu Dawud (no. 96) dan disahihkan oleh Ibnu Hibban. Dengan demikian, 

status hadits ini naik dari yang semula lemah menjadi ḥasan li gharihi.  Ibnu Majah Muhammad 

bin Yazid Al-Qazwaini, Sunan Ibni Mâjah, ed. Syu’aib Al-Arna’uth (Cairo: Dar Ar-Risalah Al-

’Alamiyyah, 2009), I: 272, no. 424. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

“Siapa yang menebang pohon bidara, Allah akan mencelupkan 

kepalanya ke neraka.”10   

Abu Dawud pernah ditanya tentang hadits ini, ia menjawab, orang yang 

menebang pohon sidrah (bidara) di tanah lapang yang digunakan sebagai tempat 

berteduh oleh musafir dan hewan-hewan, dengan perbuatan sia-sia dan zalim 

tanpa hak yang membolehkannya, maka Allah akan menundukkan 

(menjatuhkan) kepalanya ke dalam neraka.11    

Rasulullah Saw. melarang kencing di air yang diam. Abu Hurairah 

meriwayatkan bahwa Rasulullah Saw. bersabda: 

لُ فايها الْمراءا  فِا  أرحردكُُمْ ي ربُولرنَّ  لَر   ائاما الَّذاي لَر يَرْراي، ثَُُّ ي رغْترسا  الدَّ
“Janganlah seorang kencing di air menggenang yang tidak 

mengalir, lalu ia berwudhu dengannya.”12   

Abu Hurairah juga pernah mendengar bahwa Rasulullah Saw. bersabda: 

  فارَّ مانر الْمرجْذُوما فاررارركر مانر الْْرسردا 
“Larilah dari orang yang berpenyakit kusta sebagaimana engkau 

lari dari singa.”13 

 
10 Al-Arna’uth menyatakan, hadis ini hasan li ghairihi, namun sanadnya sendiri lemah. 

Ibnu Juraij—yaitu ‘Abdul Malik bin ‘Abdul ‘Aziz Al-Makki—adalah seorang mudallis dan 

meriwayatkan dengan ‘an‘anah. Al-Dzahabi juga melemahkannya dalam Al-Mīzān pada 

biografi Sa‘id bin Muhammad bin Jubair, karena Ibnu Juraij meriwayatkannya secara tunggal 

dengan sanad ini dan menyelisihi Ma‘mar bin Rasyid—sebagaimana akan disebutkan oleh 

penulis setelahnya—yang meriwayatkannya dari ‘Utsman bin Abi Sulaiman, dari seorang lelaki, 

dari ‘Urwah bin al-Zubair, dengan mengangkat hadis tersebut, yakni secara mursal. Al-Baihaqi 

berkata dalam Ma‘rifat al-Sunan wa al-Ātsār (no. 12161), “Hadis ini diriwayatkan secara 

maushul dan musnad, namun sanad-sanadnya saling bertentangan dan mengandung cacat.” Al-

Ṭaḥāwi juga meragukan pertemuan Sa‘id bin Muhammad dengan ‘Abdullah bin Ḥubsyi, dan Al-

Baihaqi pun meragukan hal tersebut. Hadis ini juga diriwayatkan oleh al-Nasa’i dalam al-Kubrā 

(no. 8557) melalui jalur Makhlad bin Yazid dari Ibn Juraij dengan sanad ini. Dalam bab yang 

sama terdapat hadis dari Bahz bin Ḥakim, dari ayahnya, dari kakeknya, diriwayatkan oleh 

Tammām dalam Fawā’id-nya (no. 1230) dan al-Baihaqi (VI: 141), dengan sanad ḥasan.  

Sulaiman bin Al-Asy’ats As-Sijistani, Sunan Abî Dâwûd, ed. Shu’aib Al-Arna’uth (Beirut: Dar 

Ar-Risalah Al-’Alamiyyah, 2009), VII: 523, no. 5239. 
11 As-Sijistani,  VII: 525. 
12 Al-Bukhari, Shaḥîḥ Al-Bukhârî, I: 94, no. 236; dan An-Naisaburi, Shaḥîḥ Muslim, I: 

235, no. 282. 
13 Al-Arna’uth menyatakan,  Hadis ini sahih, namun sanad yang disebutkan di sini 

lemah karena ketidaktahuan (jahālah) perawi dari Abu Hurairah, serta karena kelemahan al-

Nahhās—yaitu Ibn Qahm al-Qaisi. Akan tetapi, hadis ini memiliki jalur periwayatan lain yang 

menguatkannya sehingga menjadi sahih. Hadis ini diriwayatkan oleh Ibn Abi Syaibah (VIII: 320 

dan IX:44) melalui jalur Waki‘ dengan sanad ini. Ia juga diriwayatkan oleh al-Bukhari dalam al-

Tārīkh al-Kabīr (I: 139), dalam al-Awsath (II: 76), oleh al-Baihaqi (VII: 218), dan al-Khatib 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 35 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

Anas bin Malik pernah berkata: 

 وتروكَّلْ" اعْقالْها  قال رجلٌ: يا رسولر اللها، أعْقالُها وأتروك لُ، أو أطُلْاقُها وأتروكَّلُ؟ قال: " 

“Seorang laki-laki berkata: ‘Wahai Rasulullah, apakah aku harus 

mengikat untaku lalu bertawakkal, atau aku melepaskannya lalu 

bertawakkal?’ Beliau menjawab: ‘Ikatlah ia, kemudian 

bertawakkallah.’14 

 
dalam Tārīkh-nya (II: 317) melalui jalur ‘Abdul ‘Aziz bin Muhammad al-Darāwardi, dari 

Muhammad bin ‘Abdullah bin ‘Amr bin ‘Utsman, dari Abu al-Zinād, dari al-A‘raj, dari Abu 

Hurairah, sebagai bagian dari hadis: “Tidak ada penularan, tidak ada thiyarah (anggapan sial), 

tidak ada hāmah, dan tidak ada ṣafar.” Sanad ini lemah karena kelemahan Muhammad bin 

‘Abdullah. Al-Bukhari meriwayatkannya secara mu‘allaq (no. 5707), dan melalui jalur tersebut 

al-Baghawi meriwayatkannya (no. 3247). Ia berkata: ‘Affān berkata: Salīm bin Ḥannān 

menceritakan kepada kami, Sa‘id bin Minā’ menceritakan kepada kami, aku mendengar Abu 

Hurairah berkata: Rasulullah Saw. bersabda: “Tidak ada penularan, tidak ada thiyarah, tidak ada 

hāmah, dan tidak ada ṣafar; dan larilah dari orang yang berpenyakit kusta sebagaimana engkau 

lari dari singa.” Para perawinya adalah perawi yang tepercaya. Hadis ini juga diriwayatkan 

melalui jalur ‘Amr bin Marzūq dari Salīm, tetapi dalam bentuk mauqūf, dan tidak dikeluarkan 

oleh al-Ismā‘īli. Ibn Khuzaimah juga meriwayatkannya secara maushul. Kami menambahkan 

bahwa al-Baihaqi juga meriwayatkannya secara maushul dan marfū‘ dalam al-Sunan (VII: 135) 

melalui jalur ‘Amr bin Marzūq dari Salīm bin Ḥayyān. Abu Dawud al-Ṭayālisi, Abu Qutaibah, 

dan ‘Amr bin Marzūq semuanya adalah perawi yang tepercaya. Hadis ini dikuatkan oleh riwayat 

sebelumnya dari Abu Hurairah (no. 9263): “Janganlah yang sakit mendatangi yang sehat.” 

Dalam bab yang sama, terdapat hadis dalam Shahih Muslim (2231), Ibn Abi Syaibah (VIII: 319–

320 dan IX: 43–44), dan al-Baihaqi (VII: 218) dari ‘Amr bin al-Sharid, dari ayahnya, yang 

berkata: “Di antara rombongan Tsaqif terdapat seorang laki-laki yang berpenyakit kusta, lalu 

Nabi Saw.  mengutus seseorang kepadanya dan bersabda: ‘Kami telah menerima baiatmu, maka 

kembalilah.’” Untuk pembahasan lebih lanjut mengenai hadis ini, lihat Fath al-Bari (X: 158–

163). Al-Hafizh Ibn Hajar berkata dalam Fath al-Bari (X: 158): “Abu Nu‘aim telah 

meriwayatkannya secara bersambung melalui jalur Abu Dawud al-Ṭayālisi dan Abu Qutaibah 

Salm bin Qutaibah, keduanya dari Salīm bin Ḥayyān, guru ‘Affān. Ahmad bin Muhammad bin 

Hanbal Asy-Syaibani, Musnad Al-Imâm Aḥmad Bin Ḥanbal, ed. Syu’aib Al-Arna’uth, 1st ed. 

(Beirut: Mu’assasah Ar-Risalah, 2001), XV: 450, no. 9723. 
14 Setelah meriwayatkan hadits tersebut, At-Tirmidzi menyatakan, Amr bin ‘Ali 

meriwayatkan bahwa Yahya berkata: “Menurutku, hadis ini adalah hadis munkar.” Kemudian 

At-Tirmidzi berkata, “Hadis ini adalah hadis gharib dari riwayat Anas, kami tidak 

mengetahuinya kecuali melalui jalur ini. Namun, telah diriwayatkan pula dari ‘Amr bin 

Umayyah ad-Dhamri, dari Nabi Saw.  dengan makna yang semisal. Menanggapi hadits ini, Al-

Arna’uth menyatakan, Hadis ini sahih. Al-Mughirah bin Abi Qurrah al-Sudusi telah 

diriwayatkan oleh dua orang perawi dan disebutkan oleh Ibnu Hibban dalam al-Tsiqāt. Para 

perawi lainnya juga tepercaya. Hadis ‘Amr bin Umayyah al-Dhamri yang akan disebutkan 

setelah hadis ini turut menguatkan dan menopangnya. Hadis ini diriwayatkan oleh Ibn Abi al-

Dunya dalam al-Tawakkul (no. 11), Abu Nu‘aim dalam al-Ḥilyah (VIII: 390), dan al-Baihaqi 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

Anas juga berkata bahwa Rasulullah Saw. bersabda: 

يلرةٌ ف رلْي رغْراسْهراورفِا  السَّاعرةُ،  قرامرتا  إانْ     يردا أرحرداكُمْ فرسا
“Jika kiamat telah terjadi, sementara di tangan salah seorang dari 

kalian terdapat bibit (tanaman), maka hendaklah ia 

menanamnya.”15 

Hadis-hadis yang membahas bencana, seperti yang telah disebut, 

walaupun sebagian memiliki kelemahan sanad, tetapi kelemahannya dapat 

diangkat sehingga minimal statusnya hasan li ghairihi. Dengan demikian hadits-

hadits tersebut dapat dijadikan rujukan dalam memahami prinsip-prinsip 

mitigasi bencana. Hadis-hadis tersebut menekankan tanggung jawab manusia 

dalam mengelola risiko, melindungi sumber daya alam, menjaga kebersihan, 

dan melakukan tindakan preventif sebelum menyerahkan hasil kepada kehendak 

Allah. 

 

Sunnatullah dalam Bencana 

Syah Waliyullah Ad-Dahlawi menjelaskan makna Sunnatullah saat 

menafsirkan firman-Nya, “Maka sekali-kali kamu tidak akan mendapat 

penggantian bagi sunnah Allah” (QS. Fathir: 43). Ia menyatakan:     

Aku tidak melihat seorang pun meragukan bahwa kematian bergantung 

pada tebasan pedang atau memakan racun; bahwa terciptanya anak di dalam 

rahim terjadi setelah tercurahnya mani; bahwa tumbuhnya biji-bijian dan 

pepohonan terjadi setelah penaburan benih, penanaman, dan penyiraman. 

Karena adanya kemampuan (sebab-akibat) inilah kewajiban syariat ditetapkan; 

manusia diperintah dan dilarang, serta dinilai boleh atau tidak berdasarkan apa 

yang mereka kerjakan. Kekuatan-kekuatan (sebab) itu sebagian berasal dari 

sifat-sifat unsur dan tabiat alaminya; sebagian lagi dari hukum-hukum yang 

Allah tanamkan pada setiap bentuk jenis makhluk; sebagian dari keadaan alam 

 
dalam al-Syu‘ab (no. 1212). Muhammad bin Isa At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmîdzî, ed. Shu’aib 

Al-Arna’uth, 1st ed. (Beirut: Dar Ar-Risalah Al-’Alamiyyah, 2009), IV: 489-410, no. 2685. 
15 Al-Bazzar menyatakan, “Hadis ini—sepengetahuan kami—tidak diriwayatkan dari 

Hisham bin Zaid kecuali oleh Hammad bin Salamah.” Al-Haitsami berkata,  “Para perawinya 

adalah perawi yang kuat dan tepercaya. Mungkin yang dimaksud dengan ‘terjadinya kiamat’ 

dalam hadis tersebut adalah tanda-tandanya, karena telah diriwayatkan: ‘Apabila salah seorang 

dari kalian mendengar tentang Dajjal,  sementara di tangannya ada bibit tanaman, maka 

hendaklah ia menanamnya, karena sesungguhnya manusia masih akan menjalani kehidupan 

setelah itu.’” Ahmad bin Amru bin Abdul Khaliq bin Khalad Al-Bazzar, Musnad Al-Bazzâr, Al-

Baḥr Az-Zakhkhâr, ed. Mahfuzhur Rahman Zainullah, Adil Sa’ad, and Shabri Abdul Khaliq 

Asy-Syafi’i, 1st ed. (Medinah: Maktabah Al-’Ulum Wa Al-Hikam, 2009), XIV: 17, no. 7408; 

dan Abu Al-Hasan Nuruddin ’Ali bin Abi Bakr bin Sulaiman Al-Haitsami, Majma’ Az-Zawâ’id 

Wa Manba’ Al-Fawâ’id, ed. Husamuddin Al-Qudsi, 1st ed. (Cairo: Maktabah Al-Qudsi, 1994), 

IV: 63, no. 6236.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 37 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

mitsâl (alam barzakh) dan ketentuan eksistensi yang telah diputuskan di sana 

sebelum keberadaan di bumi; sebagian dari doa para penghuni alam tertinggi 

(malaikat) dengan kesungguhan cita-cita mereka bagi orang yang menyucikan 

dirinya atau berusaha memperbaiki manusia, dan (doa kebinasaan) atas orang 

yang menyelisihi hal itu; sebagian lagi dari syariat-syariat yang ditetapkan atas 

anak cucu Adam, serta terwujudnya kewajiban dan keharaman, karena ia 

menjadi sebab pahala bagi yang taat dan hukuman bagi yang durhaka; dan 

sebagian lainnya adalah ketika Allah Swt. menetapkan sesuatu, lalu ketetapan 

itu menarik terjadinya sesuatu yang lain, karena hal itu merupakan 

konsekuensinya dalam Sunnatullah. Merusak keteraturan hubungan keniscayaan 

ini adalah sesuatu yang tidak diridai. Dasar dari hal tersebut adalah sabda 

Rasulullah Saw.: “Apabila Allah menetapkan kematian seorang hamba di suatu 

negeri, maka Dia menjadikan baginya kebutuhan untuk menuju ke negeri itu.” 

Semua itu ditegaskan oleh riwayat-riwayat (khabar) dan ditetapkan oleh 

keharusan akal.16 

Melalui ungkapan tersebut, Ad-Dahlawi menegaskan tentang prinsip 

sebab–akibat (kausalitas) sebagai Sunnatullah yang tetap dan konsisten dan 

menjadi dasar tanggung jawab manusia, hukum syariat, dan keteraturan alam. 

Dalam kajian tafsir, Sunatullah merupakan ketetapan Allah yang bersifat 

tetap dan konsisten, tidak mengalami perubahan (tabdīl) maupun peralihan 

(taḥwīl). Dalam konteks ayat-ayat Makkiyah, istilah ini merujuk pada hukum 

Allah berupa azab kolektif terhadap masyarakat kafir, sedangkan dalam ayat-

ayat Madaniyah ia mencakup penetapan hukum berbasis kemaslahatan, 

mekanisme sanksi sosial, serta kepastian kemenangan kebenaran atas kebatilan. 

Berbeda dengan qadar yang bersifat deterministik, sunatullah beroperasi pada 

manusia sebagai subjek bermoral yang diberi kebebasan memilih, sehingga 

penyimpangan terhadapnya dimungkinkan namun selalu diikuti konsekuensi 

kausal. Dengan demikian, sunatullah merepresentasikan hukum sebab–akibat 

yang mengaitkan secara langsung antara tindakan manusia—baik dalam tatanan 

sosial maupun pengelolaan lingkungan—dengan kondisi yang mereka alami.17 

Lebih konkret hubungan Sunnatullah dengan bencana alam  dapat 

dinyatakan bahwa segala peristiwa yang terjadi di alam semesta berlangsung 

atas izin dan kehendak Allah Swt., yang dalam teologi Islam dikenal sebagai 

takdir. Al-Qur’an menegaskan bahwa seluruh kejadian telah tercatat dalam Lauh 

al-Mahfūẓ (QS. al-An‘ām: 59; QS. al-Ḥadīd: 22). Namun demikian, pengakuan 

terhadap takdir tidak meniadakan keberadaan sebab-sebab empiris yang 

mengantarkan terjadinya suatu peristiwa. Dalam konteks bencana, peristiwa 

 
16 Aḥmad bin ‘Abd Al-Raḥîm bin Wajhuddîn bin Muaẓẓam bin Manṣur Al-Dihlawî, 

Ḥujjat Allâh Al-Bâlighah, ed. Sayyid Sâbiq, 1st ed. (Beirut: Dâr Al-Jail, 2005), 50. 
17 Ahmad Husnul Hakim, “Kritik Atas Kerancuan Pemahaman Terhadap Istilah Takdir 

Dan Sunatullah Dalam Konteks Bencana Alam,” Refleksi 20, no. 2 (2022): 231–232, 

https://doi.org/10.15408/ref.v20i2.22346. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

tersebut merupakan hasil interaksi antara faktor alam dan perilaku manusia 

sebagai wasīlah terjadinya dampak. Hujan, misalnya, merupakan fenomena 

alamiah dalam siklus hidrologis, tetapi berubah menjadi bencana ketika jatuh 

pada lereng yang terdegradasi atau pada kawasan dengan sistem drainase yang 

rusak akibat aktivitas manusia. Dalam kerangka ini, Sunnatullah dipahami 

sebagai hukum kausalitas yang mengaitkan fenomena alam dengan tindakan 

manusia, sehingga bencana tidak semata-mata dipandang sebagai kejadian 

metafisik, melainkan sebagai konsekuensi dari pelanggaran terhadap keteraturan 

yang telah ditetapkan Allah. Ketika manusia menjaga keseimbangan alam dan 

tunduk pada hukum-hukum tersebut, keberlanjutan kehidupan dapat terpelihara; 

sebaliknya, pelanggaran terhadapnya memunculkan gangguan ekologis yang 

termanifestasi dalam bentuk bencana. Oleh karena itu, kesadaran terhadap 

Sunnatullah meniscayakan pendekatan mitigatif, yakni melalui pengenalan 

risiko dan penerapan langkah-langkah pencegahan sejak dini agar potensi 

bahaya tidak berkembang menjadi bencana aktual. Upaya ini sekaligus 

merepresentasikan bentuk tanggung jawab moral dan ekologis manusia sebagai 

subjek yang diberi kebebasan memilih, serta menegaskan bahwa mitigasi 

bencana merupakan bagian integral dari ketaatan terhadap hukum Allah yang 

bekerja melalui mekanisme sebab–akibat.18 

Dengan demikian Sunnatullah dan bencana alam memiliki hubungan yang 

bersifat kausal dan sistemik, di mana bencana dipahami sebagai manifestasi 

bekerjanya hukum Allah yang tetap dan konsisten melalui mekanisme sebab–

akibat. Sunnatullah mengatur keteraturan alam sekaligus perilaku manusia 

dalam tatanan sosial dan ekologis, sehingga bencana tidak terjadi secara acak, 

melainkan sebagai hasil interaksi antara fenomena alam dan tindakan manusia. 

Ketika manusia mematuhi hukum keseimbangan alam, Sunnatullah berfungsi 

menjaga keberlangsungan kehidupan; sebaliknya, pelanggaran terhadapnya—

seperti perusakan lingkungan dan pengabaian risiko—melahirkan konsekuensi 

berupa gangguan ekologis yang termanifestasi sebagai bencana. Dengan 

demikian, bencana alam dalam perspektif Sunnatullah bukan sekadar takdir 

yang harus diterima secara pasif, melainkan peringatan atas penyimpangan 

manusia dari hukum kausalitas ilahi, sekaligus dasar teologis bagi pentingnya 

mitigasi dan pengelolaan risiko sebagai bentuk ketaatan terhadap ketetapan 

Allah. 

 

Hadis, Sunnatullah dan Mitigasi Bencana 

Hadis Nabi Saw. yang menyatakan bahwa “api adalah musuh kalian, maka 

padamkanlah saat tidur” menekankan pentingnya tindakan proaktif terhadap 

bahaya nyata. Api di sini berfungsi sebagai simbol hazard yang dapat 

 
18 Sridewanto Pinuji, “Bencana Dalam Pandangan Islam,” nu.or.id, 2019. 

https://nu.or.id/opini/bencana-dalam-pandangan-islam-Gl0zx. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 39 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

menimbulkan kerusakan jika tidak dikendalikan.19 Dari perspektif UNDRR, 

prinsip ini selaras dengan understanding disaster risk (mengidentifikasi bahaya) 

dan investing in DRR, yakni mengambil langkah preventif sebelum risiko 

menjadi bencana. Tindakan sederhana seperti memadamkan api sebelum tidur 

mencerminkan mitigasi preventif, menunjukkan bahwa Sunnatullah bekerja 

melalui mekanisme sebab–akibat, dan manusia berperan aktif dalam mengurangi 

eksposur dan dampak bencana secara sistematis. 

Hadis Nabi SAW yang menegaskan larangan memboroskan air, bahkan di 

sungai yang mengalir, menekankan pentingnya manajemen sumber daya secara 

bijak sebagai upaya mitigasi risiko. Dalam kerangka UNDRR, prinsip ini sejalan 

dengan understanding disaster risk karena penggunaan air yang tidak 

berkelanjutan meningkatkan eksposur masyarakat terhadap risiko kekeringan, 

banjir, atau kontaminasi. Selain itu, investing in DRR tercermin melalui tindakan 

hemat air sebagai kapasitas mitigasi yang mengurangi kerentanan ekologis dan 

sosial. Dengan demikian, hadis ini menegaskan bahwa kepatuhan terhadap 

Sunnatullah melalui pengelolaan sumber daya bukan hanya etis, tetapi juga 

merupakan strategi praktis untuk mengurangi dampak bencana. 

Hadis yang menyatakan “barang siapa memotong pohon bidara, Allah 

akan menyiksa kepala orang itu” menekankan pentingnya perlindungan 

ekosistem sebagai bagian dari tanggung jawab manusia terhadap lingkungan. 

Namun, hal tersebut hanya berlaku pada pohon yang menjadi tempat bernaung 

atau dalam fungsi yang lebih besar sebagai lahan hijau yang berfungsi sebagai 

panyangga. Artinya, hadis tersebut tidak berlaku mutlak. Dalam perspektif 

UNDRR, pohon berfungsi sebagai pengendali erosi, pengatur aliran air, dan 

pengurangi eksposur terhadap bencana alam seperti longsor atau banjir, 

sehingga larangan ini selaras dengan prinsip investing in DRR dan 

understanding disaster risk. Tindakan manusia dalam menjaga atau merusak 

pohon menentukan konsekuensi kausal yang dijelaskan Sunnatullah, di mana 

keseimbangan ekologis dan keberlanjutan masyarakat bergantung pada perilaku 

manusia. Dengan demikian, hadis ini mengajarkan mitigasi bencana berbasis 

ekologi. 

Hadis Nabi Saw. yang melarang buang air di sumber air yang tetap dan 

tidak mengalir menekankan pentingnya perlindungan kualitas air sebagai bagian 

dari tanggung jawab manusia terhadap lingkungan. Dalam kerangka UNDRR, 

prinsip ini selaras dengan understanding disaster risk, karena pencemaran air 

meningkatkan eksposur masyarakat terhadap risiko kesehatan dan sanitasi yang 

dapat berkembang menjadi bencana sosial. Selain itu, tindakan menghindari 

pencemaran air mencerminkan investing in DRR, yaitu langkah preventif untuk 

mengurangi kerentanan masyarakat terhadap penyakit air-borne. Dengan 

 
19 United Nations, Globally Harmonized System of Classification and Labelling of 

Chemicals (New York: United Nations Publication), 4.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

demikian, hadis ini menegaskan bahwa kepatuhan terhadap Sunnatullah dalam 

menjaga kebersihan air merupakan strategi mitigasi bencana berbasis ekologi 

dan kesehatan masyarakat. 

Hadis Nabi Saw. yang menyatakan, “Larimu dari orang yang terkena kusta 

sama seperti kamu lari dari singa”, menekankan perlunya menghindari bahaya 

secara nyata seperti menghindari orang sakit menular, yang setara dengan 

prinsip mitigasi risiko. Dalam kerangka UNDRR, tindakan ini sejalan dengan 

understanding disaster risk dan enhancing preparedness, karena identifikasi 

ancaman biologis dan penghindaran paparan merupakan langkah preventif untuk 

mengurangi eksposur masyarakat terhadap bencana kesehatan. Prinsip ini juga 

menekankan bahwa manusia memiliki tanggung jawab aktif dalam mengurangi 

risiko, sejalan dengan Sunnatullah, di mana setiap tindakan manusia memiliki 

konsekuensi kausal. Dengan demikian, hadis ini mengajarkan mitigasi bencana 

kesehatan melalui tindakan pencegahan dan kewaspadaan. 

Hadis yang menganjurkan “Ikatlah hewanmu lalu bertawakkal” 

menekankan perlunya tindakan preventif sebelum berserah diri kepada 

kehendak Allah. Dalam perspektif UNDRR, prinsip ini sesuai dengan investing 

in DRR, karena mitigasi risiko memerlukan langkah nyata untuk mencegah 

potensi bahaya, di samping kesiapsiagaan (preparedness). Tindakan mengikat 

hewan sebelum bertawakkal merupakan contoh konkret mengurangi eksposur 

dan kerentanan terhadap risiko kerugian ekonomi atau kecelakaan. Secara 

teologis, hadis ini mengilustrasikan Sunnatullah, yaitu hukum kausalitas, di 

mana keberhasilan atau kegagalan seseorang dipengaruhi oleh perilaku aktifnya. 

Dengan demikian, hadis ini menegaskan prinsip mitigasi bencana berbasis 

tanggung jawab manusia dan tindakan preventif. 

Hadis Nabi Saw. yang menganjurkan menanam pohon, bahkan saat kiamat 

sudah dekat menekankan tindakan berkelanjutan untuk menjaga lingkungan.  

Dalam kerangka UNDRR, ini selaras dengan investing in DRR dan build back 

better, karena mitigasi bencana jangka panjang memerlukan pemulihan 

ekosistem dan peningkatan ketahanan sosial serta ekologis.20 Menanam pohon 

mengurangi eksposur terhadap risiko banjir, longsor, dan degradasi lingkungan. 

Prinsip ini juga menekankan Sunnatullah, di mana tindakan manusia memiliki 

konsekuensi kausal terhadap keberlangsungan alam. Dengan demikian, hadis ini 

mengajarkan mitigasi bencana berbasis ekologi dan pembangunan 

berkelanjutan, sekaligus menekankan peran aktif manusia dalam menjaga 

keseimbangan alam. 

Hadis-hadis tersebut menekankan tanggung jawab manusia dalam 

mengelola risiko, melindungi sumber daya alam, menjaga kebersihan, dan 

melakukan tindakan preventif sebelum menyerahkan hasil kepada kehendak 

 
20 Ahmad Marfai, “Penanggulangan Bencana Berbasis Ekosistem,” Jurnal Geografi: 

Media Informasi Pengembangan Ilmu dan Profesi Keasrian 11, no. 2 (2014): 114—121.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 41 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

Allah, sesuai prinsip Sunnatullah.21 Dengan demikian, hadis-hadis ini tidak 

hanya berfungsi sebagai pedoman etis dan moral, tetapi juga selaras dengan 

pendekatan mitigasi bencana modern, khususnya kerangka UNDRR, yang 

menekankan pengurangan eksposur, penguatan kapasitas, dan pengelolaan risiko 

secara proaktif. 

 

Kesimpulan 

Berdasarkan analisis mitigasi bencana UNDRR terhadap hadis dan prinsip 

Sunnatullah, maka dapat ditarik tiga kesimpulan penting terkait mitigasi 

bencana: 

Pertama, hadis-hadis yang membahas bencana, seperti yang telah disebut, 

walaupun sebagian memiliki kelemahan sanad, tetapi kelemahannya dapat 

diangkat sehingga minimal statusnya hasan li ghairihi. Dengan demikian hadits-

hadits tersebut dapat dijadikan rujukan dalam memahami prinsip-prinsip 

mitigasi bencana. Secara tematik, hadis-hadis tersebut menekankan tanggung 

jawab manusia dalam mengelola risiko, melindungi sumber daya alam, menjaga 

kebersihan, dan melakukan tindakan preventif sebelum menyerahkan hasil 

kepada kehendak Allah. 

Kedua, Sunnatullah dan bencana alam memiliki hubungan yang bersifat 

kausal dan sistemik, di mana bencana dipahami sebagai manifestasi bekerjanya 

hukum Allah yang tetap dan konsisten melalui mekanisme sebab–akibat. 

Sunnatullah mengatur keteraturan alam sekaligus perilaku manusia dalam 

tatanan sosial dan ekologis, sehingga bencana tidak terjadi secara acak, 

melainkan sebagai hasil interaksi antara fenomena alam dan tindakan manusia. 

Ketika manusia mematuhi hukum keseimbangan alam, Sunnatullah berfungsi 

menjaga keberlangsungan kehidupan. Sebaliknya, pelanggaran terhadapnya—

seperti perusakan lingkungan dan pengabaian risiko—melahirkan konsekuensi 

berupa gangguan ekologis yang termanifestasi sebagai bencana. Sunnatullah 

bukan sekadar takdir yang harus diterima secara pasif, melainkan peringatan 

atas penyimpangan manusia dari hukum kausalitas ilahi, sekaligus dasar teologis 

bagi pentingnya mitigasi dan pengelolaan risiko sebagai bentuk ketaatan 

terhadap ketetapan Allah. 

Ketiga, berdasarkan analisis mitigasi UNDRR, hadis-hadis tersebut 

menekankan tanggung jawab manusia dalam mengelola risiko, melindungi 

sumber daya alam, menjaga kebersihan, dan melakukan tindakan preventif 

sebelum menyerahkan hasil kepada kehendak Allah, sesuai prinsip Sunnatullah. 

Dengan demikian, hadis-hadis ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman etis 

dan moral, tetapi juga selaras dengan pendekatan mitigasi bencana modern, 

 
21 Yusuf Al-Qardhawi, Ri’ayāt al-Bī’ah fī Syarī’at al-Islāmi (Beirut: Dar Asy-Syuruq, 

2001), 25.  

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | Ahmad Yunus, Hafiz Muhamad Amin 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

khususnya kerangka UNDRR, yang menekankan pengurangan eksposur, 

penguatan kapasitas, dan pengelolaan risiko secara proaktif.  

       

Daftar Pustaka  

Ahmadsyah, Muhtadin, and Emri Agus. “Bentuk Bencana Perspektif Hadis.” 

Journal Education and Islamic Studies 2, no. 1 (2024): 17–30. 

https://doi.org/https://doi.org/10.55062//JEDIES.2024.v2i1.234/5. 

Al-Bazzar, Ahmad bin Amru bin Abdul Khaliq bin Khalad. Musnad Al-Bazzâr, 

Al-Baḥr Az-Zakhkhâr. Edited by Mahfuzhur Rahman Zainullah, Adil 

Sa’ad, and Shabri Abdul Khaliq Asy-Syafi’i. 1st ed. Medinah: Maktabah 

Al-’Ulum Wa Al-Hikam, 2009. 

Al-Bukhari, Muhammad bin Ismail. Shaḥîḥ Al-Bukhârî. Edited by Mushthafa 

Dib Al-Bugha. 5th ed. Damascus: Dar Ibni Katsir - Dar Al-Yamamah, 

2002. 

Al-Dihlawî, Aḥmad bin ‘Abd Al-Raḥîm bin Wajhuddîn bin Muaẓẓam bin 

Manṣur. Ḥujjat Allâh Al-Bâlighah. Edited by Sayyid Sâbiq. 1st ed. Beirut: 

Dâr Al-Jail, 2005. 

Al-Haitsami, Abu Al-Hasan Nuruddin ’Ali bin Abi Bakr bin Sulaiman. Majma’ 

Az-Zawâ’id Wa Manba’ Al-Fawâ’id. Edited by Husamuddin Al-Qudsi. 1st 

ed. Cairo: Maktabah Al-Qudsi, 1994. 

An-Naisaburi, Muslim bin Al-Hajjaj. Shaḥîḥ Muslim. Edited by Abdul Baqi 

Muhammad Fuad. Beirut: Dar Ihya’ At-Turats Al-‘Arabi, 1955. 

As-Sijistani, Sulaiman bin Al-Asy’ats. Sunan Abî Dâwûd. Edited by Shu’aib Al-

Arna’uth. Beirut: Dar Ar-Risalah Al-’Alamiyyah, 2009. 

Asy-Syaibani, Ahmad bin Muhammad bin Hanbal. Musnad Al-Imâm Aḥmad Bin 

Ḥanbal. Edited by Syu’aib Al-Arna’uth. 1st ed. Beirut: Mu’assasah Ar-

Risalah, 2001. 

At-Tirmidzi, Muhammad bin Isa. Sunan At-Tirmîdzî. Edited by Shu’aib Al-

Arna’uth. 1st ed. Beirut: Dar Ar-Risalah Al-’Alamiyyah, 2009. 

Al-Qardhawi, Yusuf. Ri’ayāt al-Bī’ah fī Syarī’at al-Islāmi. Beirut: Dar Asy-

Syuruq, 2001.  
 

Awaliah, Lia, and Muhammad Alif. “Musibah Dalam Perspektif Hadis.” Jurnal 

Holistic Al-Hadis 6, no. 2 (2020): 68–91. 

http://jurnal.uinbanten.ac.id/index.php/holistic/article/download/3250/2655. 

Connolly, Peter. Approaches to The Study of Religion. Yogyakarta: PT. Lkis 

Printing Cemerlang, 2012. 

 

Hakim, Ahmad Husnul. “Kritik Atas Kerancuan Pemahaman Terhadap Istilah 

Takdir Dan Sunatullah Dalam Konteks Bencana Alam.” Refleksi 20, no. 2 

(2022): 213–42. https://doi.org/10.15408/ref.v20i2.22346. 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Integrasi Prinsip Sunnatullah dalam Hadis dengan Mitigasi Bencana Modern | 43 

 
Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, 11 (2), 2025 DOI: 10.15408/ushuluna.v11i2.50108 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 

 

Marfai, Ahmad. “Penanggulangan Bencana Berbasis Ekosistem.” Jurnal 

Geografi: Media Informasi Pengembangan Ilmu dan Profesi Keasrian 11, 

no. 2 (2014): 114—121. 

Mudin, Miski. Pengantar Metodologi Penelitian Hadis Tematik. Malang: CV. 

Manawi, 2021. 

Muhammad bin Yazid Al-Qazwaini, Ibnu Majah. Sunan Ibni Mâjah. Edited by 

Syu’aib Al-Arna’uth. Cairo: Dar Ar-Risalah Al-’Alamiyyah, 2009. 

Pinuji, Sridewanto. “Bencana Dalam Pandangan Islam.” nu.or.id, 2019. 

https://nu.or.id/opini/bencana-dalam-pandangan-islam-Gl0zx. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung: 

Alfabeta, 2013. 

Undrr.org. “What Is the Sendai Framework for Disaster Risk Reduction?” 

undrr.org, 2015. https://www.undrr.org/implementing-sendai-

framework/what-sendai-framework?utm_source=chatgpt.com#priorities. 

United Nations, Globally Harmonized System of Classification and Labelling of 

Chemicals. New York: United Nations Publication. 

Wensinck, Arnold John. al-Mu’jam al-Mufahras Liafāẓi al-Ḥadīs al-Nabawī. 

Madinah: Maktabah Briil, 1936. 

 

 
  

 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

