
 

 156 

Penguatan Identitas Nasional Indonesia melalui 

Pendidikan Multikultural Berbasis Pancasila dan 

Bhinneka Tunggal Ika di Era Globalisasi 

Strengthening Indonesia's National Identity through 

Multicultural Education Based on Pancasila and Bhinneka 

Tunggal Ika in the Era of Globalization 

 
Salfira Az Zahra*1. 
1UIN Syarif Hidayatullah Jakarta,  

*Korespondensi: E-Mail: salfira.az25@mhs.uinjkt.ac.id 

ARTICLE INFO ABSTRACT 
Vol. 1, No. 2. (2025) UIN Law Review  
Hal. 156-176. 
 
Diajukan: 30-09-2025 
Ditelaah: 02-10-2025 
Direvisi: 15-10-2025 
Diterima: 25-10-2025 
 
Handling editor:  

Globalization and rapid digital transformation 
have significantly influenced the dynamics of 
Indonesia’s multicultural society. The massive 
flow of global culture, identity fragmentation, and 
increasing social polarization pose serious 
challenges to the internalization of national values 
and the strengthening of national identity among 
Indonesian citizens. The main problem addressed 
in this study concerns how national identity can be 
strengthened through Pancasila education and 
multicultural education, and whether Indonesian 
citizens are able to maintain their national identity 
amid global changes. This study raises two 
research questions: (1) how do Pancasila education 
and multiculturalism contribute to strengthening 
national identity, (2) to what extent are the 
outcomes of national identity strengthening 
reflected in the attitudes and behaviors of 
Indonesian citizens. This research employs a 
qualitative approach using library research by 
critically analyzing academic books, peer-reviewed 
journal articles, and relevant scholarly sources. 
The findings reveal that strengthening national 
identity among Indonesian citizens is 
fundamentally achievable, but it does not occur 
automatically. Its success depends largely on 
contextual, dialogical, and inclusive educational 
approaches, as well as the support of public policies 
and digital literacy. Therefore, strengthening 
national identity should be understood as a 
continuous process that positions citizens as active 
subjects in national and civic life. 

ABSTRAK 
Globalisasi dan perkembangan teknologi 
digital telah membawa dampak signifikan 
terhadap dinamika kehidupan sosial 

Key Words: Globalization; Indonesian 
citizenship; multicultural education; National 
identity; Pancasila education. 

Kata Kunci: Globalisasi; Identitas nasional; 
pendidikan Pancasila; pendidikan 
multikultural; warga negara Indonesia. 

mailto:salfira.az25@mhs.uinjkt.ac.id


 

 157 

masyarakat Indonesia yang multikultural. 
Arus budaya global, fragmentasi identitas, 
serta meningkatnya polarisasi sosial 
berpotensi melemahkan internalisasi nilai-
nilai kebangsaan dan identitas nasional warga 
negara Indonesia. Permasalahan utama dalam 
penelitian ini adalah bagaimana penguatan 
identitas nasional dapat dilakukan melalui 
pendidikan Pancasila dan pendidikan 
multikultural, serta apakah warga negara 
Indonesia mampu mempertahankan identitas 
nasionalnya di tengah perubahan global 
tersebut. Penelitian ini mengajukan 
pertanyaan penelitian: (1) bagaimana peran 
pendidikan Pancasila dan multikulturalisme 
dalam penguatan identitas nasional, (2) sejauh 
mana hasil penguatan identitas nasional 
tercermin pada sikap dan perilaku warga 
negara Indonesia. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode penelitian kepustakaan (library 
research) melalui analisis kritis terhadap 
buku, artikel jurnal ilmiah, dan sumber 
akademik relevan. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa penguatan identitas 
nasional pada warga negara Indonesia pada 
dasarnya dapat dilakukan, namun tidak 
berlangsung secara otomatis. 
Keberhasilannya sangat bergantung pada 
pendekatan pendidikan yang kontekstual, 
dialogis, dan inklusif, serta dukungan 
kebijakan publik dan literasi digital. Dengan 
demikian, penguatan identitas nasional perlu 
dipahami sebagai proses berkelanjutan yang 
menempatkan warga negara sebagai subjek 
aktif dalam kehidupan berbangsa dan 
bernegara. 

 

1. PENDAHULUAN 

Indonesia berdiri sebagai negara bangsa dengan tingkat kemajemukan yang 

sangat tinggi dan berlapis. Kemajemukan tersebut tampak pada keberagaman etnis, 

bahasa, agama, adat istiadat, serta bentuk-bentuk ekspresi budaya yang hidup di 

berbagai wilayah. Realitas ini bukan sekadar “warna sosial”, melainkan fondasi 

historis dan sosiologis pembentukan Indonesia sebagai nation-state. Karena itu, 

sejak awal, persoalan utama Indonesia bukan hanya bagaimana membangun 

pemerintahan, melainkan bagaimana menjaga kohesi kebangsaan di tengah 

perbedaan yang nyata. Semboyan Bhinneka Tunggal Ika kemudian menjadi simbol 



 

 158 

sekaligus 

prinsip etik-politik yang menegaskan bahwa perbedaan dapat (dan harus) dikelola 

menjadi persatuan, bukan konflik.1 

Di dalam kerangka tersebut, identitas nasional berperan sebagai jati diri kolektif 

bangsa yang menandai “siapa kita” sebagai Indonesia sekaligus menjadi perekat 

sosial bagi warga negara yang beragam. Identitas nasional tidak sebatas simbol 

formal seperti bendera, bahasa nasional, konstitusi, atau lambang negara, tetapi juga 

mencakup nilai dasar, orientasi moral-politik, dan kebiasaan kewargaan (civic 

culture) yang tumbuh dari pengalaman sejarah dan kebudayaan masyarakat.2 Dalam 

pengertian ini, identitas nasional bersifat dinamis: ia dibentuk, dinegosiasikan, dan 

diteguhkan ulang oleh generasi ke generasi seiring perubahan sosial dan tantangan 

zaman. 

Namun, dinamika global saat ini menempatkan identitas nasional pada situasi 

yang semakin rentan. Globalisasi yang dipercepat oleh perkembangan teknologi 

informasi dan komunikasi mendorong pertemuan budaya dalam skala yang lebih 

cepat, luas, dan intens. Arus informasi dan budaya lintas negara hadir hampir tanpa 

batas melalui media digital, memengaruhi selera, gaya hidup, pola konsumsi, 

hingga cara berpikir. Dalam literatur tentang identitas nasional, globalisasi sering 

dipahami sebagai fenomena ambivalen: di satu sisi membuka peluang kemajuan, 

tetapi di sisi lain dapat menekan atau mengaburkan identitas lokal dan nasional jika 

tidak disikapi dengan strategi kebijakan dan pendidikan yang tepat. 

Situasi ini semakin relevan ketika Indonesia memasuki konteks Revolusi 

Industri 4.0 dan perkembangan menuju Society 5.0, di mana teknologi digital tidak 

hanya menjadi alat bantu, melainkan membentuk ekosistem sosial baru. Ruang 

digital memfasilitasi pembentukan opini publik, identitas kelompok, serta 

mobilisasi sosial-politik yang cepat. Pada saat yang sama, ruang digital juga 

menyimpan risiko: polarisasi, penyebaran disinformasi, ujaran kebencian, serta 

ketegangan sosial yang dapat memicu konflik berbasis SARA. Di sinilah urgensi 

penguatan identitas nasional menjadi sangat nyata bukan untuk menutup diri dari 

dunia, tetapi untuk memastikan bangsa mampu beradaptasi dengan perubahan 

global tanpa kehilangan jati diri dan solidaritas kebangsaannya.3 

Pada titik ini, penguatan identitas nasional tidak dapat dijalankan dengan 

pendekatan penyeragaman budaya atau pemaksaan homogenitas. Dalam 

 
1 Wikipedia Indonesia, “Bhinneka Tunggal Ika,” last modified December 18, 2025, 

https://id.wikipedia.org/wiki/Bhinneka_Tunggal_Ika.  
2 Wikipedia Indonesia, “Identitas nasional,” last modified December 18, 2025, 

https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional.  
3 Aulia Zulfa and Fatma Ulfatun Najicha, “Urgensi Penguatan Identitas Nasional 

dalam Menghadapi Society 5.0 di Era Globalisasi,” Jurnal Kalacakra 3, no. 2 (2022): 65–
71. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Bhinneka_Tunggal_Ika
https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional


 

 159 

masyarakat 

majemuk, strategi homogenisasi justru berpotensi memunculkan resistensi, 

menimbulkan ketidakadilan pengakuan, dan memperlebar jarak antarkelompok. 

Karena itu, diperlukan paradigma yang mampu mengakui keberagaman sekaligus 

menguatkan persatuan. Salah satu paradigma yang kuat untuk konteks Indonesia 

adalah multikulturalisme, yang menekankan pengakuan, penghormatan, dan 

perlindungan terhadap perbedaan budaya dalam kerangka kesetaraan dan 

keadilan.4 

Dalam kajian teori politik kontemporer, multikulturalisme berkaitan erat dengan 

“politik pengakuan” (recognition). Kymlicka menekankan bahwa dalam negara 

liberal-demokratis, pengakuan terhadap kelompok-kelompok budaya tertentu 

sering dibutuhkan untuk memastikan kesetaraan yang nyata, bukan sekadar 

formal.5 Parekh menambahkan bahwa masyarakat multikultural menuntut dialog 

antar budaya yang memungkinkan koeksistensi tanpa memaksa kelompok lain 

melebur dalam budaya dominan. Relevansi kerangka ini tampak jelas di Indonesia, 

karena tantangan kebangsaan sering kali bukan sekadar masalah hukum formal, 

melainkan juga masalah pengakuan sosial, akses yang adil, dan representasi budaya 

dalam kehidupan publik.6 

Dalam konteks Indonesia, multikulturalisme tidak berdiri di ruang kosong; ia 

berakar pada nilai Pancasila dan semboyan Bhinneka Tunggal Ika. Kajian filsafat-

politik tentang multikulturalisme Indonesia menunjukkan bahwa Pancasila dan 

Bhinneka Tunggal Ika dapat dipahami sebagai “imajinasi sosial” (social imaginary) 

yang membantu bangsa membayangkan dirinya sebagai komunitas politik bersama 

meskipun beragam. Melalui kerangka ini, relasi masyarakat dan negara dipahami 

bukan sebagai sesuatu yang “given” dan selesai, melainkan proses menjadi 

(becoming) yang dinamis. Karena itu, penguatan identitas nasional perlu 

ditempatkan sebagai proses berkelanjutan yang bertumpu pada pengakuan, 

penghargaan, dan promosi kebudayaan beragam kelompok dalam masyarakat.7 

Selain aspek nilai dan teori, era globalisasi juga menuntut pembacaan baru 

mengenai persatuan Indonesia dalam konteks teknologi informasi. Teknologi dapat 

memperkuat integrasi (komunikasi cepat, informasi luas), namun juga dapat 

merenggangkan persatuan (misinformasi, konflik identitas, melemahnya 

 
4 Wikipedia, “Multicultural education,” last modified December 18, 2025,  

https://en.wikipedia.org/wiki/Multicultural_education.  
5 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights 

(Oxford: Oxford University Press, 1995). 
6 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2005). 
7 Sugeng, Naupal, L. G. Saraswati, and Abby Gina Boang Manalu, “Rekognisi 

Keragaman Budaya dan Multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika,” Krtha Bhayangkara 17, 
no. 2 (2023): 273–296. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Multicultural_education


 

 160 

kepedulian 

sosial). Dalam kajian implementasi nilai Pancasila, khususnya sila ketiga (Persatuan 

Indonesia), ditekankan bahwa kemajuan teknologi informasi perlu diimbangi 

dengan penguatan moral, etika, dan nasionalisme agar generasi muda tidak 

kehilangan orientasi kebangsaan. Dengan kata lain, tantangannya bukan teknologi 

itu sendiri, melainkan kapasitas warga negara untuk memaknai teknologi dalam 

kerangka nilai kebangsaan.8 

Karena itulah pendidikan menjadi instrumen kunci dalam agenda penguatan 

identitas nasional berbasis multikulturalisme. Pendidikan tidak hanya mentransfer 

pengetahuan, tetapi membentuk sikap, karakter, dan orientasi kewargaan. 

Pendidikan multikultural secara prinsip mendorong peserta didik memahami 

realitas plural, mengembangkan penghargaan terhadap perbedaan, serta 

membangun kemampuan komunikasi lintas budaya. Pendidikan multikultural 

bertujuan menolong individu memperoleh pemahaman diri yang lebih baik dengan 

melihat dirinya dari perspektif budaya lain; proses ini menumbuhkan empati, 

mengurangi prasangka, dan memperkuat komitmen terhadap kehidupan bersama 

yang adil.9 

Di Indonesia, pendidikan multikultural semakin relevan karena problem sosial-

politik kontemporer menunjukkan bahwa keberagaman dapat menjadi sumber 

konflik jika tidak dikelola dengan literasi kewargaan, toleransi, dan etika publik. 

Kajian tentang pendidikan multikultural menekankan bahwa sekolah adalah ruang 

sosial penting (miniatur masyarakat) tempat anak belajar mempersepsikan, 

memahami, dan berinteraksi dengan perbedaan. Tanpa pembelajaran nilai yang 

tepat, pengalaman perbedaan dapat berubah menjadi prasangka; namun dengan 

pendidikan multikultural, perbedaan justru menjadi sumber pembelajaran untuk 

hidup damai dan setara.10 

Perkembangan kebijakan pendidikan Indonesia juga menyediakan landasan 

yang kuat melalui Profil Pelajar Pancasila, terutama dimensi “berkebinekaan 

global”. Dimensi ini menegaskan bahwa peserta didik perlu mempertahankan 

budaya luhur, lokalitas, dan identitasnya, sekaligus terbuka terhadap interaksi lintas 

budaya yang mendorong saling menghormati dan pembentukan budaya positif 

yang tidak bertentangan dengan budaya bangsa. Dalam kajian yang mengaitkan 

pendidikan multikultural dengan Profil Pelajar Pancasila, ditegaskan unsur penting 

 
8 R. Arie Febrianto and Didik Nugroho, “Implementasi Sila Ketiga Pancasila Butir 

Ke-6 Mengembangkan Persatuan Indonesia Atas Dasar Bhineka Tunggal Ika dalam 
Kehidupan Sehari-Hari Terkait Informasi Teknologi,” Adil Indonesia Journal 4, no. 1 
(2023): 65–72. 

9 James A. Banks, An Introduction to Multicultural Education, 5th ed. (Boston: 
Pearson Education, 2015). 

10 James A. Banks, An Introduction to Multicultural Education, 5th ed. (Boston: 
Pearson Education, 2015), 1-3. 



 

 161 

seperti 

pengetahuan-apresiasi budaya, keterampilan komunikasi lintas budaya, refleksi 

pengalaman keberagaman, serta tanggung jawab sosial atas keberagaman itu 

sendiri.11 Ini berarti, pendidikan multikultural tidak boleh berhenti pada slogan, 

tetapi harus terwujud dalam proses pembelajaran (kurikulum, metode, evaluasi, dan 

budaya sekolah). 

Dalam perspektif Pendidikan Kewarganegaraan (PKn), arah ini sangat sejalan 

dengan misi pembentukan warga negara yang cerdas, demokratis, dan berkarakter 

Pancasila. Tantangan globalisasi, Society 5.0, dan ruang digital menuntut PKn tampil 

bukan sebagai mata pelajaran hafalan, tetapi sebagai pendidikan nilai dan 

keterampilan kewargaan (civic knowledge, civic skills, civic dispositions) yang 

memampukan peserta didik memilah informasi, menolak intoleransi, dan merawat 

persatuan. Kajian tentang urgensi penguatan identitas nasional juga menekankan 

perlunya menjaga kearifan lokal sebagai identitas budaya bangsa agar mampu 

menyerap pengaruh luar secara selektif bukan menelan mentah-mentah budaya 

global yang tidak selalu sesuai dengan nilai kebangsaan.12 

Berangkat dari latar belakang tersebut, artikel ini memosisikan pendidikan 

multikultural berbasis Pancasila sebagai strategi penguatan identitas nasional di era 

globalisasi. Fokus ini penting karena perdebatan identitas nasional sering terjebak 

pada dua ekstrem: (1) nasionalisme sempit yang alergi perbedaan, atau (2) 

kosmopolitanisme dangkal yang mengabaikan akar kebangsaan. Pendidikan 

multikultural berbasis Pancasila menawarkan jalan tengah: menghargai perbedaan 

sebagai sunatullah sosial, namun tetap memegang nilai persatuan dan keadaban 

publik sebagai orientasi bersama. Dengan pendekatan kajian literatur yang 

menautkan teori multikulturalisme, politik pengakuan, tantangan globalisasi-

digital, dan strategi pendidikan, artikel ini diharapkan memberi kontribusi teoretis 

dan konseptual untuk penguatan PKn dalam membentuk warga negara yang 

beridentitas nasional kuat, toleran, dan siap hidup dalam masyarakat global yang 

saling terhubung.13 

2. METODE PENELITIAN 

 
11 Mardhiana Anggraini, Mutohharun Jinan, and Mohamad Ali, “Pendidikan 

Multikultural sebagai Implementasi Profil Pelajar Pancasila Melalui Pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam dan Budi Pekerti,” Qolamuna: Jurnal Studi Islam 8, no. 2 
(2023): 81–93. 

12 Badan Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP), “Building a Cyber Constitution 
Based on Pancasila: Efforts to Preserve Unity amid the Global Digitalization Flow,” 
Pancasila Journal International, accessed December 18, 2025, 
https://ejournalinternationalpancasila.bpip.go.id/index.php/PJI/article/view/45/12.  

13 Muhammad Mona Adha, Dayu Rika Perdana, and Supriyono, “Nilai Pluralistik: 
Eksistensi Jatidiri Bangsa Indonesia Dilandasi Aktualisasi Penguatan Identitas 
Nasional,” Jurnal Civic Hukum 6, no. 1 (2021): 10–20. 

https://ejournalinternationalpancasila.bpip.go.id/index.php/PJI/article/view/45/12


 

 162 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian deskriptif kualitatif dengan jenis 

penelitian yuridis normatif, yang berfokus pada analisis norma hukum, doktrin, 

serta kerangka regulasi yang berkaitan. Pendekatan yang digunakan dalam 

penelitian ini meliputi pendekatan perundang-undangan (statute approach) dan 

pendekatan konseptual (conceptual approach). 

3. PEMBAHASAN 

3.1. Pendidikan Pancasila dan Multikulturalisme di Era Globalisasi  

 3.1.1 Pendidikan Pancasila dan Multikulturalisme di Era Globalisasi  

Identitas nasional Indonesia tidak dapat dilepaskan dari Pancasila sebagai dasar 

negara dan pandangan hidup bangsa. Pancasila bukan hanya dokumen normatif, 

melainkan sistem nilai yang berfungsi sebagai orientasi etik, ideologis, dan praksis 

dalam kehidupan berbangsa dan bernegara. Dalam konteks masyarakat Indonesia 

yang majemuk, Pancasila berperan sebagai common platform yang memungkinkan 

perbedaan etnis, agama, dan budaya hidup berdampingan dalam satu kerangka 

kebangsaan. Pendidikan Pancasila dengan demikian memiliki fungsi strategis dalam 

mentransmisikan nilai-nilai kebangsaan kepada generasi muda agar identitas 

nasional tidak berhenti sebagai simbol, tetapi terinternalisasi dalam sikap dan 

perilaku kewargaan.14 

Di sisi lain, realitas sosial Indonesia yang multikultural menuntut pendekatan 

pendidikan yang tidak bersifat homogenisasi. Multikulturalisme hadir sebagai 

paradigma yang menekankan pengakuan, penghormatan, dan keadilan terhadap 

keragaman budaya. Dalam kajian teori, multikulturalisme tidak sekadar merayakan 

perbedaan, tetapi juga menuntut adanya kebijakan dan praktik sosial yang 

memastikan setiap kelompok memiliki ruang yang setara dalam kehidupan publik. 

Dalam konteks Indonesia, multikulturalisme menemukan relevansinya karena 

sejalan dengan semangat Bhinneka Tunggal Ika dan sila-sila Pancasila, khususnya 

sila kedua dan ketiga.15 

Pendidikan Pancasila dan pendidikan multikultural bukan dua entitas yang 

terpisah, melainkan saling melengkapi. Pendidikan Pancasila menyediakan 

kerangka nilai pemersatu, sedangkan pendidikan multikultural memberikan 

pendekatan pedagogis untuk mengelola keberagaman secara adil dan inklusif. 

Integrasi keduanya menjadi kunci dalam penguatan identitas nasional di tengah 

perubahan global yang cepat. Tanpa integrasi tersebut, pendidikan berisiko terjebak 

 
14 Notonagoro, Pancasila: Dasar Falsafah Negara (Jakarta: Pantjuran Tujuh, 

1984). 
15 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights 

(Oxford: Oxford University Press, 1995). 



 

 163 

pada 

formalisme normatif atau, sebaliknya, relativisme budaya yang mengaburkan 

orientasi kebangsaan.16 

3.1.2. Tantangan Pendidikan Pancasila dan Multikulturalisme di Era Globalisasi 

Era globalisasi menghadirkan tantangan multidimensional bagi pendidikan 

Pancasila dan multikulturalisme. Tantangan pertama adalah penetrasi budaya 

global yang masif melalui media digital. Budaya populer global sering kali 

membawa nilai individualisme, konsumerisme, dan hedonisme yang tidak selalu 

sejalan dengan nilai gotong royong dan solidaritas sosial yang menjadi ciri identitas 

nasional Indonesia. Ketika peserta didik lebih akrab dengan budaya global daripada 

nilai kebangsaan, pendidikan Pancasila menghadapi risiko kehilangan relevansi jika 

tidak disajikan secara kontekstual.17 

Tantangan kedua adalah krisis identitas di kalangan generasi muda. Globalisasi 

membuka banyak pilihan identitas (global citizen, digital native, komunitas virtual), 

namun sering kali melemahkan keterikatan emosional pada identitas nasional. 

Penelitian menunjukkan bahwa lemahnya literasi kebangsaan dapat membuat 

generasi muda rentan terhadap narasi intoleran, radikal, atau bahkan apatis 

terhadap kehidupan berbangsa. Kondisi ini diperparah oleh polarisasi sosial-politik 

yang memanfaatkan isu identitas untuk kepentingan jangka pendek.18 

Tantangan ketiga berkaitan dengan praktik pendidikan yang masih normatif 

dan kognitif. Pendidikan Pancasila sering dipersepsikan sebagai mata pelajaran 

hafalan, sementara pendidikan multikultural dipahami sebatas slogan toleransi. 

Pendekatan semacam ini tidak cukup untuk membentuk karakter kewargaan yang 

kritis dan empatik. Tanpa metode pembelajaran yang dialogis dan reflektif, nilai 

Pancasila dan multikulturalisme sulit diinternalisasi secara mendalam.19 

Tantangan keempat adalah disrupsi teknologi dan ruang digital. Media sosial 

menjadi arena baru pembentukan identitas, opini, dan relasi sosial. Di satu sisi, 

teknologi membuka ruang dialog lintas budaya; di sisi lain, ia juga memfasilitasi 

penyebaran ujaran kebencian, hoaks, dan konflik berbasis SARA. Pendidikan 

 
16 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2005). 
17 Maria Yudkevich et al., Global Initiatives and Higher Education in the Fourth 

Industrial Revolution (Cham: Springer, 2018). 
18 Aulia Zulfa and Fatma Ulfatun Najicha, “Urgensi Penguatan Identitas Nasional 

dalam Menghadapi Society 5.0 di Era Globalisasi,” Jurnal Kalacakra 3, no. 2 (2022): 65–
71. 

19 Muhammad Mona Adha, Dayu Rika Perdana, and Supriyono, “Nilai Pluralistik: 
Eksistensi Jatidiri Bangsa Indonesia,” Jurnal Civic Hukum 6, no. 1 (2021): 10–20. 



 

 164 

Pancasila 

dan multikulturalisme dituntut untuk merespons realitas ini dengan pendekatan 

literasi digital yang berorientasi nilai kebangsaan.20 

3.1.3. Strategi Penguatan Identitas Nasional melalui Pendidikan Pancasila dan 

Multikulturalisme 

Menghadapi tantangan tersebut, diperlukan strategi penguatan identitas 

nasional yang komprehensif dan berkelanjutan. Strategi pertama adalah reorientasi 

kurikulum Pendidikan Pancasila agar lebih kontekstual dan relevan dengan realitas 

global. Nilai Pancasila perlu dihubungkan dengan isu-isu kontemporer seperti 

globalisasi, pluralisme, hak asasi manusia, dan kewargaan digital. Pendekatan ini 

memungkinkan peserta didik memahami bahwa Pancasila bukan nilai usang, 

melainkan kerangka etik yang relevan dalam kehidupan modern.21 

Strategi kedua adalah integrasi pendidikan multikultural dalam pembelajaran 

Pancasila dan PKn. Integrasi ini tidak hanya pada level materi, tetapi juga metode 

pembelajaran. Pendekatan seperti case-based learning, dialog lintas budaya, dan 

pembelajaran berbasis proyek sosial dapat membantu peserta didik mengalami 

langsung makna keberagaman dan persatuan. Dengan demikian, pendidikan 

multikultural tidak berhenti pada tataran wacana, tetapi menjadi pengalaman 

belajar yang bermakna.22 

Strategi ketiga adalah penguatan peran pendidik sebagai agen nilai. Guru 

Pendidikan Pancasila dan PKn tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga 

teladan dalam sikap toleran, adil, dan demokratis. Penelitian menunjukkan bahwa 

keteladanan guru memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter 

peserta didik.23 Oleh karena itu, peningkatan kapasitas pendidik dalam memahami 

multikulturalisme dan pedagogi kritis menjadi agenda penting. 

Strategi keempat adalah pemanfaatan teknologi secara etis dan edukatif. Alih-

alih memandang teknologi sebagai ancaman, pendidikan Pancasila dan 

multikulturalisme perlu memanfaatkannya sebagai media pembelajaran nilai 

kebangsaan. Konten digital, diskusi daring, dan simulasi sosial dapat digunakan 

 
20 R. Arie Febrianto and Didik Nugroho, “Implementasi Sila Ketiga Pancasila…,” 

Adil Indonesia Journal 4, no. 1 (2023): 65–72. 
21 John Dewey, Democracy and Education (New York: Macmillan, 1916). 
22 James A. Banks, An Introduction to Multicultural Education (Boston: Pearson 

Education, 2015). 
23 Sugeng et al., “Rekognisi Keragaman Budaya dan Multikulturalisme Bhineka 

Tunggal Ika,” Krtha Bhayangkara 17, no. 2 (2023): 273–296. 



 

 165 

untuk 

menanamkan literasi digital berbasis Pancasila.24 Pendekatan ini relevan dengan 

karakter generasi digital yang akrab dengan teknologi. 

3.1.4. Target dan Arah Penguatan Identitas Nasional 

Target penguatan identitas nasional melalui pendidikan Pancasila dan 

multikulturalisme dapat dibedakan menjadi target jangka pendek, menengah, dan 

panjang. Target jangka pendek adalah meningkatnya pemahaman konseptual 

peserta didik tentang Pancasila, multikulturalisme, dan identitas nasional. 

Pemahaman ini menjadi fondasi awal bagi pembentukan sikap kewargaan yang 

inklusif.25 

Target jangka menengah adalah terbentuknya sikap toleran, empatik, dan 

bertanggung jawab dalam kehidupan sosial. Peserta didik diharapkan mampu 

menghargai perbedaan tanpa kehilangan komitmen terhadap persatuan nasional. 

Dalam konteks ini, pendidikan multikultural berfungsi sebagai jembatan antara 

identitas kultural dan identitas kebangsaan.26 

Target jangka panjang adalah terwujudnya warga negara yang berkarakter 

Pancasila, memiliki identitas nasional yang kuat, dan mampu berpartisipasi aktif 

dalam kehidupan global. Identitas nasional yang demikian bersifat terbuka (open 

identity): berakar pada nilai Pancasila, tetapi tidak tertutup terhadap interaksi 

global.27 

 

3.1.5. Tabel Konseptual: Tantangan, Strategi, dan Target 

Table 1. Tantangan, Strategi, dan Target Penguatan Identitas Nasional melalui 

Pendidikan Pancasila dan Multikulturalisme di Era Globalisasi 

 
24 Wikipedia, “Multicultural Education,” accessed December 18, 2025, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Multicultural_education.  
25 Wikipedia Indonesia, “Identitas nasional,” accessed December 18, 2025, 

https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional.  
26 Mardhiana Anggraini, Mutohharun Jinan, and Mohamad Ali, “Pendidikan 

Multikultural sebagai Implementasi Profil Pelajar Pancasila,” Qolamuna 8, no. 2 (2023): 
81–93. 

27 Badan Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP), “Building a Cyber Constitution 
Based on Pancasila…,” Pancasila Journal International, accessed December 18, 2025, 
https://ejournalinternationalpancasila.bpip.go.id/index.php/PJI/article/view/45/12.  

Aspek Tantangan Strategi Target 

https://en.wikipedia.org/wiki/Multicultural_education
https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional
https://ejournalinternationalpancasila.bpip.go.id/index.php/PJI/article/view/45/12


 

 166 

Dengan demikian, pendidikan Pancasila dan multikulturalisme merupakan pilar 

utama dalam penguatan identitas nasional di era globalisasi. Tantangan global tidak 

dapat dihindari, tetapi dapat dikelola melalui strategi pendidikan yang tepat. 

Integrasi nilai Pancasila dan pendekatan multikultural memungkinkan identitas 

nasional Indonesia tetap kokoh, inklusif, dan relevan dalam menghadapi dinamika 

global. Pendidikan, dalam hal ini, menjadi ruang strategis untuk memastikan bahwa 

keberagaman tidak berubah menjadi sumber konflik, melainkan menjadi modal 

sosial bagi keberlanjutan bangsa Indonesia. 

3.2. Penguatan Pancasila dan Multukultural di Era Globalisasi  

 3.2.1. Warga Negara Indonesia sebagai Subjek Utama Identitas Nasional 

Warga Negara Indonesia (WNI) merupakan subjek utama dalam pembentukan, 

pemeliharaan, dan keberlanjutan identitas nasional. Identitas nasional tidak akan 

bermakna apabila hanya berhenti pada tataran simbolik negara seperti bendera, lagu 

kebangsaan, atau semboyan nasional, melainkan harus terinternalisasi dalam 

kesadaran dan perilaku warga negara dalam kehidupan sehari-hari.28 Dalam 

perspektif Pendidikan Kewarganegaraan, identitas nasional dipahami sebagai hasil 

konstruksi sosial yang dibentuk melalui proses sejarah, pendidikan, pengalaman 

kolektif, serta interaksi antara individu, masyarakat, dan negara.29 

 
28 1. Benedict Anderson, Imagined Communities: Reflections on the Origin and 

Spread of Nationalism (London: Verso, 2006). 
29 Anthony D. Smith, National Identity (Reno: University of Nevada Press, 1991). 

Nilai 

Lunturnya 

nilai 

kebangsaan 

 

Reorientasi kurikulum 

Pancasila 

Pemahaman nilai 

Pancasila 

Sosial 

Polarisasi & 

intoleransi 

 

Pendidikan 

multikultural dialogis 
Sikap toleran & inklusif 

Teknologi 

Hoaks & 

ujaran 

kebencian 

Literasi digital berbasi 

Pancasila 
Warga digital beretika 

Pendidikan 
Pembelajaran 

normative 

Metode konstektual & 

reflektif 

Karakter 

kewarganegaraan kuat 



 

 167 

Identitas nasional bagi WNI mencakup kesadaran sebagai bagian dari bangsa 

Indonesia, komitmen terhadap nilai-nilai Pancasila, ketaatan pada konstitusi, serta 

kesediaan untuk hidup berdampingan secara damai dalam masyarakat yang 

majemuk. Namun, identitas nasional tidak bersifat statis atau alamiah. Ia terus 

mengalami proses pembentukan ulang seiring dengan perubahan sosial, politik, dan 

budaya. Oleh karena itu, penguatan identitas nasional harus dipahami sebagai 

proses berkelanjutan, bukan sebagai kondisi yang sudah selesai.30 

Dalam konteks globalisasi, posisi WNI menjadi semakin kompleks. WNI tidak 

hanya berperan sebagai anggota bangsa, tetapi juga sebagai bagian dari komunitas 

global. Identitas nasional kini bersinggungan dengan identitas global, identitas 

digital, dan identitas kelompok lainnya. Tantangan utama yang muncul adalah 

bagaimana WNI mampu mempertahankan identitas nasionalnya tanpa menutup 

diri dari dinamika global. Di sinilah pentingnya evaluasi terhadap hasil penguatan 

identitas nasional: apakah WNI benar-benar mampu membangun identitas nasional 

yang kuat, atau justru mengalami pelemahan identitas kebangsaan.31 

3.2.2. Indikator Penguatan Identitas Nasional pada WNI 

Untuk menilai hasil penguatan identitas nasional pada WNI, diperlukan 

indikator yang jelas dan terukur secara konseptual. Dalam kajian kewarganegaraan, 

identitas nasional umumnya dianalisis melalui tiga dimensi utama, yaitu dimensi 

kognitif, afektif, dan perilaku. Dimensi kognitif berkaitan dengan pemahaman 

warga negara mengenai Pancasila, sejarah nasional, konstitusi, serta prinsip 

kebangsaan. Pemahaman ini menjadi fondasi awal bagi terbentuknya kesadaran 

kebangsaan.32 

Dimensi afektif mencakup rasa memiliki terhadap bangsa, kebanggaan nasional, 

serta loyalitas terhadap negara. WNI yang memiliki dimensi afektif kuat akan 

menunjukkan keterikatan emosional terhadap Indonesia, baik dalam kondisi normal 

maupun krisis nasional. Sementara itu, dimensi perilaku tercermin dalam tindakan 

nyata, seperti sikap toleran terhadap perbedaan, kepatuhan terhadap hukum, 

partisipasi dalam kehidupan demokratis, serta kesediaan untuk menjaga persatuan 

nasional.33 

 
30 Kaelan, Pendidikan Pancasila (Yogyakarta: Paradigma, 2016). 
31 Craig Calhoun, Nationalism (Minneapolis: University of Minnesota Press, 

1997). 
32 James A. Banks, Diversity and Citizenship Education: Global Perspectives 

(San Francisco: Jossey-Bass, 2007). 
33 Ernest Gellner, Nations and Nationalism (Ithaca, NY: Cornell University Press, 

1983). 



 

 168 

Dalam 

masyarakat multikultural, indikator-indikator tersebut harus dipahami secara 

integratif. WNI yang memiliki identitas nasional kuat bukan berarti meniadakan 

identitas etnis, agama, atau budaya lokal, melainkan mampu mengelola identitas-

identitas tersebut dalam kerangka kebangsaan. Dengan demikian, penguatan 

identitas nasional tidak bertentangan dengan pluralitas, tetapi justru menjadikannya 

sebagai modal sosial bangsa.34 

3.2.3. Hasil Empiris Penguatan Identitas Nasional: Bukti Kemampuan WNI 

Berbagai kajian menunjukkan bahwa penguatan identitas nasional di Indonesia 

menghasilkan temuan yang tidak seragam. Di satu sisi, terdapat indikasi bahwa 

sebagian besar WNI masih menjadikan Pancasila sebagai nilai dasar dalam 

kehidupan berbangsa. Praktik toleransi antarumat beragama, solidaritas sosial saat 

bencana nasional, serta penerimaan terhadap keberagaman budaya menunjukkan 

bahwa identitas nasional masih memiliki daya ikat yang kuat. Hal ini 

mengindikasikan bahwa WNI pada dasarnya memiliki kapasitas untuk 

mempertahankan identitas nasional.35 

Namun, di sisi lain, terdapat pula temuan yang menunjukkan melemahnya 

internalisasi identitas nasional, terutama di kalangan generasi muda. Globalisasi 

budaya, penetrasi media sosial, serta meningkatnya polarisasi sosial-politik berbasis 

identitas telah memunculkan fragmentasi identitas. Dalam kondisi tertentu, 

identitas kelompok atau identitas digital menjadi lebih dominan dibandingkan 

identitas kebangsaan. Fenomena ini menunjukkan bahwa kemampuan WNI dalam 

mempertahankan identitas nasional tidak bersifat otomatis, melainkan sangat 

dipengaruhi oleh konteks sosial dan pendidikan.36 

Kemampuan WNI dalam membangun identitas nasional juga sangat bergantung 

pada kualitas pendidikan kewarganegaraan yang diterima. Pendidikan yang hanya 

menekankan hafalan nilai-nilai Pancasila cenderung menghasilkan identitas 

nasional yang bersifat simbolik. Sebaliknya, pendidikan yang dialogis, reflektif, dan 

kontekstual lebih efektif dalam membentuk identitas nasional yang hidup dan 

 
34 Will Kymlicka, Multicultural Citizenship: A Liberal Theory of Minority Rights 

(Oxford: Oxford University Press, 1995). 
35 Aulia Zulfa and Fatma Ulfatun Najicha, “Urgensi Penguatan Identitas Nasional 

dalam Menghadapi Society 5.0 di Era Globalisasi,” Jurnal Kalacakra 3, no. 2 (2022): 65–
71. 

36 Muhammad Mona Adha, Dayu Rika Perdana, and Supriyono, “Nilai Pluralistik: 
Eksistensi Jatidiri Bangsa Indonesia Dilandasi Aktualisasi Penguatan Identitas 
Nasional,” Jurnal Civic Hukum 6, no. 1 (2021): 10–20. 



 

 169 

bermakna. 

Dengan demikian, hasil penguatan identitas nasional bersifat diferensial, tergantung 

pada pengalaman pendidikan dan lingkungan sosial WNI.37 

3.2.4. Faktor Pendukung Keberhasilan Penguatan Identitas Nasional 

Keberhasilan penguatan identitas nasional bagi WNI dipengaruhi oleh beberapa 

faktor utama. Faktor pertama adalah pendidikan. Pendidikan Pancasila dan 

Pendidikan Kewarganegaraan yang berkualitas berperan penting dalam 

membentuk kesadaran kebangsaan. Pendidikan yang menekankan dialog, 

pemikiran kritis, dan pengalaman sosial terbukti lebih efektif dibandingkan 

pendekatan indoktrinatif.38 

Faktor kedua adalah lingkungan sosial dan budaya. Lingkungan yang 

menghargai keberagaman dan mendorong interaksi lintas budaya memperkuat 

identitas nasional yang inklusif. Sebaliknya, lingkungan yang eksklusif dan 

diskriminatif cenderung melemahkan rasa kebangsaan.39 

Faktor ketiga adalah media dan ruang digital. Media digital dapat menjadi 

sarana penguatan identitas nasional melalui penyebaran nilai kebangsaan, tetapi 

juga dapat menjadi ancaman jika dipenuhi disinformasi dan ujaran kebencian. Oleh 

karena itu, literasi digital berbasis nilai Pancasila menjadi prasyarat penting bagi 

WNI di era digital.40 

3.2.5. Tantangan dan Hambatan dalam Penguatan Identitas Nasional WNI 

Tantangan utama penguatan identitas nasional bagi WNI adalah fragmentasi 

identitas akibat globalisasi. Globalisasi memungkinkan individu memiliki berbagai 

identitas sekaligus, seperti identitas global, profesional, atau komunitas virtual. 

Tanpa kerangka nilai kebangsaan yang kuat, identitas nasional berpotensi 

terpinggirkan.41 

Tantangan lainnya adalah politisasi identitas. Identitas agama, etnis, atau 

kelompok sering kali dimobilisasi untuk kepentingan politik praktis, yang 

berdampak pada melemahnya kohesi sosial dan kepercayaan antarwarga negara. 

 
37 Sugeng, Naupal, L. G. Saraswati, and Abby Gina Boang Manalu, “Rekognisi 

Keragaman Budaya dan Multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika,” Krtha Bhayangkara 17, 
no. 2 (2023): 273–296. 

38 Ubed Abdillah, Nurul Zuriah, and Sapriya, “Penguatan Identitas Nasional 
melalui Pendidikan Kewarganegaraan,” Jurnal Civics 17, no. 2 (2020): 135–147. 

39 Siti Irene Astuti Dwiningrum, “Multikulturalisme dalam Pendidikan 
Kewarganegaraan,” Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan 21, no. 4 (2016): 395–408. 

40 Wikipedia Indonesia, “Identitas nasional,” last modified 2025, 
https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional.  

41 UNESCO, “Global Citizenship Education: Topics and Learning Objectives,” 
accessed 2025, https://www.unesco.org/en/global-citizenship-education.  

https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional
https://www.unesco.org/en/global-citizenship-education


 

 170 

Selain itu, 

rendahnya literasi kebangsaan dan digital juga memperparah kondisi tersebut, 

karena WNI mudah terpapar narasi yang mengancam persatuan nasional.42 

3.2.6. Dampak Penguatan Identitas Nasional terhadap Kehidupan WNI 

Penguatan identitas nasional yang berhasil memberikan dampak positif bagi 

kehidupan WNI. Pertama, terbentuknya warga negara yang toleran dan inklusif. 

WNI dengan identitas nasional kuat mampu menghargai perbedaan tanpa 

kehilangan komitmen terhadap persatuan bangsa. Kedua, meningkatnya partisipasi 

warga negara dalam kehidupan demokratis, baik dalam pemilu, organisasi 

masyarakat, maupun kegiatan sosial.43 

Ketiga, penguatan identitas nasional meningkatkan ketahanan sosial dan 

nasional. WNI yang memiliki identitas nasional kokoh tidak mudah terprovokasi 

oleh isu disintegrasi dan lebih resilien menghadapi tantangan global. Keempat, 

identitas nasional yang kuat memperkuat posisi Indonesia dalam pergaulan 

internasional, karena warga negara mampu tampil sebagai individu berwawasan 

global tetapi tetap berakar pada nilai Pancasila.44 

3.2.7. Analisis Perbandingan Kondisi Identitas Nasional WNI 

Table 2. Kondisi Identitas Nasional WNI 

 
42 Badan Pembinaan Ideologi Pancasila (BPIP), “Pancasila dan Ketahanan 

Nasional,” accessed 2025, https://bpip.go.id.  
43 Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik 

Indonesia, “Profil Pelajar Pancasila,” accessed 2025, https://kurikulum.kemdikbud.go.id.  
44 Badan Pusat Statistik Republik Indonesia, “Statistik Sosial Budaya Indonesia,” 

accessed 2025, https://www.bps.go.id.  

Aspek 
Identitas Nasional 

Lemah 

Identitas Nasional 

Kuat 

Kesadaran 

Kebangsaan 

 

Simbolik dan pasif Substansif dan relektif 

Sikap 

Nasional 

 

Intoleran dan eksklusif Toleran dan inklusif 

https://bpip.go.id/
https://kurikulum.kemdikbud.go.id/
https://www.bps.go.id/


 

 171 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3.2.8. Refleksi Kritis: Apakah WNI Mampu? 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa WNI mampu 

membangun dan mempertahankan identitas nasional, tetapi kemampuan tersebut 

tidak muncul secara otomatis. Identitas nasional merupakan hasil proses 

pendidikan, pengalaman sosial, dan kebijakan negara yang konsisten. Penguatan 

identitas nasional yang bersifat normatif dan seremonial cenderung menghasilkan 

identitas semu, sementara pendekatan edukatif, dialogis, dan kontekstual lebih 

efektif dalam membentuk identitas nasional yang hidup.45 

Oleh karena itu, penguatan identitas nasional harus dipahami sebagai proyek 

kebangsaan jangka panjang yang melibatkan seluruh elemen bangsa. WNI bukan 

sekadar objek kebijakan, tetapi subjek aktif dalam merawat dan memperbarui 

identitas nasional Indonesia di tengah dinamika global yang terus berubah.46 

3.2.9. Dimensi Psikologis dan Sosial Identitas Nasional WNI 

Selain dimensi kognitif, afektif, dan perilaku, penguatan identitas nasional bagi 

WNI juga perlu dilihat dari dimensi psikologis dan sosial. Identitas nasional 

berfungsi sebagai sumber makna dan orientasi bagi individu dalam memahami 

posisinya sebagai bagian dari bangsa. Ketika identitas nasional terinternalisasi 

 
45 Anthony Reid, Indonesia Rising: The Repositioning of Asia’s Third Giant 

(Singapore: ISEAS–Yusof Ishak Institute, 2012). 
46 19. Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political 

Theory (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2005). 

Partisipasi Apatis 
Aktif dan bertanggung 

jawab 

Ketahanan 

Sosial 
Rentan Konflik Resilien 



 

 172 

dengan 

baik, WNI cenderung memiliki rasa percaya diri kolektif, stabilitas emosional dalam 

menghadapi perubahan sosial, serta kemampuan beradaptasi tanpa kehilangan jati 

diri kebangsaan.47 

Dalam konteks masyarakat multikultural, dimensi psikologis identitas nasional 

berperan penting dalam mencegah munculnya rasa keterasingan (alienation) dan 

eksklusivisme kelompok. WNI yang merasa diakui dan dihargai sebagai bagian dari 

bangsa akan lebih mudah menerima perbedaan dan menghindari sikap defensif 

terhadap identitas lain. Sebaliknya, kegagalan negara dan masyarakat dalam 

membangun identitas nasional yang inklusif dapat memunculkan perasaan 

terpinggirkan yang berujung pada konflik sosial.48 

Dari sisi sosial, identitas nasional berfungsi sebagai perekat yang 

memungkinkan kerja sama lintas kelompok dalam kehidupan bermasyarakat. 

Penguatan identitas nasional yang efektif mendorong terbentuknya kepercayaan 

sosial (social trust), solidaritas, dan partisipasi kolektif WNI dalam pembangunan 

nasional. Dengan demikian, identitas nasional tidak hanya berdampak pada 

individu, tetapi juga pada kualitas relasi sosial dan stabilitas masyarakat secara 

keseluruhan.49 

3.2.10. Penguatan Identitas Nasional WNI di Ruang Digital 

Ruang digital menjadi arena baru yang sangat menentukan dalam penguatan 

atau pelemahan identitas nasional WNI. Media sosial, platform daring, dan 

ekosistem digital memungkinkan WNI membangun jejaring sosial lintas wilayah 

dan budaya, tetapi sekaligus membuka ruang bagi penyebaran narasi yang 

bertentangan dengan nilai kebangsaan. Oleh karena itu, kemampuan WNI dalam 

mempertahankan identitas nasional sangat dipengaruhi oleh literasi digital dan 

kemampuan berpikir kritis.50 

Penguatan identitas nasional di ruang digital tidak dapat dilakukan dengan 

pendekatan represif atau sensor semata. Yang dibutuhkan adalah strategi edukatif 

yang mendorong WNI, khususnya generasi muda, untuk memahami nilai Pancasila 

dan kebangsaan sebagai landasan etika dalam berinteraksi di dunia maya. WNI 

yang memiliki identitas nasional kuat cenderung lebih bijak dalam menyaring 

 
47 Erik H. Erikson, Identity: Youth and Crisis (New York: W. W. Norton & Company, 

1968). 
48 Henri Tajfel and John C. Turner, “The Social Identity Theory of Intergroup 

Behavior,” in Psychology of Intergroup Relations, ed. Stephen Worchel and William G. 
Austin (Chicago: Nelson-Hall, 1986). 

49 Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American 
Community (New York: Simon & Schuster, 2000). 

50 Manuel Castells, The Power of Identity (Oxford: Blackwell Publishing, 2010). 



 

 173 

informasi, 

tidak mudah terprovokasi, serta mampu menggunakan ruang digital sebagai sarana 

dialog dan kolaborasi positif.51 

Dalam konteks ini, keberhasilan penguatan identitas nasional dapat diukur dari 

kemampuan WNI menjadikan ruang digital sebagai medium ekspresi kebangsaan, 

bukan sebagai ruang konflik identitas. Fenomena munculnya konten kreatif 

bernuansa kebangsaan dan solidaritas sosial di media digital menunjukkan bahwa 

WNI memiliki potensi besar untuk mengaktualisasikan identitas nasional secara 

adaptif.52 

3.2.11. Perbandingan Antargenerasi dalam Penguatan Identitas Nasional 

Hasil penguatan identitas nasional juga menunjukkan variasi antargenerasi. 

Generasi yang tumbuh dalam konteks Orde Baru, misalnya, cenderung memiliki 

identitas nasional yang kuat secara simbolik, tetapi kurang kritis. Sebaliknya, 

generasi muda saat ini menunjukkan kecenderungan lebih kritis, terbuka, dan 

plural, namun berisiko mengalami distansi emosional terhadap simbol-simbol 

kebangsaan.53 

Perbedaan ini tidak dapat serta-merta dinilai sebagai kemunduran. Justru, 

identitas nasional WNI mengalami transformasi bentuk: dari identitas yang bersifat 

seragam menuju identitas yang lebih reflektif dan dialogis. Tantangannya adalah 

bagaimana memastikan bahwa transformasi tersebut tidak berujung pada 

pelemahan identitas nasional, melainkan memperkaya maknanya.54 

Dengan pendekatan pendidikan dan kebijakan yang tepat, generasi muda WNI 

berpotensi membangun identitas nasional yang lebih kontekstual, inklusif, dan 

relevan dengan tantangan global. Hal ini menunjukkan bahwa secara potensial, 

WNI mampu memperkuat identitas nasionalnya, asalkan difasilitasi dengan strategi 

yang sesuai dengan karakter zaman. 

3.2.12. Sintesis: Apakah Penguatan Identitas Nasional Benar-Benar Efektif? 

Berdasarkan keseluruhan pembahasan dalam sub-bab ini, dapat disintesis 

bahwa penguatan identitas nasional bagi WNI bersifat mungkin dan terbukti, tetapi 

tidak bersifat otomatis. Keberhasilan penguatan identitas nasional sangat 

 
51 25. Sonia Livingstone, Digital Literacies: Tracing the Implications for Learners 

and Learning (London: London School of Economics, 2012). 
52 Kementerian Komunikasi dan Informatika Republik Indonesia, “Literasi Digital 

Nasional,” accessed 2025, https://literasidigital.id.  
53 Karl Mannheim, Essays on the Sociology of Knowledge (London: Routledge & 

Kegan Paul, 1952). 
54 Ulrich Beck, Risk Society: Towards a New Modernity (London: Sage 

Publications, 1992). 

https://literasidigital.id/


 

 174 

bergantung 

pada konsistensi pendidikan, kualitas ruang publik, kebijakan negara, serta 

partisipasi aktif warga negara.55 

WNI yang berada dalam ekosistem pendidikan dan sosial yang mendukung 

cenderung menunjukkan identitas nasional yang kuat, inklusif, dan adaptif. 

Sebaliknya, WNI yang hidup dalam lingkungan yang penuh polarisasi, 

ketidakadilan, dan disinformasi lebih rentan mengalami krisis identitas kebangsaan. 

Dengan kata lain, kemampuan WNI dalam mempertahankan identitas nasional 

merupakan refleksi dari kualitas tata kelola kebangsaan secara keseluruhan.56 

3.2.13. Implikasi Substantif bagi Kehidupan Berbangsa 

Penguatan identitas nasional yang berhasil memberikan implikasi strategis bagi 

keberlanjutan bangsa Indonesia. Identitas nasional yang kuat memperkuat 

ketahanan ideologis, mencegah disintegrasi sosial, dan mendukung pembangunan 

nasional berbasis persatuan. Dalam jangka panjang, identitas nasional yang inklusif 

memungkinkan Indonesia tetap teguh sebagai negara bangsa di tengah tekanan 

globalisasi.57 

Dengan demikian, pertanyaan “apakah WNI mampu?” dapat dijawab secara 

argumentatif: ya, WNI mampu, tetapi kemampuan tersebut harus terus dipelihara 

melalui pendidikan, kebijakan publik, dan budaya kewargaan yang sehat. Identitas 

nasional bukan sesuatu yang diwariskan begitu saja, melainkan dibangun, dirawat, 

dan diperjuangkan secara kolektif oleh seluruh warga negara.58 

 

3. KESIMPULAN 

Pendidikan Pancasila dan multikulturalisme memiliki peran strategis dalam 

penguatan identitas nasional di era globalisasi. Tantangan global berupa arus 

budaya transnasional, disrupsi teknologi, serta polarisasi sosial menuntut 

pendidikan Pancasila untuk tidak lagi bersifat normatif dan seremonial, melainkan 

kontekstual, dialogis, dan relevan dengan realitas kehidupan warga negara. 

Integrasi nilai-nilai Pancasila dengan pendekatan pendidikan multikultural 

 
55 Jurgen Habermas, The Structural Transformation of the Public Sphere 

(Cambridge, MA: MIT Press, 1989). 
56 Francis Fukuyama, Identity: The Demand for Dignity and the Politics of 

Resentment (New York: Farrar, Straus and Giroux, 2018). 
57 Notonagoro, Pancasila: Dasar Falsafah Negara (Jakarta: Pantjuran Tujuh, 

1984). 
58 Badan Perencanaan Pembangunan Nasional Republik Indonesia 

(BAPPENAS), “Pembangunan Karakter Bangsa,” accessed 2025, 
https://www.bappenas.go.id.  

https://www.bappenas.go.id/


 

 175 

memungkinkan terbentuknya identitas nasional yang inklusif, adaptif, dan berakar 

kuat pada prinsip persatuan dalam keberagaman. Dengan pendekatan tersebut, 

pendidikan tidak hanya berfungsi sebagai sarana transfer pengetahuan, tetapi juga 

sebagai ruang pembentukan karakter kewargaan yang mampu merawat kohesi 

sosial di tengah dinamika global yang terus berubah.  

Penguatan identitas nasional bagi warga negara Indonesia pada dasarnya 

mampu dilakukan, namun tidak terjadi secara otomatis. Identitas nasional 

merupakan hasil dari proses panjang yang dipengaruhi oleh kualitas pendidikan, 

lingkungan sosial, kebijakan publik, serta dinamika ruang digital. Warga negara 

Indonesia memiliki potensi kuat untuk membangun identitas nasional yang kokoh 

dan relevan, asalkan penguatan tersebut dijalankan secara konsisten, inklusif, dan 

berorientasi pada pengalaman nyata kehidupan berbangsa. Dengan demikian, 

penguatan identitas nasional harus dipahami sebagai proyek kebangsaan 

berkelanjutan yang menempatkan warga negara bukan sekadar sebagai objek, tetapi 

sebagai subjek aktif dalam merawat dan memperbarui identitas nasional Indonesia 

di tengah tantangan globalisasi. 

REFERENSI 

Buku 

Anderson, B. Imagined communities: Reflections on the origin and spread of nationalism. 

Verso. 2006 

Banks, J. A. Diversity and citizenship education: Global perspectives. Jossey-Bass. 2007 

Banks, J. A. An introduction to multicultural education (5th ed.). Pearson Education. 2015 

Beck, U. Risk society: Towards a new modernity. Sage Publications. 1992 

Calhoun, C. Nationalism. University of Minnesota Press. 1997 

Castells, M. The power of identity. Wiley-Blackwell. 2010 

Erikson, E. H. Identity: Youth and crisis. W. W. Norton & Company. 1968 

Fukuyama, F. Identity: The demand for dignity and the politics of resentment. Farrar, 

Straus and Giroux. 2018 

Gellner, E. Nations and nationalism. Cornell University Press. 1983 

Habermas, J. The structural transformation of the public sphere. MIT Press. 1989. 

Kaelan. Pendidikan Pancasila. Paradigma. 2016. 

Kymlicka, W. Multicultural citizenship: A liberal theory of minority rights. Oxford 

University Press. 1995. 

Mannheim, K. Essays on the sociology of knowledge. Routledge & Kegan Paul. 1952.  

Parekh, B. Rethinking multiculturalism: Cultural diversity and political theory. 

Palgrave Macmillan. 2005.  

Putnam, R. D. Bowling alone: The collapse and revival of American community. 

Simon & Schuster. 2000.  

Reid, A. Indonesia rising: The repositioning of Asia’s third giant. ISEAS–Yusof Ishak 

Institute. 2012.  



 

 176 

Smith, A. D. 

National identity. University of Nevada Press. 1991.  

Artikel Jurnal 

Dwiningrum, S. I. A. (2016). Multikulturalisme dalam pendidikan kewarganegaraan. 

Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 21(4), 395–408. 

Sugeng, Saraswati, L. G., & Manalu, A. G. B. (2023). Rekognisi keragaman budaya 

dan multikulturalisme Bhineka Tunggal Ika. Krtha Bhayangkara, 17(2), 

273–296. 

Zulfa, A., & Najicha, F. U. (2022). Urgensi penguatan identitas nasional dalam 

menghadapi society 5.0 di era globalisasi. Jurnal Kalacakra, 3(2), 65–71. 

Website Internet 

Badan Pembinaan Ideologi Pancasila. (2025). Pancasila dan ketahanan nasional. 

https://bpip.go.id  

Badan Perencanaan Pembangunan Nasional. (2025). Pembangunan karakter bangsa. 

https://www.bappenas.go.id    

Badan Pusat Statistik. (2025). Statistik sosial budaya Indonesia. 

https://www.bps.go.id      

Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia. 

(2025). Profil pelajar Pancasila. https://kurikulum.kemdikbud.go.id     

Kementerian Komunikasi dan Informatika Republik Indonesia. (2025). Literasi 

digital nasional. https://literasidigital.id    

UNESCO. (2025). Global citizenship education: Topics and learning objectives. 

https://www.unesco.org/en/global-citizenship-education  

Wikipedia. (2025). Multicultural education. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Multicultural_education   

Wikipedia. (2025). Identitas nasional. 

https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional   

 

 

https://bpip.go.id/
https://www.bappenas.go.id/
https://www.bps.go.id/
https://kurikulum.kemdikbud.go.id/
https://literasidigital.id/
https://www.unesco.org/en/global-citizenship-education
https://en.wikipedia.org/wiki/Multicultural_education
https://id.wikipedia.org/wiki/Identitas_nasional

