 AKSEPTABILITAS PERAWI SYIAH DALAM SANAD RIWAYAT SUNNI
(Analisis Riwayat Aban ibn Taghlib dalam Kutub al-Sittah)
Fahrizal Mahdi
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
fahrizal.mahdi@uinjkt.ac.id

[bookmark: _Hlk138335104]Abstrak: Penelitian ini membahas akseptabilitas perawi beraliran teologi syiah dalam tradisi Sunni. Perawi Syiah banyak meriwayatkan hadis di dalam kitab-kitab hadis Sunni dan seringkali penilaian kritikus hadis memberikan nilai jarh kepada mereka sehingga riwayatnya dihukumi lemah. Aban ibn Taglib salah seorang perawi Syiah yang meriwayatkan hadis di dalam al-Kutub al-Sittah selain Sahih Bukhari. Jumlah hadisnya sebanyak 5 hadis dan semuanya dihukumi sebagai hadis sahih kecuali hanya satu hadis di dalam Sunan Abu Dawud. Oleh karena itu, penelitian ini menyimpulkan bahwa perawi Syiah tetap dapat diterima riwayatnya selama mereka memenuhi kriteria kesahihan hadis dan bukan termasuk Syiah ekstrim yang mengkafirkan dan menghina para sahabat Nabi Muhammad Saw.
Kata Kunci: Perawi Syiah, Akseptabilitas, adil, Aban ibn Taglib, Sunni 

Abstract: This research discusses the acceptability of the shia theology rawi in the Sunni tradition. Shia rawi narrated many hadith in the main books of sunni hadith and hadith critics often give the a jarh so that their narrations are judged as da’if. Aban ibn Taglib is one of the Shia rawi who narrated the hadith in al-Kutub al-Sittah except in Sahih Bukhari. He has 5 hadith in all those hadith books and all of the are considered authentic hadiths except for only one hadith in Sunan Abu Dawud. Therefore, the research concludes that Shia rawi can accept their riwayah as long as they meet the requirement for the validity of the hadith and are not among the extreme shia who disbelieve and insult the companions of the prophet Muhammad.
Keywords: Shia rawi, acceptability, fairness, Aban ibn Taglib, Sunni

Pendahuluan
Sanad adalah ciri khas atau produk monumental yang dimiliki oleh umat Islam. Produk ini memiliki peran yang sangat signifikan dalam menjaga autentisitas sumber ajaran agama Islam. Penggunaan sanad terhadap hadis Nabi Muhammad saw sudah dimulai sejak pertengahan abad pertama sebagai bentuk antisipasi terjadinya perubahan, penambahan atau pengurangan dan untuk menjamin orisinalitas sabda Rasulullah Saw.[footnoteRef:1] Para ulama di masa lalu sering Melakukan perjalanan atau rihlah ilmiah ke berbagai wilayah, khususnya yang menjadi destinasi utama dalam mencari hadis seperti Hijaz, Syam, Kufah, Basrah dan lainnya tidak lain hanya untuk mendengarkan hadis Nabi Muhammad Saw dari sumbernya agar terjaga kualitas dan kebersambungan sanad hadis tersebut. Kesahihan sebuah hadis salah satunya ditentukan oleh sanadnya.[footnoteRef:2] Sebagaimana yang diungkapkan Imam Syu’bah “innamā yu’lam sihhah al-hadiṡ bi ṣihhah al-isnād”.[footnoteRef:3]  [1:  Muhammad Diyā’ al-Rahman al-A’zamî, Dirāsāt fî al-Jarh Wa al-Ta’dîl (Saudi Arabia: Dār al-Salām, 1324H), h. 11.]  [2:  Moath M Najeeb “Towards Innovative System for Hadith Isnad Processing” (International Journal of Computer Trends and Technology (IJCTI), Vol 18, No. 6, 2014), 257]  [3:  Fahrizal Mahdi, Pengaruh Sanad Ali Terhadap Autentisitas Hadis: Studi Hadis Thulāsiyāt Sunan Ibn Mājah, Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis, Vol. 6, No. 1, Juni 2016, h. 116-119. http://mutawatir.uinsby.ac.id/index.php/Mutawatir/article/view/132/90, Abū ‘Umar Yūsuf ibn Abdullah ibn Muhammad ibn Abd al-Bar al-Namirî al-Andalūsî, al-Tamhîd limā fî al-Muwaṭṭa’ min al-Ma’ānî wa al-Asānîd, vol. 1 (Kairo: al-Fārūq al-Hadîṡiyah li al-Ṭabā’ah, 2008), h. 46.] 

	Perhatian ulama terhadap sanad hadis sudah dilakukan sejak periode awal dan itu semakin masif dilakukan ketika terjadinya fitnah. Ini ditunjukkan dengan menanyakan sanad dari berita atau hadis yang mereka dengar. Imam Ibn Aṡir di dalam Jāmi’ al-Uṣūl mengutip perkataan Ibn Sirîn bahwa “para generasi awal tidak bertanya tentang sanad, namun ketika sudah terjadi fitnah maka mereka meminta kepada pembawa berita (hadis) untuk menyebutkan perawi-perawinya (rijāl) agar bisa diidentifikasi siapa di antara perawi tersebut yang ahlu sunah sehingga diterima hadisnya dan siapa pelaku bidah akan ditolak hadisnya”.[footnoteRef:4] Ketekunan para kritikus hadis dalam menjaga kesahihan hadis Nabi Muhammad Saw menjadikan umat Islam lebih mudah mengetahui dan memilah antara hadis dengan yang bukah hadis. Abdah ibn Sulaiman al-Marūzî pernah bertanya kepada Ibn al-Mubārak tentang kekhawatiran munculnya para ahli bidah yang berpotensi untuk menambah sesuatu ke dalam sebuah hadis Nabi Saw yang bukan bagian darinya. Kekhawatiran itu ditepis Ibn al-Mubārak semalam masih ada para kritikus handal di bidang hadis.[footnoteRef:5] [4:  Abū al-Sa’ādāt al-Mubārak ibn Muhammad ibn Aṡîr, Jāmi’ al-Uṣūl fî Ahādîṡ al-Rasūl, vol. 1 (Suria: Maktabah Dār al-Bayān, 1969), h. 131.]  [5:  Ibn Abd al-Barr, al-Tamhîd, h. 48.] 

Imam Muslim (w. 261H)[footnoteRef:6] menceritakan di dalam Muqaddimah Kitab Sahihnya tentang konfirmasi terhadap sanad hadis yang dilakukan para ulama untuk memastikan autentisitas sebuah hadis, sebagai berikut ini: [6:  Abū al-Husain Muslim ibn al-Hajjāj al-Naisabūrî, Ṣahîh Muslim (Saudi Arabia: Dār al-Ṭaibah, 2006), h. 9.] 


وقَالَ مُحَمَّدٌ: سَمِعْتُ أَبَا إِسْحَاقَ إِبْرَاهِيمَ بْنَ عِيسَى الطَّالْقَانِيَّ قَالَ: قُلْتُ لِعَبْدِ اللهِ بْنِ الْمُبَارَكِ، يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ: الْحَدِيثُ الَّذِي جَاءَ «إِنَّ مِنَ الْبِرِّ بَعْدَ الْبِرِّ أَنْ تُصَلِّيَ لِأَبَوَيْكَ مَعَ صَلَاتِكَ، وَتَصُومَ لَهُمَا مَعَ صَوْمِكَ». قَالَ: فَقَالَ عَبْدُ اللهِ: يَا أَبَا إِسْحَاقَ، عَمَّنْ هَذَا؟ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: هَذَا مِنْ حَدِيثِ شِهَابِ بْنِ خِرَاشٍ فَقَالَ: ثِقَةٌ، عَمَّنْ قَالَ؟ قُلْتُ: عَنِ الْحَجَّاجِ بْنِ دِينَارٍ، قَالَ: ثِقَةٌ، عَمَّنْ قَالَ؟ " قُلْتُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. قَالَ: يَا أَبَا إِسْحَاقَ، إِنَّ بَيْنَ الْحَجَّاجِ بْنِ دِينَارٍ وَبَيْنَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَفَاوِزَ تَنْقَطِعُ فِيهَا أَعْنَاقُ الْمَطِيِّ، وَلَكِنْ لَيْسَ فِي الصَّدَقَةِ اخْتِلَافٌ.
Artinya: Muhammad berkata: saya mendengar Abā Ishāq Ibrāhim ibn ‘Ῑsā al-Tālqāni> berkata: aku mengatakan kepada Abdullah ibn al-Mubārak tentang hadis berikut yang berbunyi “inna min al-birri ba’da al-birri an tuṣalliya li abwaika ma’a salātika, wa an tasūma lahumā ma’a saumika”. Abdullah mengatakan: wahai Abu Ishak, dari mana kamu mendengarnya? Aku menjawabnya: ini hadis dari Syihāb ibn Khirās. Dia mengatakan: dia adalah orang yang terpercaya (ṡiqah). Kemudian, ditanya lagi, dari mana dia mendapatkan hadis tersebut? Aku jawab: dari al-Hajjāj ibn Di>nār. dia mengatakan: beliau perawi yang terpercaya. Lalu ditanya lagi, dari mana dia mendapatkannya? Aku menjawab: sabda Rasulullah Saw. Kemudian, Abdullah mengatakan, wahai Abu Ishak sesungguhnya jarak antara al-Hajjāj ibn Di>nār dengan Nabi Muhammad Saw padang pasir yang luas (sangat jauh) yang tidak dapat ditempuh binatang tunggangan. Akan tetapi tidak ada perbendaan para ulama tentang sampainya ganjaran al-sadaqah tersebut.
	Imam al-Nawawi memberi kesimpulan terhadap berita di atas bahwa sebuah hadis tidak dapat diterima kecuali dengan sanad yang sahih. Arti kata mafāwiza adalah tanah tandus kering atau gurun sahara yang tidak ada bangunan dan penduduk yang menghuninya dan dikhawatirkan akan binasa orang yang melewatinya. Ini merupakan bentuk metafora atau kiasan yang menggambarkan jarak waktu yang memisahkan antara al-Hajjāj ibn Dînār seorang tābi’ al-tābi’în dengan Nabi Muhammad Saw yang begitu jauh. Setidaknya ada dua orang dari dua generasi yang memisahkan mereka, yaitu generasi sahabat dan generasi tābi’în.[footnoteRef:7]  [7:  Abū Zakariyā Yahya ibn Syaraf al-Nawāwî, al-Minhāj fî Syarh Ṣahih Muslim ibn al-Hajjāj (Saudi Arabia: Bait al-Afkār, t.t), h. 55.] 

	Ulama hadis telah menetapkan kriteria bagi seorang perawi agar riwayatnya dapat diterima. Ibn Abî Hātim al-Rāzî (w. 327H) di dalam Kitāb al-Jarh wa al-Ta’dîl membuat satu subbab khusus yang menjelaskan tentang sifat seorang perawi yang dapat diterima, yaitu dari seorang yang ṡiqah dalam beragama, sehingga hadis yang bersumber dari seorang rāfidah tidak ditulis atau terima. Imam ‘Uqbah ibn Nāfi’ juga pernah mewasiatkan kepada anaknya dengan mengatakan: “wahai anakku, janganlah terima hadis Nabi Muhammad Saw kecuali dari seorang yang terpercaya.”[footnoteRef:8] Namun, dalam praktik periwayatan ditemukan sejumlah perawi yang menganut aliran Syiah seperti Aban ibn Taghlib dan riwayat-riwayat mereka menghiasi kitab induk hadis Sunni. Oleh karena itu, penelitian ini membahas tentang status hadis yang diriwayatkan oleh Aban ibn Taglib di dalam Kutub al-Sittah. [8:  Abū Muhammad Abdurrahman ibn Abî Hātim Muhammad ibn Idris ibn al-Mundhir al-Rāzî, Kitāb al-Jarh wa al-Ta’dîl, vol. 2 (Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t), h. 27-30.] 


Diskursus al-‘Adālah dan Pelaku Bidah 
Kriteria kesahihan sebuah hadis dijelaskan ulama hadis sebagai bentuk selektifitas mereka dalam menerima dan menjaga kesahihan sebuah hadis. Hadis dapat diterima jika berasal dari perawi yang memenuhi kualifikasi. Imam Ibn al-Aṡîr (w. 606H) menjelaskan bahwa seorang perawi yang dapat diterima riwayatnya harus memenuhi syarat dan sifat berikut, yaitu Islam, al-taklîf, al-ḍabṭ dan al-‘adālah. Kemudian, Imam ibn Aṡîr menambahkan sejumlah sifat pendukung seorang perawi yang bukan menjadi bagian dari syarat, akan tetapi hanya sebagai pelengkap saja yaitu memiliki ilmu, mujālasat al-Ulamā’ dan mengetahui nasab seorang perawi. [footnoteRef:9] Salah satu kriteria utama seorang perawi sebagaimana yang disebutkan di atas adalah adil. Imam al-Syafi’i (w. 204H)[footnoteRef:10] di dalam al-Risālah menyebutkan khabar al-khassah tidak dapat dijadikan hujah kecuali memenuhi sejumlah kriteria di antaranya adalah hadis tersebut diriwayatkan oleh seorang perawi yang ṡiqah di dalam menjalankan ajaran agamanya, dikenal terpercaya atau jujur dalam menyampaikan berita dan memahami berita yang disampaikannya.[footnoteRef:11] [9:  Ibn al-Aṡîr, Jāmi’ al-Uṣūl, Vol. 1, h. 69-75.]  [10:  Abdullatif al-Hamim dan Mahir Yasin al-Fahl ketika mentahqiq kitab al-Risālah menyebutkan bahwa Imam al-Syafi’î di antara ulama yang pertama dalam menulis Ilmu Mustalah Hadis dan membuat kaidah kesahihan sebuah hadis. Lihat: Al-Syāfi’î, al-Risālah, h. 344.]  [11:  Al-Imam Muhammad ibn Idris al-Syāfi’î, al-Risālah (Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, 2005), h. 344. ] 

Senada dengan itu, Imam ibn al-Salah (w. 642H) seorang ulama muta’akhkhirîn di dalam Muqaddimah Ilmu Hadisnya pada subbab kriteria perawi yang dapat diterima dan ditolak hadisnya menjelaskan bahwa mayoritas ulama hadis dan fikih telah bersepakat tentang syarat hadis yang dapat dijadikan hujah adalah hadis yang diriwayatkan oleh seseorang salah satunya memiliki kriteria adil.[footnoteRef:12] [12:  Imam Abū ‘Amr Uṡmān ibn Abdurrahman al-Syahrazūrî, Muqaddimah Ibn al-Ṣalāh fî ‘Ulūm al-Hadîṡ (Bairut: Dār al-Fikr, 2006), h. 71. Jumal Ahmad, “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Persfektif Ahlussunnah dan Syiah” (Jurnal of Qur’an and Hadis Studies, Vol.6, No. 1, 2018), 5.] 

	Adil adalah kata serapan dari bahasa Arab ‘adala artinya tidak memihak dan bentuk masdarnya al-‘adālah. Ahmad ibn Fāris (w. 395H) menyebutkan bahwa kata al-‘adl memiliki dua arti yang kontradiktif; pertama menunjukkan istiwā’ (keadaan lurus, rata, tegak, sama, normal), kedua: menunjukkan i’wijāj (kebengkokan, lengkungan). Ketika dikatakan Al-adl min al-nās artinya yang lurus dan diridai. Kata al-‘adl juga antonim dari kata al-jūr (kelaliman, kesewenang-wenangan).[footnoteRef:13] Sedangkan di dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia kata adil artinya adalah tidak berat sebelah, tidak memihak, sama berat, berpihak kepada yang benar dan berpegang kepada kebenaran.[footnoteRef:14] [13:  Abū al-Husain Ahmad ibn Fāris ibn Zakariyā, Mu’jam Maqāyîs al-Lugah, Vol. 4 (Bairut: Dār al-Fikr, 1979), h. 246-247.]  [14:  Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/adil (dikutib, 1 Januari 2019).] 

Secara istilah para ulama memiliki defenisi variatif yang intinya seorang perawi harus memenuhi sifat-sifat positif yang dapat menjadikan perkataan yang bersumber darinya dapat diterima. Imam Ibn Aṡîr memberikan defenisi al-ta’dîl adalah sifat yang apabila dimiliki seorang perawi dan saksi maka perkataan mereka dapat diterima.[footnoteRef:15] Pengertian ini menunjukkan bahwa penilain itu dilakukan terhadap sifat-sifat positif seorang perawi yang nampak saja, sehingga perilaku negative yang dilakukan secara sembunyi-sembunyi bukan menjadi penilaian. Sebagaimana yang diungkapkan Umar ibn al-Khattab: [15:  Ibn al-Aṡîr, Jāmi’ al-Uṣūl, Vol. 1, h. 126.] 

قالَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُتْبَةَ: سَمِعْتُ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، يَقُولُ: " إِنَّ أُنَاسًا كَانُوا يُؤْخَذُونَ بِالوَحْيِ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَإِنَّ الوَحْيَ قَدِ انْقَطَعَ، وَإِنَّمَا نَأْخُذُكُمُ الآنَ بِمَا ظَهَرَ لَنَا مِنْ أَعْمَالِكُمْ، فَمَنْ أَظْهَرَ لَنَا خَيْرًا، أَمِنَّاهُ، وَقَرَّبْنَاهُ، وَلَيْسَ إِلَيْنَا مِنْ سَرِيرَتِهِ شَيْءٌ اللَّهُ يُحَاسِبُهُ فِي سَرِيرَتِهِ، وَمَنْ أَظْهَرَ لَنَا سُوءًا لَمْ نَأْمَنْهُ، وَلَمْ نُصَدِّقْهُ، وَإِنْ قَالَ: إِنَّ سَرِيرَتَهُ حَسَنَةٌ "
Artinya: Abdullah ibn ‘Utbah mengatakan, saya mendengar Umar ibn al-Khattab berkata: “pada masa hidupnya Nabi Muhammaad Saw manusia dihukumi berdasarkan wahyu dan pada saat ini wahyu telah terputus sehingga penilaian terhadap manusia dilakukan berdasarkan perbuatan yang nampak mereka lakukan. Barang siapa memperlihatkan perbuatan yang baik kepada kami, maka kami jadikan dia sebagai orang yang aman (selamat dari hukuman) dan kami dekati dia. Sedangkan apa yang dirahasiakannya bukanlah menjadi urusan kami dan Allah Swt yang menghisabnya. Dan barang siapa yang memperlihatkan perilaku negative, maka kami tidak dapat menyelamatkannya (dari hukuman) dan kami tidak mempercayainya dan meyakininya, meskipun ada yang mengatakan bahwa kebaikannya tidak dinampakkannya”[HR. Bukhari].[footnoteRef:16] [16:  Muhammad ibn Ismā’il al-Bukhārî, Ṣahîh al-Bukhārî (Kairo: al-Dār al-‘Ālamiyah, 2015), h. 384.] 

Nilai-nilai positif yang dimiliki seorang perawi adil akan terpancar pada perilaku dan ketaatan dalam menjalankan agamanya dengan penuh keistikamahan sehingga menjadikannya selalu takut kepada Allah Swt dan mampu menjaga murū’ah (harga diri). Namun, sifat ma’sūm (terhindar dari dosa) bukanlah menjadi syarat bagi seorang perawi. Kemudian, menjauhkan diri dari perbuatan dosa-dosa besar tidak cukup bagi seorang perawi, akan tetapi juga harus berupaya untuk menghindari dosa-dosa kecil yang berimplikasi terhadap penolakan kesaksian dan riwayatnya. Sebagian berpendapat bahwa keadilan itu cukup dengan memperlihatkan keislamannya saja dan selamat dari perbutan fasik. Kelompok yang lain ada yang berpendapat bahwa keadilan itu tidak dapat diketahui kecuali melalui pengalaman kebatinan. Oleh karena itu, sejumlah ulama hadis telah menerima riwayat dari orang-orang khawārij, orang-orang yang dinisbatkan kepada qadariyah, syiah dan juga pelaku bidah dan hawa nafsu. [footnoteRef:17] [17:  Ibn al-Aṡîr, Jāmi’ al-Uṣūl, h. 75.] 

Imam al-Hākim (w. 405H) mengatakan bahwa kriteria dasar seorang perawi yang adil adalah muslim yang tidak mengajak orang lain untuk berbuat bidah, tidak meperlihatkan kemaksiatan-kemaksiatan yang dapat menyebabkan keadilannya jatuh. Namun, apabila seorang ahli hadis itu hafal terhadap hadis-hadisnya, maka kriteria seperti ini menempati pada posisi yang paling tinggi dan apabila tergantung ke bukunya, maka selayaknya meriwayatkan dari sumber tersebut. Keadilan seorang perawi terkadang diketahui dengan kesaksian para ulama dan juga dikarena popularitas mereka seperti Imam Malik, Syukbah, al-Awzā’î, Ibn Mubarak, Wakî’, Ahmad ibn Hanbal, Yahya ibn Ma’în, Ali ibn al-Madînî dan lainnya. [footnoteRef:18]  [18:  Abū Abdullah Muhammad ibn Abdullah al-Hākim al-Naisabūrî, Ma’rîfat Ulūm al-Hadîṡ (Bairut: Dār ibn Hazam, 2003), h. 53.] 


Perawi Bidah Dalam Kutub al-Sittah
Sifat jarh adalah sifat-sifat yang menurunkan kualitas seorang perawi seperti fasik, berbohong, tertuduh berbohong, al-jahālah dan pelaku bidah,[footnoteRef:19] termasuk pelaku bidah mazhab di luar ahli Sunnah wa al-Jamā’ah seperti Qadariyah, Syiah dan lainnya dapat menyebabkan riwayat mereka tidak dapat diterima. Asyhab ibn Abdul Azizi berkata bahwa Malik pernah ditanya tentang al-Rāfiḍah, kemudian, beliau menjawab janganlah kalian berbicara dengan mereka dan juga jangan meriwayatkan dari mereka, karena sesungguhnya mereka adalah orang-orang yang berbohong.[footnoteRef:20]  [19:  Abdullah Yusuf al-Judai’, Tahrîr ‘Ulūm al-Hadîṡ (Inggris: Mu’assasat al-Rayyān, 2003), h. 379-411.]  [20:  Abū al-‘Abbās Taqi al-Dīn Ahmad ibn Abdul Halim ibn Taimiyah, Minhāj al-Sunnah al-Nabawiyah, Vol. 1 (Saudi Arabia: Jāmi’ah al-Imām Muhammad ibn Su’ūd al-Islāmiyah, 1986), 60.] 

 	Meskipun pelaku bidah teologi menjadi salah satu sifat yang memberi dampak negatif kepada keadilan seorang perawi, akan tetapi riwayat-riwayat mereka masih ditemukan di dalam kitab-kitab hadis, di antara mereka adalah Ibrahim ibn Muhammad ibn Abî Yahya (w. 184H), Ibrahim ibn Yazîd al-Nakh’î (w. 96H), Bakîr ibn Abdullah al-Ṭā’i, Ṡuair ibn Abî Fākhitah (w. 127H), Jābir ibn Yazîd al-Najfî (w. 128H), Jakfar ibn Ziyād (w. 75H), al-Hāriṡ ibn Abdullah al-Hamdānî (w. 65H), Habîb ibn Abî Ṡābit (w. 119H), al-Hasan ibn Ṣālih al-Ṡauri (w. 196H), Khālid ibn Tamhān, Zāżān Abū Abdullah al-Kūfî (w. 82H), Sālim ibn Abdul Wāhid al-Kūfî, Sa’ad ibn Tarîf al-Kūfî (w. 140H) ‘Āṣim ibn Amr al-Bajalî, Abdullah ibn al-Jahm al-Rāzî, Abdullah ibn Dāwud al-Kharîbî (w. 213H).[footnoteRef:21] Oleh karena itu, para ulama masih berbeda pendapat tentang status riwayat pelaku bidah. Abdullah ibn Yusuf al-Judai’ menjelaskan ragam pendapat ulama tentang masalah ini dan dia membaginya menjadi empat kelompok.[footnoteRef:22] Namun, secara umum pendapat ini dapat dibuat menjadi tiga sebagaimana yang dijelaskan Imam Ibn Ṣalah (w. 643H) sebagai berikut ini:[footnoteRef:23]  [21:  Al-Tabrasī, Rijāl al-Syî’ah fî al-Ṣihāh al-Sittah, h. 29-411.]  [22:  Al-Judai’, Tahrîr ‘Ulūm al-Hadîṡ, h. 379-410.]  [23:  Ibn al-Ṣalāh, ‘Ulūm al-Hadîṡ, h. 228-231.] 

Kelompok pertama berpendapat bahwa riwayat yang bersumber dari pelaku bidah ditolak secara mutlak, karena perbuatan bidah merupakan cacat yang dapat menjatuhkan keadilan. Pendapat pertama ini didukung sebagian ulama seperti Ibn Sirîn, Malik, Ibn ‘Uyainah, al-Humaidî dan Yunus ibn Abî Ishāk. Imam Ahmad ibn Rājab al-Hanbalî (w. 795H) menjelaskan dua alasan kelompok ini menolak riwayat dari ahli bidah, yaitu status mereka sudah dikafirkan atau fasik dan poin ini masih dalam perdebatan para ulama. Kedua sebagai upaya untuk merendahkan golongan ini, menghindar dan menghukum mereka dengan cara meninggalkan riwayat mereka, meskipun mereka tidak dihukumi sebagai orang kafir atau fasik.[footnoteRef:24]  [24:  Ibn Rājab al-Hanbalî, Syarah ‘Ilal al-Tirmiżî, vol. 1 (Saudi Arabia: Maktabah al-Rushd, 2001), h. 54] 

Pendapat kedua adalah riwayat yang dapat diterima selama perawinya tidak melakukan kebohongan untuk mendukung aliran atau sejawatnya, baik perawi tersebut orang yang mengajak ke perbutaan bidahnya atau tidak.
Pendapat ketiga adalah riwayat dapat diterima apabila pelaku tersebut tidak mengajak orang lain untuk melakukan bidahnya sedangkan orang yang mengajak untuk melakukan perbuatan bidah riwayatnya ditolak sesuai dengan ijmak kaum muslimin.[footnoteRef:25] Imam Malik ibn Anas mengatakan: [footnoteRef:26] [25:  Ibn Rājab al-Hanbalî, Syarah ‘Ilal al-Tirmiżî, vol. 1, h. 356-357. Ibn al-Ṣalāh, ‘Ulūm al-Hadīṡ, h. 114. Al-Hākim al-Naisabūrî, Ma’rîfah Ulūm al-Hadîṡ, h. 133.]  [26:  Ibn Abd al-Barr, al-Tamhîd, h. 54.] 

لَا يُؤْخَذُ الْعِلْمُ مِنْ أَرْبَعَةٍ وَيُؤْخَذُ مِنْ سِوَى ذَلِكَ لَا يوخذ مِنْ سَفِيهٍ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْ صَاحِبِ هَوًى يَدْعُو النَّاسَ إِلَى هَوَاهُ وَلَا مِنْ كَذَّابٍ يَكْذِبُ فِي أَحَادِيثِ النَّاسِ وَإِنْ كَانَ لَا يُتَّهَمُ عَلَى أَحَادِيثِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَلَا مِنْ شَيْخٍ لَهُ فَضْلٌ وَصَلَاحٌ وَعِبَادَةٌ إِذَا كَانَ لَا يَعْرِفُ مَا يُحَدِّثُ
Artinya: “ilmu tidak diterima dari empat golongan dan dapat diterima selain darinya, yaitu dari orang yang bodoh, dari orang yang mengikuti hawa nafsunya dan mengajak orang lain untuk melakukannya, dari pembohong yang berbohong dalam komunikasi dengan manusia, meskipun tidak tertuduh berbohong untuk hadis Rasulullah Saw dan juga dari seorang syeikh yang mulia, baik dan ahli ibadah tapi tidak memahami apa yang disampaikannya”
Ibn Hibban (w. 354H) di dalam Kitāb al-Ṡiqat menguraikan tentang Jakfar ibn Sulaiman al-Dab’î al-Jarsî seorang perawi dari kota Basrah yang tidak menyukai Abu Bakr dan Umar ibn Khaṭṭāb. Kemudian, ketika ditanya tentang pencelaannya terhadap kedua sahabat tersebut beliau mengatakan tidak sampai mencela, tapi hanya sebatas tidak menyukai mereka. Para Ulama memberikan penilaian kepadanya sebagai perawi yang ṡiqah, mutqin, yang beraliran ahli bait tapi tidak mengajak orang pada mazhabnya. Untuk itu para ulama hadis telah bersepakat bahwa seorang perawi yang terpercaya dan mutqin yang memiliki perbuatan bidah namun tidak mengajak orang lain melakukan perbuatan tersebut, maka boleh menjadikan riwayat darinya sebagai hujah, akan tetapi jika mengajak orang lain melakukan bidah maka riwayat darinya tidak dapat dijadikan sebagai hujah.[footnoteRef:27] [27:  Muhammad ibn Hibban ibn Ahmad ibn Abi Hatim al-Bustî, Kitab al-Ṡiqāt, Vol. 6, (India: Da’irah al-Ma’arîf li al-Hukumah al-‘Aliyah al-Hindiyah, 1973), 140-141. ] 

	Imam al-Żahabī di dalam kitabnya Mizān al-I’tidāl membagi bidah menjadi dua yaitu bid’ah ṣugrā seperti gulū (berlebihan) dalam bermazhab Syiah atau tidak dan pada kelompok ini banyak dari kalangan tabi’în dan tābi’ tabi’în namun mereka tetap warak, taat dalam beragama dan dapat dipercaya. Apabila hadis-hadis yang bersumber dari mereka mendapat penolakan, maka akan banyak hilang hadis-hadis Nabi Muhammad Saw. Kedua adalah bid’ah kubrā yaitu seorang rafidah yang berlebihan sehingga menolak Abu Bakar dan Umar ibn al-Khattab. Kelompok kedua ini tidak dapat dijadikan hujah riwayat yang bersumber darinya.[footnoteRef:28] [28:  Abu Abdullah Muhammad ibn Ahmad ibn Uṡman al-Żahabî, Mīzān al-I’tidāl fī Naqd al-Rijāl, vol. 1 (Baiut: Dār al-Ma’ifah, t.t), h. 5-6. Ahmad Isnaeni, “Sikap Kritikus Hadis Terhadap Periwayat Ahl Bidah” (Al-Fikr, Vol. 14, No. 3, 2010)] 


Dinamika Intelektual Aban ibn Taglib
Abū saîd,[footnoteRef:29] Abū Sa’d, dan Abū Umayah al-Raba’î merupakan kunyah yang diberikan kepada Aban ibn Taglib.[footnoteRef:30] Beliau adalah seorang ulama besar yang berasal dari Kufah yang sangat mencintai ilmu sehingga ketekunannya dalam mencari ilmu menjadikannya sebagai seorang alim dalam berbagai disiplin ilmu seperti ilmu Al-Qur’an, Fikih, Hadis, Bahasa dan lainnya.[footnoteRef:31] Imam Yaqut sebagaimana yang dikutip Jalaluddîn al-Suyutî di dalam Bugyah al-Wu’āt mengatakan bahwa bahwa Aban ibn Taglib memiliki kedudukan yang sangat tinggi dan mulia. Beliau seorang kari, ahli fikih, ahli Bahasa yang beraliran teologi Imamiah.[footnoteRef:32] Kesibukannya dalam mencari hadis Nabi Muhammad Saw dan juga meriwayatkannya kepada murid-muridnya tidak menghalanginya untuk tetap berkarya dan itu dapat dilihat dengan hadirnya karya-karya beliau berikut ini: Kitāb Min al-Uṣūl fi al-Riwāyah ‘alā Mażhab al-Syi’ah, Kitāb Siffin, Kitāb al-Faḍā’il, Ma’ānī al-Qurān, kitāb al-Qirāat dan Garib al-Qurān.[footnoteRef:33] Bahkan Abdul Husain al-Syabastari mengatakan bahwa Aban ibn Taglib orang yang pertama kali menulis buka tentang Ilmu Qiraat dan Garib al-Hadīs.[footnoteRef:34] Namun pendapat ini adalah keliru, karena Aban tidak memiliki karya tentang Garib al-Hadis akan tetapi karyanya adalah tentang Garib Al-Qur’ān.[footnoteRef:35] Ulama yang beraliran teologi Syiah ini memiliki nama lengkap Aban ibn Taglib ibn Ribah al-Bakri al-Jurairi. Kakeknya merupakan maulā dari bani Jurair ibn ‘Ubadah ibn Dubai’ah ibn Qais ibn Ṡa’labah ibn ‘Ukabah ibn Sa’b ibn Ali ibn Bakr ibn Wa’il.[footnoteRef:36]   [29:  Abū Abdullah Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Abî Bakr al-Maqdamî, Kitāb al-Tārîkh wa Asmā’ al-Muhaddiṡîn wa Kunāhum (Pakistan: Dār al-Kitāb wa al-Sunnah, 1994). H. 192.]  [30:  Abū Abdullah Syamsuddin Muhammad ibn Ahmad ibn Uṡmān al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’, vol. 6 (Bairut: Mu’assasat al-Risālah, 1982), h. 308.]  [31:  Abū al-Qāsim al-Mūsawî al-Khū’î, Mu’jam al-Rijāl al-hadîṡ, vol. 1 (Najaf: Mu’assasah al-Imām al-Khū’ al-Islāmiyah, t.t), h. 132. Umar Rida Kahalah, Mu’jam al-Mu’allifîn Tarājim Muṣannif al-Kutub al-‘Arābiyah, vol. 1 (Bairut: Muassasat al-Risālah, 1993), h. 7. ]  [32:  Jalaluddin Abdurrahman ibn Abi Bakr al-Suyūtî, Bugyah  al-Wu’āt fî Tabaqāt al-Lughawiyîn wa al-Nuhhāt, vol. 1 (Kairo: Matba’ah ‘Isa al-Baba al-Halibî, 1964), h. 404.]  [33:  Al-Sayid Muhsin al-Amîn, A’yān al-Syî’ah, vol. 2 (Bairut: Dār al-Ta’āruf li al-Matbū’āt, 1983), h. 99. Ibn al-Nadīm, al-Fihrist (Bairut: Dā al-Ma’rifah, t.t), h. 308.]  [34:  Abdul Husain al-Syabastarî, al-Fā’iq fî Ruwāt wa Aṣhāb al-Imām al-Ṣādiq, Vol. 1 (Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islāmî, 1418H), 24.]  [35:  Khairuddîn al-Zarkalî, al-A’lām Qāmūs Tarājîm, vol. 1 (Bairut: Dār al-Alām li al-Malāyîn, 2002), h. 26.]  [36:  Abū al-‘Abbās Ahmad ibn Ali ibn Ahmad ibn al-‘Abbās al-Najāsyî al-Kūfî, Rijāl al-Najāsyî (Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islāmî, 1418H), 10-11. ] 

Adapun tahun lahirnya, dari penelusuran yang dilakukan peneliti ke sejumlah kitab-kitab rijāl baik itu yang ditulis oleh ulama Sunni maupun ulama Syiah belum menemukan penjelasan tentang itu. Sedangkan wafatnya pada tahun 141H.[footnoteRef:37] Sementara menurut al-Qādî Asad bahwa Aban meninggal pada tahun 153H.[footnoteRef:38] Namun, pendapat ini mendapat bantahan dari Muhsin Amin dengan menyatakan bahwa itu adalah kekeliruan, karena saya (Muhsin Amin) mendengar bahwa Aban meninggal pada masa hidupnya Imam al-Ṣādiq dan dia wafat pada tahun 148H.[footnoteRef:39]  [37:  Abū ‘Amr Khalîfah ibn Khayyāt al-‘Usfūrî, Tārîkh Khalîfah ibn Khayyāt (Saudi Arabia: Dār Ṭaibah, 1985), h. 419.]  [38:  Syamsuddin Abî al-Khair Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ali ibn al-Jazrî, Gāyat al-Nihāyah fî Tabaqāt al-Qurrā’, vol. 1 (Bairut: Dār al-Kutub al-‘Alamiyah, 2006), h. 11.]  [39:  Muhsin al-Amîn, A’yān al-Syî’ah, h. 96.] 

	Aban ibn Taglib adalah seorang ulama dari kalangan tabi’în, karena masih bertemu dengan Anas ibn Mālik.[footnoteRef:40] Muhammad ibn Sa’ad (w. 230H) di dalam al-Ṭabaqāt al-Kabîr menggolongkan Aban ibn Taglib pada tingkatan (ṭabaqah) kelima.[footnoteRef:41] Sedangkan Imam al-Żahabî menempatkan Aban ibn Taglib pada tingkatan ketiga dari tabi’în yang menempati level (tingkat) yang sama dengan al-A’masy dan Abū Hanîfah.[footnoteRef:42] Imam Abu Zur’ah menyebutkan di dalam kitabnya tentang perawi-perawi yang meriwayatkan dari Jakfar ibn Muhammad ‘alaihissalam dari kalangan tabi’în dan yang dekat dengan mereka, kemudian dia menyebutkan bahwa Aban ibn Taglib meriwayatkan dari Anas ibn Malik.[footnoteRef:43] Akan tetapi karena masa hidupnya lebih banyak dihabiskan pada masa atbā’ al-tabi’în menyebabkan Muhammad ibn Hibbān al-Bustî (w. 354H) di dalam Masyāhir ‘Ulamā’ al-Amṣār menggolongkan Aban pada tingkatan atbā’ al-tabi’īn dari wilayah Kufah.[footnoteRef:44] Beliau bertemu dengan sejumlah imam seperti ‘Alī ibn al-Husain, Muhammad al-Bāqir dan Jakfar al-Sādiq dan belajar berbagai disiplin ilmu kepada mereka sehingga menjadikannya seorang ulama yang memiliki ilmu yang luas dan mendapat kedudukan yang tinggi di kalangan umat Islam. Oleh karena itu, beliau mendapat restu dari Imam al-Baqir Abu Ja’far dari kalangan Syiah untuk memberikan fatwa kepada umat Islam, sebagaimana yang disebutkan di dalam sebuah riwayat bahwa Imam al-Bāqir Abu Ja’far  pernah mengatakan kepada Aban ibn Taglib: “duduklah di Masjid Madinah dan berikan fatwa kepada umat manusia, karena sesungguhnya aku sangat menyukai ada pada golonganku terlihat seperti kamu”.[footnoteRef:45]  [40:  Abū Naîm Ahmad ibn Abdullah al-Aṣfahānî, Hilyat al-Awliyā’ fî Ṭabaqāt al-Asfiyā’, vol. 3 (Bairut: Dār al-Fikr,1996), h. 302.]  [41:  Muhammad ibn Sa’d ibn Manî’ al-Zuhrî, Kitāb Ṭabaqāt al-Kabîr, vol. 8 (Kairo: al-Syirkah al-Dawliyah, 2001), h. 480.]  [42:  Al-Żahabî, al-Mu’în fî Tabaqāt al-Muhaddiṡîn (Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1998), h. 47.]  [43:  Al-Najāsyî al-Kūfi, Rijāl al-Najasyî, h. 10.]  [44:  Abū Hātim Muhammad ibn Ahmad ibn Hibbān al-Bustî, Masyāhir ‘Ulamā’ al-Amṣār (Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1995), h. 195.]  [45:  Muhammad al-Raisyahrî, Mizān al-Hikmah, vol. 8 (Qum: Dār al-Hadiṣ, 1422H), h. 3149. Al-Mirzā Husain al-Nūrî al-Ṭabrasî, Mustadrak al-Wasā’il wa Mustanbat al-Masā’il, Vol. 17 (Bairut: Muassasah Alî al-Bait li Ihyā’ al-Turaṡ, 1991), 315.] 

Aban ibn Taglib adalah seorang perawi hadis yang banyak meriwayatkan hadis-hadis Nabi Muhammad Saw dan riwayat-riwayatnya tersebut ditemukan baik itu di dalam sebagian kitab-kitab induk hadis Sunni (al-Kutub al-Sittah) dan juga di dalam kitab induk hadis Syiah (al-kutub al-Arba’ah). Banyaknya jumlah hadis yang diriwayatkan oleh Aban ibn Taglib disampaikan oleh Abu Abdullah berikut ini:
أخبرنا أبو الحسين علي بن أحمد، قال: حدثنا محمد بن الحسن عن الحسن بن متيل، عن محمد بن الحسين الزيات، عن صفوان بن يحيى وغيره، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبدالله عليه السلا:ان أبان بن تغلب روى عني ثلاثين ألف حديث فأروها عنه. 
Artinya: Abu al-Husain Ali ibn Ahmad menceritakan kepada kami, Muhammad ibn al-Hasan menceritakan kepada kami dari al-Hasan ibn Matil dari Muhammad ibn al-Husain al-Ziyad, dari Safwan ibn Yahya dan lainnya, dari Aban ibn Uṡman dari Abi Abdullah bahwasanya Aban ibn Taglib meriwayatkan dariku tiga puluh ribu hadis, maka riwayatkanlah hadis-hadis itu darinya.[footnoteRef:46]  [46:  Al-Khū’î, Mu’jam Rijāl al-hadîṡ, h. 134.] 

	Oleh karena itu, Aban ibn Taglib mendengar hadis dari ulama-ulama yang hidup pada masanya. Beliau telah meriwayatkan hadis dari ‘Alî ibn al-Husain, Abū Jakfar, Abū Abdullah Jakfar ibn Muhammad al-Ṣādiq ‘alaihimussalām sebagaimana beliau juga meriwayatkan dari Abū Hamzah, Zarārah dan Saîd ibn al-Musayyib.[footnoteRef:47] Jahm ibn Uṡman al-Madani, al-Hakam ibn ‘Utaibah, Sulaiman al-A’masy, Talhah ibn Musarrif, ‘Adi ibn Ṡabit, Ikrimah maulā ibn Abbās, Umar ibn Żar al-Hamdāni, al-Minhāl ibn Amri al-Asadi dan lainnya.  [47:  Al-Khū’î, Mu’jam Rijāl al-hadîṡ, h. 137.] 

Keluasan ilmu Aban ibn Taglib telah mendapat pengakuan dari Imam al-Sadiq sehingga menyebabkan banyak para pencari hadis yang datang kepadanya untuk mendengarkan hadis.  Sulaim ibn Abî Hayyah menceritakan bahwa ketika beliau meminta kepada Abu Abdullah salaihissalām pada saat akan berpisah agar memperdengarkannya hadis lebih banyak. Kemudian Abū Abdullah mengatakan temui dan dengarkanlah dari Aban ibn Taglib, karena beliau telah mendengar banyak hadis dariku.[footnoteRef:48] Adapun orang-orang yang meriwayatkan hadis darinya adalah Abu Ayyūb, Abū Jamîlah, Abū al-Hasan al-Sawwāq, Abū Sa’îd al-Qammāt, Abū Ali pengarang al-Anmāt, Abū Ali pengarang al-Kalal, Abū al-Faraj, Ibn Abi ‘Umair, Ibn Abi Saîd, Ibn Abî Najrān, Ibn Sinān, Ibn Miskān, Aban ibn Uṡman, Ibrahim ibn al-Faḍl al-Hāsyimî, Ismā’il ibn Abî Sārah, Jamîl ibn Darrāj, Umar ibn Aban al-Kalbî, al-Qāsim ibn Ibrāhim, Malik ibn ‘Atiyah, Ammār ibn Abū al-Yaqzān, Maṡna al-Hannāt, Muhammad ibn Himrān, Muhammad ibn Sālim, Mu’āwiyah ibn ‘Ammār, Aban ibn Abdullah al-Bajali, Idris ibn Yazîd al-Awdi, Hassan ibn Ibrahim al-Kirmani, Hammad ibn Zaid, Daud ibn Isa al-Nakh’î, Sa’id ibn Basyir, Sufyan ibn ‘Uyainah, Sayif ibn ‘Amirah al-Nakh’î, Syu’bah ibn al-Hajjaj dan lainnya. [footnoteRef:49] [48:  Al-Najāsyî al-Kūfî, Rijāl al-Najasyî, h. 13.]  [49:  Jamaluddin Abū al-Hajjāj Yūsuf al-Mizî, Tahżîb al-Kamāl fî Asmā’ al-Rijāl, vol. 2 (Bairut: Mu’assasat al-Risālah, 1982), h. 6-7.] 


Aban ibn Taglib: Antara al-Jarh Dan al-Ta’dîl 
Ilmu al-Jarh dan al-Ta’dîl merupakan salah satu cabang pembahasan ilmu tentang sanad hadis yang memberikan penilain kepada seorang perawi agar diketahui kualitas perawi tersebut. Para ulama telah memberikan perhatian serius terhadap ilmu ini khususnya setelah terjadi fitnah dengan terbunuhnya khalifah Uṡman ibn Affān (w. 35H) dan mulai maraknya hadis-hadis palsu, sehingga ulama mulai bekerja keras dalam memastikan kualitas sebuah hadis agar dapat diketahui antara hadis sahih dengan hadis da’îf (lemah).[footnoteRef:50]  [50:  Muhammad Abu al-Laiṡ al-Khair Abādî, ‘Ulūm al-Hadîṡ Aṣîluhā wa Mu’āṣiruhā (Bairut: Ma’assasah al-Risālah, 2011), h. 85-86.] 

Aban ibn Taglib secara teologi menganut aliran syiah dan dianggap salah satu perawi hadis di dalam aliran tersebut. Imam al-Najāsyî menyebutkan Aban salah satu perawi dari kalangan syiah yang bertemu dengan ‘Alî ibn al-Husain, Abu Jakfar dan Abu Abdullah dan meriwayatkan hadis dari mereka.[footnoteRef:51] Senada dengan itu, Imam al-Ṭūsî (w. 460H) menyebutkan di dalam pembahasan Ashāb Abî Abdullah Ja’far ibn Muhammad al-Ṣādiq bahwa Aban ibn Taglib salah satu perawi dari Imam Ja’far ibn Muhammad al-Ṣādiq.[footnoteRef:52] Periwayatan terhadap hadis-hadis Nabi Muhammad Saw di dalam kitab hadis Sunni tidak hanya dilakukan oleh perawi yang beraliran teologi sunni saja, akan tetapi dijumpai perawi-perawi hadis yang beraliran syiah. Muhammad Ja’far al-Tabasî di dalam kitabnya Rijāl al-Syi’ah fî al-Ṣihāh al-Sittah menyebutkan banyak perawi-perawi syiah yang memiliki riwayat di dalam kitab induk hadis sunni al-kutub al-sittah dan salah satu perawi yang disebutkan di dalam kitab tersebut adalah Aban ibn Taglib.[footnoteRef:53]  [51:  al-Najāsyî, Rijāl al-Najāsyî, h. 10. ]  [52:  Abū Ja’far Muhammad ibn al-Hasan al-Tūsî, Rijāl al-Tūsî (Iran: Mu’assasat al-Nasyr al-Islāmî, 1430H), h. 164.]  [53:  Muhammad Ja’far al-Tabasî, Rijāl al-Syî’ah fî al-Ṣihāh al-Ṣittah (Iran: Markaz Fiqhî A’immah al-Athār, t.t), h. 29-32. ] 

Penelusuran yang dilakukan penulis terhadap riwayat Aban ibn Taglib di dalam al-Kutub al-Sittah menemukan bahwa jumlahnya hanya delapan hadis saja. Tiga hadis ditemukan pada Sahih Muslim, Kitāb al-Ῑmān, nomor 147 dan 149 Bāb Tahrîm al-Kibr wa Bayānuh[footnoteRef:54] dan nomor 198 Bāb Sidq al-Ῑmān wa Ikhlāsih.[footnoteRef:55] Kemudian, pada Sunan Abu Dawud ditemukan dua hadis, yaitu pada Kitāb al-Salāh, nomor 621 Bāb Mā Yu’mar al-Ma’mūm Min Ittibā’ al-Imām,[footnoteRef:56]  dan pada Kitāb al-Hurūf nomor 3987.[footnoteRef:57]  Pada Sunan al-Tirmiżi riwayat Aban ibn Taglib hanya ditemukan satu hadis saja, yaitu pada bāb mā jā’a fî al-kibr, nomor hadis 1999.[footnoteRef:58] Begitu juga pada Sunan al-Nasā’i pada bab kaifiyah al-talbiyah dengan nomor hadis 2752,[footnoteRef:59] dan Sunan Ibn Mājah pada bab mā jā’a fî istiqbāl al-imām wa huwa yakhtub dengan nomor hadis 1136.[footnoteRef:60] [54:  Muslim ibn al-Hajjāj, Ṣahîh Muslim, h. 55.]  [55:  Muslim ibn al-Hajjāj, Ṣahîh Muslim, h. 68.]  [56:  Abu Dāwud Sulaimān ibn al-Asy’aṡ, Sunan Abū Dāwūd, Vol. 1 (Bairut: Dār al-Risālah al-‘Alamiah, 2009), h. 464.]  [57:  Abu Dāwud, Sunan Abū Dāwūd, Vol. 6, h. 112.]  [58:  Abū ‘Isā Muhammad ibn ‘Isā al-Tirmiżî, Sunan al-Tirmiżî, Vol. 3 (Bairut: Dār al-Garb al-Islāmî, 1996), h. 534.]  [59:  Abū Abdurrahman Ahmad ibn Syu’aib ibn ‘Ali al-Nasā’î, al-Sunan al-Nasā’î al-Sugrā (Saudi Arabi: Wizārah al-Syu’ūn al-Islāmiyah wa al-Da’wah wa al-Irsyād, 1999), h. 381.]  [60:  Abu Abdullah Muhammad ibn Yazîd ibn Mājah al-Qazwainî, Sunan Ibn Mājah (Kairo: Dār Ihyā’ al-Kutub al-Arabiyah, t.t.), h. 360.] 

Kemudian, pada kitab-kitab induk hadis mażhab Syiah Aban ibn Taglib memiliki riwayat yang cukup banyak dan jauh lebih banyak daripada yang ada di dalam al-Kutub al-Sittah. Hal ini ditegaskan oleh Imam al-Khū’î bahwa nama Aban ibn Taglib dijumpai pada banyak sanad hadis, kurang lebih 130 sumber dan dari itu semua beliau hanya meriwayatkan dari imam-imam yang ma’ṣum sebanyak 11 saja.[footnoteRef:61] Dari hasil penelusuran melalui al-Maktabah al-Syāmilah  riwayat aban di dalam kitab al-Kafî sebanyak 69 hadis,[footnoteRef:62] pada kitab Man Lā Yahduruh al-Faqîh sebanyak 20 hadis,[footnoteRef:63] pada kitab Tahżîb al-Ahkām sebanyak 38 hadis,[footnoteRef:64] dan pada kitab al-Istibsār sebanyak 17 hadis.[footnoteRef:65]  [61:  Al-Khū’î, Mu’jam Rijāl al-hadîṡ, Vol. 1, h. 137.]  [62:  Di antara hadis-hadis Aban ibn Taglib pada buku ini adalah pada bāb faḍl al-‘ilm wa wujūbuh nomor 8, bāb al-bid’ wa al-ra’y wa al-maqā’îs nomor 15, bāb al-akhżi bi al-sunnah wa syawāhid al-kitāb nomor 8, bāb anna al-hujjah lā taqūm li Allah ‘alā khalqihi illā bi imām nomor 4, bāb mā farad Allah ‘azza wa jalla wa rasūluhu nomor 5, bāb isyarah wa al-nas ‘alā amîr al-mu’minîn nomor 8, bāb maulid al-nabî nomor 25, bāb maulid Abî Ja’far nomor 2. Lihat: Muhammad ibn Yakub al-Kulaini, al-kāfî (Bairut: Manshurāt al-Fajr, 2007).]  [63:  Riwayat-riwayat Aban ibn Taglib ditemukan diberbagai bab pembahasan kitab ini di antaranya pada bāb al-mas nomor 444, bāb mā jā’a fî māni’ al-zakāt nomor 1589, bāb al-khams nomor 1661, bāb wujūb al-taqsîr fî al-sawm fî al-safar nomor 1978, bāb al-sayid wa al-żabāyih nomor 4142, bāb al-nawādir nomor 4642, bāb fadl al-Awlād nomor 4692. Lihat: Abū Jakfar al-Sādūq Muhammad Ali ibn al-Husain ibn Bābawaih al-Qumî, Man Lā Yahduruh al-Faqîh (Iran: Muassasat Intisāriyah li al-Tabā’ah wa al-Nasyar, 2005).]  [64:  Riwayat -riwayat Aban ibn Taglib di dalam kitab Tahżîb al-Ahkām adalah sebagai berikut, di antaranya bāb talqîn al-muhtadirîna wa taujîhihim ‘inda al-wafāt nomor 969 dan 973, bāb fadl al-salāh wa al-mafrūd minhā wa al-masnūn nomor 945, bāb kaifiyat al-salāh wa sifātihā wa al-mafrūd min żalika wa al-masnūn nomor 1205, bāb al-du’ā’ baina al-raka’āt nomor 251, bāb al-salāh fî al-safar nomor 579, bāb al-anfāl nomor 374.   ]  [65:  Riwayat Aban di dalam kitab al-Istibṣār sebanyak 17 riwayat, di antaranya bāb al-maqtūl syahîdan baina al-siffîn nomor 2754, bāb man jāma’ qabla ‘aqdi al-ihrām bi al-talbiyah nomor 634, bāb man qata’a tawāfahu li ażr qabla an yukammil sab’a asywāt nomor 770, bāb kaifiyat al-jam’i baina al-salātaini bi al-mużdalifa nomor 109, bāb annahu iżā syaraṭa ṡubūt al-mirāṡ fî al-mut’ah kanā żalika jā’izan wa wājiban nomor 551.] 

Status aliran syiah Aban ibn Taglib disebutkan para ulama-ulama rijāl di dalam kitab mereka dan ini memiliki implikasi terhadap akseptabilitas riwayat-riwayat yang bersumber darinya. Imam Ibn ‘Adî, sebagaimana yang dinukil al-Żahabî di dalam Mizān al-I’tidāl mengatakan bahwa Aban adalah seorang yang beraliran syiah yang gulu (berlebihan atau melampaui batas),[footnoteRef:66] sehingga Imam al-Bukhari tidak meriwayatkan di dalam kitab sahihnya hadis yang di dalam jalur sanadnya terdapat Aban ibn Taglib (li annahu syi’î ma’ruf).[footnoteRef:67] Sebagian yang lain dari ulama Sunni menganggap Aban sebagai perawi yang dapat dipercaya sehingga dapat diterima hadis-hadis yang bersumber darinya. Abdullah ibn Ahmad mengisahkan tentang kualitas Aban ibn Taglib ketika ditanyakan kepada ayahnya [Ahmad ibn Hanbal], dan Imam Ahmad menjawab bahwa Aban adalah seorang yang ṡiqah dan Imam Syu’bah meriwayatkan hadis darinya.[footnoteRef:68] Imam ‘Adi mengatakan bahwa Aban ibn Taglib adalah orang yang dapat dipercaya dalam periwayatan, meskipun mażhab teologinya adalah Syiah, dia adalah baik dan tidak ada masalah dalam periwayatnya selama yang meriwayatkan darinya orang-orang yang terpercaya.[footnoteRef:69] Sebagian ulama yang lain menegaskan bahwa Aban adalah “saduq fî nafsihi muwaṡṡaq lakinnahu yatasyayya’”.[footnoteRef:70] Senada dengan itu, Imam al-Żahabî di dalam Siyar A’lām al-Nubalā’ menyebutkan: “syi’î jild wa lakinnanu saduq, falanā sidquhu wa ‘alaihi bid’atuhu”[footnoteRef:71] [66:  Al-Żahabî, Mîzān al-I’tidāl, Vol. 1, h. 5]  [67:  Al-Żahabî, Man Takallama fîhi wa huwa Muwaṡṡaq aw Sālih al-Hadîṡ (Saudi Arabia: Fahris Maktabah al-Malik Fahad, 2005), h. 57.]  [68:  Al-Sayid Abū al-Ma’āṭî al-Nūrî, dkk, Mausu’ah Aqwāl al-Imām Ahmad fî Rijāl al-Hadîṡ wa ‘Ilālih, Vol. 1, (Bairut: ‘Ālam al-Kutub, 1997), h. 7.]  [69:  Ahmad ibn Ali ibn Hajar al-‘Asqalānî, Tahżîb al-Tahżîb, Vol. 1, (Kairo: Dār al-Kutub al-Islāmî, t.t), h. 93.]  [70:  Al-Żahabî, Tarîkh al-Islām wa Wafayāt al-Masyāhir wa al-A’lām, Vol. 3, (Bairut: Dār al-Garb al-Islāmî, , 2003), h. 807.]  [71:  Al-Żahabî, Mîzān al-‘I’tidāl, Vol. 1, h. 5.] 

Oleh karena itu, sikap para ulama terhadap Aban ibn Taglib adalah menerima riwayat yang bersumber darinya dan itu disebabkan oleh perbedaan pemahaman tentang gulu antara ulama salaf dan khalaf. Al-syi’î al-gālî pada masa salaf dan dalam tradisi mereka adalah mereka yang membicarakan tentang Uṡman, al-Jubai, Talhah, Mu’āwiyah dan kelompok yang ikut memerangi Ali, namun meraka tidak menghina para sahabat-sahabat yang mulia tersebut. Sedangkan pemahaman al-gālî pada zaman dan tradisi kita adalah mereka yang mengkafirkan sahabat-sahabat yang mulia tersebut dan tidak mengakui syaikhaini [kepemimpinan khalifah Abu Bakar dan Umar ibn al-Khattab] dan ini adalah kesesatan. Oleh karena itu, Aban ibn Taglib tidak pernah mengingkari kepemimpinan khalifah Abu Bakar dan Umar ibn al-Khaṭṭāb, hanya saja beliau berkeyakinan Ali ibn Abî Ṭālib lebih mulia daripada mereka berdua.[footnoteRef:72] [72:  Al-Żahabî, Mîzān al-‘I’tidāl, Vol. 1, h. 6.] 


Kualitas Riwayat Aban di Kutub Sittah
Aban ibn Taglib salah satu periwayat hadis di dalam kitab Sunni. Menurut al-Zahabî jumlah hadis yang diriwayatkannya sekitar seratus hadis.[footnoteRef:73] Namun, dari penelusuran penulis ke Kutub al-Sittah menemukan bahwa jumlah hadis yang diriwatkannya hanya tujuh hadis saja dan riwayatnya ditemukan di dalam semua kitab induk kecuali Sahih Bukhari. Imam Muslim ibn al-Hajjaj meriwayatkan darinya sebanyak 2 hadis tentang larangan bersifat sombong.[footnoteRef:74] Hadis-hadis yang diriwayatkan Imam Muslim ibn al-Hajjaj diakui ulama autentisitasnya sehingga penulis tidak mendiskusikan sanadnya lagi pada pembahasan ini. [73:  Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ (Bairut: Mu’assasat al-Risalah, Vol. 6, 1982), 308]  [74:  Muslim ibn al-Hajjaj al-Naisaburî, Ṣahîh Muslim (Riyad: Dar Taybah, 2006) No. Hadis 147 dan 149, h. 55.] 

	Kemudian Imam Abu Daud meriwayat hadis dari Aban ibn Taglib sebanyak 2 hadis, yaitu hadis nomor 621 dan nomor 3987. Berikut ini redaksi lengkap kedua hadis tersebut:
	No
	Nomor
	Hadis

	1
	621
	حَدَّثَنَا زُهَيْرُ بْنُ حَرْبٍ، وَهَارُونُ بْنُ مَعْرُوفٍ الْمَعْنَى، قَالَا: حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، عَنْ ‌أَبَانَ ‌بْنِ ‌تَغْلِبَ، قَالَ زُهَيْرٌ: حَدَّثَنَا الْكُوفِيُّونَ، أَبَانُ، وَغَيْرُهُ عَنِ الْحَكَمِ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى، عَنِ الْبَرَاءِ، قَالَ: «كُنَّا نُصَلِّي مَعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَا يَحْنُو أَحَدٌ مِنَّا ظَهْرَهُ حَتَّى يَرَى النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَضَعُ»

	2
	3987
	حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ الْفَضْلِ، حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ يَعْنِي ابْنَ عَمْرٍو النَّمَرِيَّ، أَخْبَرَنَا هَارُونُ، أَخْبَرَنِي ‌أَبَانُ ‌بْنُ ‌تَغْلِبَ، عَنْ عَطِّيَةَ الْعَوْفِيِّ، عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: " إِنَّ الرَّجُلَ مِنْ أَهْلِ عِلِّيِّينَ لَيُشْرِفُ عَلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ فَتُضِيءُ الْجَنَّةُ لِوَجْهِهِ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ - قَالَ: وَهَكَذَا جَاءَ الْحَدِيثُ دُرِّيٌّ مَرْفُوعَةٌ الدَّالُ لَا تُهْمَزُ - وَإِنَّ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ لَمِنْهُمْ وَأَنْعَمَا "


Hadis nomor 621 di atas diriwayatkan Imam Abu Daud dari 2 orang gurunya, yaitu Zuhair ibn Harb[footnoteRef:75] dan Harun[footnoteRef:76]. Kedua perawi tersebut mendengarkannya dari Sufyan ibn Uyainah,[footnoteRef:77] dari Aban ibn Taglib,[footnoteRef:78] dari al-Hakam[footnoteRef:79] dari Abdurrahman ibn Abi Laila[footnoteRef:80] dari al-Barra’.[footnoteRef:81] Kriterian perawi pada jalur sanad ini telah terpenuhi sehingga hadis ini dinyatakan sahih. Sedangkan hadis nomor 3987 diriwayatkan Imam Abu Daud dari Yahya ibn al-Fadli[footnoteRef:82] dari Wuhaib[footnoteRef:83] dari Harun[footnoteRef:84] dari Aban ibn Taglib[footnoteRef:85] dari ‘Atiyah al-Aufi[footnoteRef:86] dari sahabat Nabi Saw yang bernama Abu Sa’id al-Khudri.[footnoteRef:87] Pada jalur sanad hadis ini terdapat seorang perawi yang lemah menurut para ulama, yaitu ‘Atiyah ibn Saad sehingga hadis ini dinyatakan da’îf.	 [75:  Nama lengkapnya adalah Abu Khaisamah Zuhair ibn Harb ibn Syidad al-Harasyî al-Baghdadî. Beliau dilahirkan pada tahun 160H dan wafat pada tahun 232H. Perjalanan intelektualnya menjadikannya sebagai salah seorang a’lām al-hadîs sehingga para ulama seperti Imam Bukhari, Imam Muslim, Abu Dawud, Ibn Majah dan lainnya meriwayatkan hadis darinya. Para kritikus hadis memberikan penilaian ta’dîl kepadanya seperti Yahya ibn Ma’în mengatakan beliau seorang yang Ṡiqah. Lihat: Muhammad ibn ahmad ibn Uṡman al-Żahabî,, Siyar A’lām al-Nubalā’ (Bairut: Muassasah al-Risālah, 1983, Vol 11), 489-491.]  [76:  Nama Lengkapnya adalah Abu ‘Ali al-Maruzî Harun ibn Ma’rūf. Seorang periwayat hadis yang diakui pada masanya sehingga Imam Muslim, Imam Abu Daud, Imam Ahmad ibn Hanbal juga meriwayatkan hadis darinya. Beliau seorang ahli hadis yang diakui kesiqahannya oleh pada kritikus hadis. Beliau meninggal pada tahun 231H. Lihat: Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol 11, 129-130.]  [77:  Nama lengkapnya adalah Abu Muhammad Sufyan ibn Uyainah ibn Abî ‘Imran Maimun. Beliau dilahirkan di Kufah pada tahun 107 H dan wafat 196H. keluasana ilmunya dan juga kesiqahannya yang diakui menjadikan banyak orang yang mendengarkan hadis darinya seperti al-A’masy, Ibn Juraij, Syu’bah dan Lainnya. Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 8, 454-474.]  [78:  Biografi perawi ini sudah diuraikan secara detail pada subbah di atas.]  [79:  Namanya adalah Abu Muhammad al-Hakam ibn ‘Utaibah al-Kindî. Belia dilahirkan pada tahun 50H dan meninggal pada tahun 113H. keluasan ilmunya di bidang hadis Nabi Saw menjadikannya sebagai destinasi para pencari hadis, di antara yang mendengarkan hadis darinya adalah al-A’masy, Zaid ibn Abi Unaisah, Aban ibn Taglib dan lainnya. Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 5, 208-210.]  [80:  Nama lengkapnya adalah Abu Isa al-Ansarî al-Kufî. Seorang ulama asal Kufah yang dilahirkan pada masa pemerintahan khalifah Abu Bakr al-Siddik dan meninggal pada tahun 82H. Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 4, 262-267.]  [81:  Beliau seorang sahabat Nabi Saw, memiliki nama al-Barra’ ibn Azib ibn al-Harîs ibn Adi ibn Jusyam ibn Majda’ah ibn Harîs ibn Amr ibn Malik ibn al-Aus al-Ansarî. Beliau meninggal pada tahun 72H. Ibn Asîr, Usd al-Gābah fî Ma’rîfat al-Sahabah (Bairut: Dar Ibn Hazam, 2012), 105-106]  [82:  Namanya Yahya ibn al-Fadl ibn Yahya ibn Kisan ibn Abdullah al-‘Anazî. Beliau seorang perawi saduq, Beliau wafat tahun 256H. Lihat: Ahmad ibn Ali ibn Hajar al-Asqalanî, Tahzîb al-Tahzîb (Bairut: Mu’assasat al-Risālah, t.t), Vol.4, 381.]  [83:  Namanya Wuhaib ibn Amr ibn Uṡman al-Namarî. Imam Ibn Hibban menyebutkannya di dalam kitabnya al-Ṡiqat. Ibn Hajar al-Asqalanî, Tahzîb al-Tahzîb, Vol.4, 333. ]  [84:  Namanya Harun ibn Musa al-Azdî. Seorang ulama yang ṡiqah namun tahun wafatnya tidak ditemukan di dalam kitab rijal. Lihat: Yusuf ibn Abdurrahman ibn Yusuf al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl fî Asma’ al-Rijāl (Bairut: Mu’assasat al-Risālah, 1992), Vol. 30, 115-119. ]  [85:  Biografi perawi ini sudah diuraikan secara detail pada subbah di atas. ]  [86:  ‘Atiyah ibn Sa’ad ibn Junadah al-Aufî. Seorang ulama tabi’în yang ṡiqah, meskipun Sebagian tidak menerima riwayat darinya sebagai hujah. Beliau wafat pada tahun 111H. Lihat: Ibn Sa’ad, al-Tabaqāt al-Kabîr, Vol. 8, 421.]  [87:  Nama Sa’d ibn Malik ibn Sinan ibn Sa’labah ibn ‘Ubaid ibn al-Abjar ibn Auf ibn al-Harîs ibn al-Khazraj. Beliau wafat pada tahun 74H. Lihat Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 3, 168-171.] 

Imam al-Nasa’î meriwayatkan satu hadis dari jalur Aban ibn Taglib, yaitu pada nomor hadis 2751. Berikut ini hadisnya
	1
	2751
	أَخْبَرَنَا أَحْمَدُ بْنُ عَبْدَةَ، قَالَ: حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ، عَنْ أَبَانَ بْنِ تَغْلِبَ، عَنْ أَبِي إِسْحَقَ، عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: «كَانَ مِنْ تَلْبِيَةِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، لَبَّيْكَ اللَّهُمَّ لَبَّيْكَ، لَبَّيْكَ لَا شَرِيكَ لَكَ لَبَّيْكَ، إِنَّ الْحَمْدَ وَالنِّعْمَةَ لَكَ»


Hadis di atas diriwayatkan Imam al-Nasai dari gurunya Ahmad ibn Abdah[footnoteRef:88] dari Hammad Ibn Zaid[footnoteRef:89] dari Aban ibn Taglib[footnoteRef:90] dari Abi Ishaq[footnoteRef:91] dari Abd al-Rahman ibn Yazid[footnoteRef:92] dari sahabat Nabi Saw Abdullah ibn Ma’ud.[footnoteRef:93] Perawi yang meriwayatkan hadis ini memnuhi kriteria kesahihan hadis sehingga hadisnya dihukumi sebagai hadis yang sahih. [88:  Nama lengkapnya Ahmad ibn Abdah ibn Musa al-Dabî al-Basrî. Seorang perawi yang ṡiqah wafat pada tahun 245H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 1, 397-399. ]  [89:  Nama lengkapnya Hammad ibn Zaid ibn Dirham al-Azdî. Seorang perawi yang ṡiqah, lahir pada tahun 98H dan wafat 179H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 7, 239-252.]  [90:  Biografi perawi ini sudah diuraikan secara detail pada subbah di atas.]  [91:  Abu Ishaq Amr ibn Abdullah ibn ‘Ubaid. Seorang tabi’în yang ṡiqah, wafat 129H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 22, 102-112.]  [92:  Abu Bakr Abdurrahman ibn Yazid ibn Qais al-Nakh’î. Seorang perawi yang ṡiqah, wafat pada tahun 73H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 18, 12-14.]  [93:  Namanya Abdullah ibn Mas’ud ibn Gafil ibn Habib ibn Samkh ibn Makhzum. Seorang sahabat senior wafat pada tahun 33H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 16, 121-127.] 

Imam al-Tirmizî juga hanya meriwayat 1 hadis berikut ini:
	1
	1999
	حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ المُثَنَّى، وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ، قَالَا: حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ حَمَّادٍ قَالَ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ، عَنْ أَبَانَ بْنِ تَغْلِبَ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ عَمْرٍو، عَنْ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَلْقَمَةَ، عَنْ عَبْدِ اللَّهِ، عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا يَدْخُلُ الجَنَّةَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ كِبْرٍ، وَلَا يَدْخُلُ النَّارَ ـ يَعْنِي ـ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ إِيمَانٍ»، قَالَ: فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: إِنَّهُ يُعْجِبُنِي أَنْ يَكُونَ ثَوْبِي حَسَنًا وَنَعْلِي حَسَنَةً، قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الجَمَالَ، وَلَكِنَّ الكِبْرَ مَنْ بَطَرَ الحَقَّ وَغَمَصَ النَّاسَ» وَقَالَ بَعْضُ أَهْلِ العِلْمِ فِي تَفْسِيرِ هَذَا الحَدِيثِ: «لَا يَدْخُلُ النَّارَ مَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِنْ إِيمَانٍ»، إِنَّمَا مَعْنَاهُ لَا يُخَلَّدُ فِي النَّارِ


Hadis di atas diriwayatkan Imam al-Tirmizi dari 2 orang gurunya yang Bernama Muhammad ibn al-Musanna[footnoteRef:94] dan Abdullah ibn Abdurrahman.[footnoteRef:95] Mereka meriwayatkan dari Yahya ibn Hammad[footnoteRef:96] dari Syu’bah[footnoteRef:97] dari Aban ibn Taglib[footnoteRef:98] dari Fudail ibn Amr[footnoteRef:99] dari Ibrahim[footnoteRef:100] dari Alqamah[footnoteRef:101] dari sahabat Nabi Saw Abdullah.[footnoteRef:102] Kriteria kesahihan pada perawi hadis ini telah terpenuhi sehingga hadis ini dihukumi sebagai hadis sahih. [94:  Namanya Muhammad ibn al-Musanna ibn ‘Ubaid ibn Qaid ibn Dinar al-‘Anazî. Seorang perawi yang ṡiqah wafat pada tahun 252H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 26, 359-365.]  [95:  Namanya Abdullah ibn Abdurrahman ibn al-Fadl ibn Bahram ibn Abdussamad al-Darimî. Seorang perawi yang alim dan ṡiqah, wafat tahun 255H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 15, 210-217.]  [96:  Namanya Yahya ibn Hammad ibn Abi Ziyad al-Syaibanî. Seorang perawi yang ṡiqah wafat tahun 215H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 31, 276-278.]  [97:  Namanya Syukbah ibn al-Hajjaj ibn al-Wardi al-Azdî. Ulama yang diakui keilmuannya di bidang hadis sehingga digelar dengan Imam al-Muttaqîn. Beliau wafat tahun 160H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 12, 479-495.]  [98:  Biografi perawi ini sudah diuraikan secara detail pada subbah di atas.]  [99:  Namanya Fudail ibn Amr al-Fuqaimi. Seorang perawi siqah, wafat tahun 110H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 23, 278-280.]  [100:  Namanya Ibrahim ibn Yazîd ibn Qais ibn al-Aswad ibn Amr ibn Rabi’ah ibn Zuhl ibn Rabi’ah al-Nakh’i. Seorang ahli hadis yang diakui keilmuannya. Beliau wafat tahun 96H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 2, 233-240.]  [101:  Namanya ‘Alqamah ibn Qais ibn Abdullah ibn Malik ibn Alqamah ibn Salaman ibn Kahl. Beliau perawi yang siqah wafat tahun 72H. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamal, Vol. 20, 300-308.]  [102:  Abdullah ibn Mas’ud. Terjemahnya bisa dilihat pad catatan kaki no.92.] 

Imam Ibn Majah juga meriwayatkan 1 hadis dari Aban ibn Taglib, yaitu nomor 1136, berikut ini
	[bookmark: _Hlk71189529]حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى قَالَ: حَدَّثَنَا الْهَيْثَمُ بْنُ جَمِيلٍ قَالَ: حَدَّثَنَا ابْنُ الْمُبَارَكِ، عَنْ ‌أَبَانَ ‌بْنِ ‌تَغْلِبَ، عَنْ عَدِيِّ بْنِ ثَابِتٍ، عَنْ أَبِيهِ، قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ «إِذَا قَامَ عَلَى الْمِنْبَرِ، اسْتَقْبَلَهُ أَصْحَابُهُ بِوُجُوهِهِمْ»


Hadis di atas diriwayatkan Imam ibn Majah dari Muhammad ibn Yahya[footnoteRef:103] dari Al-Haisam ibn Jamil[footnoteRef:104] dari Ibn Mubarak[footnoteRef:105] dari Aban ibn Taglib[footnoteRef:106] dari Adi ibn Sabit[footnoteRef:107] dari Abihi.[footnoteRef:108] Kriteria perawi hadis ini telah memenuhi syarat sehingga dihukumi sebagai hadis sahih. [103:  Nama lengkapnya adalah Muhammad ibn Yahya ibn Abdullah ibn Khalid ibn Faris ibn Zu’aib. Beliau lahir pada tahun 172 H dan wafat pada tahun 258H. Beliau salah satu ulama yang diakui kesiqahannya di bidang hadis sehingga banyak yang dating untuk mendengarkan hadis darinya di antaranya adalah Abu Zur’ah, Abu Hatim, al-Tirmizî, Ibn Majah dan lainnnya. Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 12, 273-285.]  [104:  Nama lengkanya adalah Abu Sahal al-Antakî. Ulama yang diakui keilmuannya dan kesiqahannya oleh para kritikus hadis sehingga banyak yang datang untuk mendengarkan hadis darinya seperti Ahmad ibn Hanbal, Muhammad ibn Yahya dan lainnya. Beliau wafat pada tahun 213H. Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 10, 396.]  [105:  Abu Abdurrahman Abdullah ibn Mubārak, seorang ulama yang diakui keahlian dan kesiqahannya dan sangat produktif dalam melahirkan karya. Beliau dilahirkan pada tahun 118H dan wafat pada tahun 181H. Muhammad ibn Sa’ad, al-Tabaqāt al-Kabîr (Kairo: al-Syirkah al-Dauliyah, 2001), Vol. 9, 376.]  [106:  Biografi perawi ini sudah diuraikan secara detail pada subbah di atas.]  [107:  Namanya Adi ibn Sabit adalah seorang ulama hadis yang diakui kesiqahan dan keluasan ilmunya di bidang hadis. Beliau wafat pada tahun 116H. Al-Żahabî, Siyar A’lām al-Nubalā’ Vol. 5, 188-189.]  [108:  Sabit al-Ansarî bapak dari Adi ibn Sabit. Seorang perawi yang dinilai ulama lemah jika jalur sanadnya dari Adi ibn Sabit dari ayahnya dari kakeknya. Lihat: al-Mizî, Tahzîb al-Kamāl, Vol. 4, 385-386.] 


Penutup
Perawi Syiah berperan penting dalam meriwayatkan hadis-hadis Nabi Saw. Riwayat-riwayat mereka banyak ditemukan di dalam kitab-kitab hadis Sunni. Salah satunya adalah	Aban ibn Taglib. beliau adalah seorang ulama dari kalangan tabiin yang memiliki sejumlah riwayat baik itu di dalam kitab-kitab hadis Sunni dan juga di dalam kitab-kitab hadis Syiah. Di dalam al-Kutub al-Sittah beliau meriwayatkan sebanyak 7 hadis; 2 hadis di dalam Sahih Muslim, 2 Hadis di dalam Sunan Abu Daud, 1 hadis di dalam Sunan al-Nasai, satu hadis di dalam Sunan al-Tirmizi dan 1 hadis di dalam Sunan Ibn Majah. Riwayat-riwayat Aban ibn Taglib ini dihukum ulama sebagai hadis sahih kecuali 1 hadis di dalam Sunan Abu Daud no. 3987. Kelemahan hadis ini bukan dikarenakan Aban ibn Taglib namun disebabkan perawi lain yang bernama ‘Atiyah al-Awfi. Ini menunjukkan bahwa perawi Aban ibn Taglib yang beraliran teologi syiah merupakan perawi yang dapat diterima Riwayat-riwayatnya oleh ulama Sunni.
	Perawi Syiah dapat diterima hadis-hadis yang mereka riwayatkan selama mereka tidak ekstrim yang mengkafirkan dan menghina para sahabat. Tipologi pemahaman Syiah seperti ini ditemukan secara umum dikalangan para salaf, sedangkan perawi-perawi Syiah khalaf  ditemukan banyak yang ekstrim. Oleh karena itu, Aban ibn Taglib dinyatakan sebagai seorang yang ṡiqah (terpercaya) oleh mayoritas ulama-ulama Sunni dan dianggap riwayat-riwayatnya dapat diterima. Adapun aliran teologinya tidak memberikan dampak pada status riwayatnya.
DAFTAR PUSTAKA
Ahmad, Jumal. “Hadis dan Ilmu Hadis dalam Persfektif Ahlussunnah dan Syiah”, Jurnal of Qur’an and Hadis Studies, Vol.6, No. 1, 2018.
Al-Amîn, Al-Sayid Muhsin, A’yān al-Syî’ah, vol. 2, Bairut: Dār al-Ta’āruf li al-Matbū’āt, 1983. 
Al-Asfahānî, Abū Naîm Ahmad ibn Abdullah, Hilyat al-Awliyā’ fî Ṭabaqāt al-Asfiyā’, vol. 3, Bairut: Dār al-Fikr,1996.
Ibn Aṡîr, Abū al-Sa’ādāt al-Mubārak ibn Muhammad, Jāmi’ al-Uṣūl fî Ahādîṡ al-Rasūl, vol. 1, Suria: Maktabah Dār al-Bayān, 1969.
Al-‘Asqalānî, Ahmad ibn Ali ibn Hajar, Tahżîb al-Tahżîb, Vol. 1, Kairo: Dār al-Kutub al-Islāmî, t.t.
Ibn Al-Asy’aṡ, Abu Dāwud Sulaimān, Sunan Abū Dāwūd, Vol. 1, Bairut: Dār al-Risālah al-‘Alamiah, 2009.
Al-A’zamî, Muhammad Diyā’ al-Rahman, Dirāsāt fî al-Jarh Wa al-Ta’dîl Saudi Arabia: Dār al-Salām, 1324H.
Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia Daring, https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/adil (dikutib, 1 Januari 2019).
Al-Bukhārî, Muhammad ibn Ismā’il ibn Ibrāhim, Ṣahîh al-Bukhārî, Kairo: al-Dār al-‘Ālamiah, 2015.
----------------, al-Tārîkh al-Kabîr, Vol. 1, Dar al-Ma’arif al-Usmaniyah, t.t.
Al-Bustî, Abū Hātim Muhammad ibn Ahmad ibn Hibbān, Masyāhir ‘Ulamā’ al-Amṣār, Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyah, 1995.
----------------, Kitāb al-Ṡiqat, Vol. 6, India: Da’irah al-Ma’arif li al-Hukumah al-‘Aliyah al-Hindiyah, 1973.
Al-Hākim al-Naisabūrî, Abū Abdullah Muhammad ibn Abdullah, Ma’rîfat Ulūm al-Hadîṡ, Bairut: Dār ibn Hazam, 2003.
Ibn Hanbal, Ahmad, al-‘Ilal wa Ma’rîfat al-Rijāl, Vol. 3, Saudi Arabia: Dār al-Khānî, 2001.
Isnaeni, Ahmad. “Sikap Kritikus Hadis Terhadap Periwayat Ahl Bidah” Al-Fikr, Vol. 14, No. 3, 2010.
Al-Jawzajānî, Abū Ishāq Ibrahim ibn Yakqub, Ahwāl al-Rijāl, Bairut: Muassasat al-Risālah, t.t.
Al-Jazrî, Syamsuddin Abî al-Khair Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Ali ibn, Gāyat al-Nihāyah fî Tabaqāt al-Qurrā’, vol. 1, Bairut: Dār al-Kutub al-‘Alamiah, 2006.
Al-Judai’, Abdullah Yusuf, Tahrîr ‘Ulūm al-Hadîṡ, Inggris: Mu’assasat al-Rayyān, 2003.
Kahalah, Umar Rida, Mu’jam al-Mu’allifîn Tarājim Muṣannif al-Kutub al-‘Arābiyah, vol. 1, Bairut: Muassasat al-Risālah, 1993. 
Al-Khairabādî, Muhammad Abu al-Laiṡ, ‘Ulūm al-Hadîṡ Aṣîluhā wa Mu’āṣiruhā, Bairut: Ma’assasah al-Risālah, 2011.
Al-Khū’î, Abū al-Qāsim al-Mūsawî, Mu’jam al-Rijāl al-hadîṡ, vol. 1, Najaf: Mu’assasah al-Imām al-Khū’ al-Islāmiyah, t.t.
Al-Kulainî, Muhammad ibn Yakub, al-kāfî, Bairut: Manshurāt al-Fajr, 2007.
Mahdi, Fahrizal. Pengaruh Sanad Ali Terhadap Autentisitas Hadis: Studi Hadis Thulāsiyāt Sunan Ibn Mājah, Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir Hadis, Vol. 6, No. 1, Juni 2016. 
Al-Maqdamî, Abū Abdullah Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Abî Bakr, Kitāb al-Tārîkh wa Asmā’ al-Muhaddiṡîn wa Kunāhum, Pakistan: Dār al-Kitāb wa al-Sunnah, 1994.
Al-Mizî, Jamaluddin Abū al-Hajjāj Yūsuf, Tahżîb al-Kamāl fî Asmā’ al-Rijāl, vol. 2, Bairut: Mu’assasat al-Risālah, 1982.
Ibn al-Munżîr, Abdurrahman ibn Abi Hātim Muhammad ibn Idris ibn al-Munżîr al-Rāzî, al-Jarh wa al-Ta’dîl, Vol. 2, Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, 1953. 
Muslim ibn al-Hajjāj, Abū al-Husain al-Naisabūrî, Ṣahîh Muslim, Saudi Arabia: Dār al-Ṭaibah, 2006.
Ibn al-Nadîm, al-Fihrist, Bairut: Dā al-Ma’rifah, t.t.
Najaf, Muhammad Taha, Itqān al-Maqāl fî Ahwāl al-Rijāl, t.t.
Al-Najāsyî, Abū al-‘Abbās Ahmad ibn Ali ibn Ahmad ibn al-‘Abbās al-Kūfî, Rijāl al-Najāsyî. Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islāmi, 1418H.
Najeeb, Moath M. “Towards Innovative System for Hadith Isnad Processing”, International Journal of Computer Trends and Technology (IJCTI), Vol 18, No. 6, 2014.
Al-Namirî, Abū ‘Umar Yūsuf ibn Abdullah ibn Muhammad ibn Abd al-Bar al-Andalūsî, al-Tamhîd limā fi al-Muwaṭṭa’ min al-Ma’ānî wa al-Asānîd, vol. 1, Kairo: al-Fārūq al-Hadîṡiyah li al-Ṭabā’ah, 2008.
Al-Nasā’î, Abū Abdurrahman Ahmad ibn Syu’aib ibn ‘Ali, al-Sunan al-Nasā’î al-Sugrā, Saudi Arabi: Wizārah al-Syu’ūn al-Islāmiyah wa al-Da’wah wa al-Irsyād, 1999.
Al-Nawāwî, Abū Zakariyā Yahya ibn Syaraf, al-Minhāj fî Syarh ahih Muslim ibn al-Hajjāj, Saudi Arabia: Bait al-Afkār, t.t.
Al-Nūrî, Al-Sayid Abū al-Ma’āṭî, dkk, Mausu’ah Aqwāl al-Imām Ahmad fî Rijāl al-Hadîṡ wa ‘Ilālih, Vol. 1, Bairut: ‘Ālam al-Kutub, 1997.
Al-Qazwainî, Abu Abdullah Muhammad ibn Yazîd ibn Mājah, Sunan Ibn Mājah, Kairo: Dār Ihyā’ al-Kutub al-Arabiyah, t.t.
Al-Qumî, Abū Jakfar al-Sādūq Muhammad Ali ibn al-Husain ibn Bābawaih, Man Lā Yahduruh al-Faqîh, Iran: Muassasat Intisāriyah li al-Tabā’ah wa al-Nasyar, 2005.
Al-Raisyahri, Muhammad, Mizān al-Hikmah, vol. 8, Qum: Dār al-Hadiṣ, 1422H.
Ibn Rājab al-Hanbalî, Syarah ‘Ilal al-Tirmiżî, vol. 1, Saudi Arabia: Maktabah al-Rusyd, 2001.
Al-Rāzî, Abū Muhammad Abdurrahman Ibn Abî Hātim Muhammad ibn Idris ibn al-Mundhir al-Rāzî, Kitāb al-Jarh wa al-Ta’dîl, vol. 2, Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, t.t.
Al-Suyūtî, Jalaluddin Abdurrahman ibn Abi Bakr, Bugyah  al-Wu’āt fî Tabaqāt al-Lughawiyîn wa al-Nuhhāt, vol. 1, Kairo: Matba’ah Isa al-Baba al-Halibi, 1964.
Al-Syabastari, Abdul Husain, al-Fā’iq fî Ruwāt wa Aṣhāb al-Imām al-Ṣādiq, Vol. 1, Qum: Mu’assasah al-Nasyr al-Islāmi, 1418H.
Al-Syahrazūrî, Imam Abū ‘Amr Uṡmān ibn Abdurrahman, Muqaddimah Ibn al-Ṣalāh fî ‘Ulūm al-Hadîṡ, Bairut: Dār al-Fikr, 2006. 
Al-Syāfi’î, Al-Imam Muhammad ibn Idris, al-Risālah, Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, 2005. 
Al-Ṭabrasî, Al-Mirzā Husain al-Nūrî, Mustadrak al-Wasā’il wa Mustanbat al-Masā’il, Vol. 17, Bairut: Muassasah Alî al-Bait li Ihyā’ al-Turaṡ, 1991.
Al-Tabasî, Muhammad Ja’far, Rijāl al-Syî’ah fi> al-Sihāh al-Sittah, Iran: Markaz Fiqhî A’immah al-Athār, t.t. 
Ibn Taimiyah, Abū al-‘Abbās Taqi al-Dîn Ahmad ibn Abdul Halim, Minhāj al-Sunnah al-Nabawiyah, Vol. 1, Saudi Arabia: Jāmi’ah al-Imām Muhammad ibn Su’ūd al-Islāmiyah, 1986.
Al-Tirmiżî, Abū ‘Isā Muhammad ibn ‘Isā, Sunan al-Tirmiżî, Vol. 3, Bairut: Dār al-Garb al-Islāmî, 1996.
Al-Tūsî, Abū Ja’far Muhammad ibn al-Hasan, Rijāl al-Tūsî, Iran: Mu’assasat al-Nasyr al-Islāmî, 1430H.
Al-‘Usfūrî, Abū ‘Amr Khalîfah ibn Khayyāt, Tārîkh Khalîfah ibn Khayyāt, Saudi Arabia: Dār Ṭaibah, 1985.
Al-Żahabî, Abū Abdullah Syamsuddîn Muhammad ibn Ahmad ibn Uṡmān, Siyar A’lām al-Nubalā’, vol. 6, Bairut: Mu’assasat al-Risālah, 1982.
--------------, al-Mu’în fi> Tabaqāt al-Muhaddiṡîn, Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiah, 1998.
--------------, Mîzān al-I’tidāl fî Naqd al-Rijāl, vol. 1, Baiut: Dār al-Ma’ifah, t.t.
--------------, Man Takallama fihi wa huwa Muwaṡṡaq aw Sālih al-Hadîṡ, Saudi Arabia: Fahris Maktabah al-Malik Fahad, 2005.
--------------, Tarîkh al-Islām wa Wafayāt al-Masyāhir wa al-A’lām, Vol. 3, Bairut: Dār al-Garb al-Islāmî, , 2003.
Ibn Zakariyā, Abū al-Husain Ahmad ibn Fāris, Mu’jam Maqāyîs al-Lugah, Vol. 4, Bairut: Dār al-Fikr, 1979.
Al-Zarkalî, Khairuddîn, al-A’lām Qāmūs Tarājîm, vol. 1, Bairut: Dār al-Alām li al-Malāyîn, 2002.
Al-Zuhrî, Muhammad ibn Sa’d ibn Manî’, Kitāb Ṭabaqāt al-Kabîr, vol. 8, Kairo: al-Syirkah al-Dawliyah, 2001.





