"
*

,.
@

|

Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial:
Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur
Medan Tembung

Living Qur’an and the Ethics of Social Care: The
Implementation of Surah al-Ma‘an at An-Nur Orphanage,
Medan Tembung

Said Fabrezi, Junaidi

Abstract: This article examines the implementation of the values of Surah Al-Ma'un at An-Nur
Orphanage in Medan Tembung from the perspective of Living Quran studies. The study aims
to analyze how the values of Surah Al-Ma'un are internalized, institutionalized, and manifested
in social practices of caregiving and organizational relations within the orphanage. Employing a
qualitative approach, the research utilizes observation, interviews, and documentation, analyzed
through the framework of Living Quran and Quranic ethics. The findings reveal that Surah
Al-Ma’un is not treated merely as a normative-ritual text but is lived as an ethical source shaping
social concern, empathy, and solidarity within the institution. The internalization of these values
occurs through religious habituation, the moral exemplarity of caregivers, and care-based
institutional practices. However, the implementation remains largely confined to charity ethics
and has not fully developed into a structurally oriented social justice ethic. This study contributes
to Living Quran scholarship by highlighting the significance of institutional-level analysis and
offering a reflective reading of Surah Al-Ma’un as a foundation for Qur anic social ethics in the
context of social transformation.

Keywords: Living Qur’an; Surah Al-Ma’un; social concern; orphanage; Qur’anic ethics

@ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0);
E' bttps:/fcreativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | Said Fabrezi & Junaidi

Abstrak: Artikel ini mengkaji implementasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-
Nur Medan Tembung dalam perspektif Living Quran. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis bagaimana Surah Al-Ma'un diinternalisasi, dilembagakan, dan diwujudkan
dalam praktik sosial pengasuban serta relasi kelembagaan panti asuban. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode observasi, wawancara, dan dokumentasi,
serta dianalisis melalui kerangka Living Quran dan etika Qurani. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Surah Al-Ma'un dihidupkan tidak hanya sebagai teks normatif-ritual,
tetapi sebagai sumber nilai etis yang membentuk kepedulian sosial, empati, dan solidaritas di
lingkungan panti. Internalisasi nilai berlangsung melalui pembiasaan religius, keteladanan
pengurus, dan praktik kelembagaan berbasis kepedulian. Namun demikian, implementasi nilai
Surah Al-Ma'un masih didominasi oleh etika karitas dan belum sepenubnya berkembang
menjadi etika keadilan sosial yang bersifar struktural. Penelitian ini berkontribusi pada
pengembangan studi Living Quran dengan menegaskan pentingnya kajian pada level
kelembagaan sosial-keagamaan serta menawarkan pembacaan reflektif terhadap Surah Al-
Ma’un sebagai basis etika sosial Al-Quran dalam konteks transformasi sosial.

Kata Kunci: Living Qur’an; Surah Al-Ma’un; Kepedulian sosial; Panti asuhan; etika Qur’ani

Pendahuluan

Al-Qur’an menempati posisi sentral dalam kehidupan umat Islam, tidak hanya
sebagai teks normatif yang dibaca dan dihafalkan, tetapi juga sebagai sumber nilai
yang membentuk pandangan hidup, etika, dan praktik sosial. Dalam perkembangan
studi Al-Qur’an kontemporer, kesadaran akan pentingnya dimensi praksis Al-
Qur’an melahirkan pendekatan Living Quran, yakni kajian yang menempatkan Al-
Qur’an dalam relasi dinamis dengan realitas sosial, budaya, dan kelembagaan umat
Islam. Pendekatan ini menjadi semakin relevan di tengah kompleksitas persoalan
sosial modern, seperti kemiskinan struktural, kesenjangan sosial, dan lemahnya
solidaritas sosial.' Pendekatan ini memandang Al-Qur’an sebagai teks yang “hidup”,
dihayati dan dioperasionalkan dalam tindakan sosial sehari-hari, bukan semata-mata
sebagai dokumen teologis yang berhenti pada tataran normatif.

Meskipun Islam memiliki ajaran yang sangat kuat tentang keadilan sosial dan
kepedulian terhadap kelompok rentan, realitas sosial menunjukkan bahwa persoalan
kemiskinan dan keterlantaran, khususnya anak yatim dan kaum dhuafa, masih
menjadi problem yang belum terselesaikan secara optimal. Kondisi ini menimbulkan
pertanyaan kritis tentang sejauh mana nilai-nilai Al-Qur’an benar-benar hidup dan
terimplementasi dalam kehidupan umat Islam, terutama dalam konteks
kelembagaan sosial-keagamaan.?

Pendekatan Living Quran berangkat dari paradigma interpretatif yang
memandang makna Al-Qur’an sebagai hasil interaksi antara teks dan konteks sosial.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 267

Sahiron Syamsuddin menegaskan bahwa Living Qur’an tidak bertujuan menilai
benar atau salah suatu praktik keagamaan, melainkan memahami bagaimana Al-
Qur’an dimaknai, dinegosiasikan, dan diwujudkan dalam kehidupan umat.’ Dalam
kerangka ini, praktik keagamaan, budaya kelembagaan, dan relasi sosial dipahami
sebagai ruang artikulasi nilai-nilai Al-Qur’an. Oleh karena itu, kajian Living Qur’an
memiliki irisan yang kuat dengan antropologi agama dan sosiologi Islam, karena
sama-sama menempatkan agama sebagai fenomena sosial yang dapat diamati dan
dianalisis secara empiris.*

Relevansi pendekatan Living Qur’an semakin menguat di tengah kompleksitas
persoalan sosial kontemporer, seperti kemiskinan, ketimpangan sosial, dan
melemahnya solidaritas terhadap kelompok rentan. Meskipun Islam memiliki ajaran
yang tegas mengenai keadilan sosial dan kepedulian terhadap anak yatim serta kaum
dhuafa, realitas sosial menunjukkan bahwa problem keterlantaran dan ketimpangan
masih menjadi persoalan yang berkelanjutan. Fazlur Rahman menegaskan bahwa
pesan moral Al-Qur’an pada dasarnya diarahkan untuk membangun tatanan sosial
yang adil dan berkeadaban, bukan sekadar membentuk kesalehan individual.’
Dengan demikian, ajaran sosial Al-Quran menuntut internalisasi nilai yang
berdampak pada perubahan perilaku dan strukeur sosial.

Dalam konteks inilah Surah Al-Ma’un menempati posisi penting sebagai teks Al-
Qur’an yang secara eksplisit menghubungkan keimanan, ibadah, dan tanggung
jawab sosial. Surah ini mengkritik keras praktik keberagamaan yang bersifat
formalistik dan simbolik, tetapi abai terhadap kepedulian sosial, terutama terhadap
anak yatim dan orang miskin. Quraish Shihab menjelaskan bahwa pendustaan
agama dalam Surah Al-Ma’un tidak merujuk pada penolakan akidah semata,
melainkan pada kegagalan menjadikan ibadah sebagai dasar etika sosial.® Tafsir
klasik seperti Ibnu Katsir dan al-Maraghi juga menegaskan bahwa pengabaian
terhadap anak yatim dan kaum miskin merupakan indikator rapuhnya iman dan
kerasnya hati, meskipun seseorang tampak menjalankan ibadah secara lahiriah.”

Dari  perspektif —etika Qur'ani (Quranic  ethics), Surah Al-Ma’un
merepresentasikan kritik Al-Qur’an terhadap dikotomi antara kesalehan ritual dan
kesalehan sosial. Nilai-nilai seperti kepedulian, empati, keikhlasan, dan solidaritas
sosial menjadi parameter autentisitas keberagamaan. Asghar Ali Engineer bahkan
menempatkan ayat-ayat sosial Al-Qur’an, termasuk Surah Al-Ma’un, sebagai basis
teologis bagi pembelaan terhadap kelompok tertindas dan legitimasi moral bagi
transformasi sosial.® Dengan demikian, Surah Al-Ma’un tidak hanya memiliki
dimensi moral personal, tetapi juga dimensi sosial-struktural yang menuntut
perubahan nyata dalam relasi sosial.

Sejumlah kajian terdahulu telah membahas Surah Al-Ma’un dalam berbagai
perspektif, seperti tafsir tematik, pendidikan karakter, filantropi Islam, teologi sosial,

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



268 | Said Fabrezi & Junaidi

dan kritik terhadap kemunafikan ritual.” Penelitian-penelitian tersebut umumnya
menekankan pesan normatif Surah Al-Ma’un tentang kepedulian dan kritik
terhadap kemunafikan ritual.'® Di sisi lain, studi Living Qur’an lebih banyak
diarahkan pada tradisi pembacaan Al-Qur’an, ritual keagamaan, dan praktk
simbolik di tengah masyarakat."! Meskipun penting, kecenderungan ini
menyebabkan terbatasnya kajian empiris yang mengaitkan nilai Surah Al-Ma’un
dengan praktik sosial kelembagaan secara reflektif-kritis.'?

Panti asuhan sebagai lembaga sosial-keagamaan memiliki peran strategis dalam
internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya yang berkaitan dengan kepedulian
terhadap anak yatim dan kaum dhuafa. Panti Asuhan An-Nur yang terletak di
Kecamatan Medan Tembung merupakan salah satu lembaga sosial Islam yang secara
sadar menjadikan nilai-nilai keagamaan sebagai dasar pengasuhan dan pembinaan
sosial. Dalam praktik kesehariannya, panti ini tidak hanya menyediakan kebutuhan
dasar anak asuh, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai Surah Al-Ma’un dalam
pembinaan ibadah, pembiasaan sikap empati, dan budaya kepedulian sosial. Kondisi
ini menjadikan Panti Asuhan An-Nur sebagai konteks yang relevan untuk mengkaji
bagaimana Surah Al-Ma’un dihidupkan sebagai praktik sosial dalam kerangka
Living Qur’an.

Berdasarkan pemetaan kajian dan realitas empiris tersebut, celah penelitian
(research gap) terletak pada minimnya studi yang secara khusus mengkaji
implementasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un dalam konteks kelembagaan panti asuhan
dengan menggunakan perspektif Living Quran yang bersifat reflektif-kritis.
Sebagian penelitian cenderung berhenti pada deskripsi normatif atau pada aspek
karitatif filantropi Islam, tanpa mengulas secara mendalam bagaimana nilai Surah
Al-Ma’un diinternalisasi, dilembagakan, serta berdampak pada pembentukan
kepedulian sosial dan etos kelembagaan.™

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi nilai-
nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung sebagai praktik
Living Qur’an dalam konteks transformasi sosial. Secara khusus, penelitian ini
berupaya menjelaskan bentuk-bentuk internalisasi nilai Surah Al-Ma’un dalam
pengasuhan dan kehidupan kelembagaan panti, menganalisis dampaknya terhadap
pembentukan kepedulian sosial anak asuh dan pengelola, serta mengidentifikasi
keterbatasan dan tantangan implementasi nilai tersebut dalam kerangka etika

Qur’ani yang lebih reflektif dan berkeadilan.

Surah Al-Ma’un sebagai Praktik Living Qur’an di Panti Asuhan An-Nur

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur
tidak diposisikan semata sebagai teks normatif-ritual, melainkan sebagai sumber
nilai etis yang dioperasionalkan dalam praktik sosial kelembagaan. Temuan ini

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 269

menegaskan bahwa Al-Qur’an hadir sebagai teks yang hidup (living text), yakni teks
yang bekerja dalam ruang sosial melalui tindakan, relasi, dan budaya institusional.
Dalam perspektif Living Qur’an, kebermaknaan Al-Qur’an tidak berhenti pada
aktivitas pembacaan atau pengajaran formal, tetapi terwujud dalam praktk
keseharian yang membentuk cara pandang, sikap, dan struktur relasi sosial warga
lembaga.

Dalam perspektif Living Qur’an, Al-Qur’an dipahami sebagai realitas sosial-
budaya yang “hidup” melalui berbagai bentuk resepsi umat, baik dalam tindakan,
simbol, tradisi, maupun sistem kelembagaan. Sahiron Syamsuddin menjelaskan
bahwa kajian Living Qur’an berangkat dari asumsi bahwa makna Al-Qur’an tidak
berhenti pada hasil tafsir tekstual, tetapi terus diproduksi ulang melalui praksis sosial
yang berulang dan kontekstual.”* Dengan demikian, ayat-ayat Al-Qur’an
memperoleh signifikansi baru sesuai dengan kebutuhan dan problem sosial umat.

Di Panti Asuhan An-Nur, Surah Al-Ma’un dipahami sebagai horizon etis yang
mengaitkan secara langsung antara ibadah dan kepedulian sosial. Pengurus panti
tidak menempatkan surah ini hanya sebagai bacaan pendek dalam shalat, tetapi
sebagai kerangka moral yang membimbing pola pengasuhan anak yatim dan dhuafa.
Surah Al-Ma’un diperlakukan sebagai kritik internal terhadap keberagamaan yang
bersifat simbolik dan terlepas dari tanggung jawab sosial. Dengan demikian, panti
ini merepresentasikan praktik Living Quran yang menolak dikotomi antara
kesalehan ritual dan kesalehan sosial.

Secara teologis, Surah Al-Ma’un menempati posisi penting dalam diskursus etika
sosial Islam. Para mufasir klasik menegaskan bahwa istilah al-din dalam ayat pertama
surah ini tidak hanya bermakna agama dalam pengertian formal, tetapi juga sistem
nilai dan tanggung jawab moral manusia. Al-Tabari, misalnya, menjelaskan bahwa
pendustaan agama dalam Surah Al-Ma’un tercermin dari perilaku sosial yang
menelantarkan anak yatim dan enggan memberi makan orang miskin."” Al-Qurtubi
menambahkan bahwa kritik utama surah ini ditujukan kepada mereka yang
menjalankan shalat secara lahiriah, tetapi kehilangan dimensi etis dan sosialnya.'®

Pemahaman tersebut tercermin dalam cara pengurus dan anak asuh memaknai
shalat. Shalat tidak diajarkan sebagai kewajiban individual yang terpisah dari realitas
sosial, melainkan sebagai praksis etis yang seharusnya melahirkan empati, disiplin,
kejujuran, dan tanggung jawab terhadap sesama. Praktik ini menunjukkan bahwa
Panti Asuhan An-Nur tidak memisahkan antara pendidikan ritual dan
pembentukan karakter sosial. Nilai-nilai Surah Al-Ma’un diinternalisasikan melalui
kegiatan rutin, pembiasaan, dan teladan pengurus. Pola pengasuhan semacam ini
sejalan dengan temuan penelitian tentang pendidikan Islam berbasis nilai sosial,
yang menegaskan bahwa internalisasi nilai lebih efektif dilakukan melalui
keteladanan dan praktik berulang daripada melalui ceramah normatif semata.'”

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



270 | Said Fahrezi & Junaidi

Pola ini sejalan dengan penafsiran Quraish Shihab yang menegaskan bahwa
Surah Al-Ma’un merupakan kritik tajam terhadap orang-orang yang rajin beribadah
secara lahiriah, tetapi lalai terhadap penderitaan sosial di sekitarnya.'® Dalam konteks
panti, kritik tersebut diterjemahkan ke dalam pembinaan karakter anak asuh agar
ibadah yang mereka lakukan berimplikasi pada perilaku sosial yang peduli dan
bertanggung jawab.

Pendekatan ini sejalan dengan tafsir sosial M. Quraish Shihab yang menegaskan
bahwa Surah Al-Ma’un merupakan koreksi terhadap dikotomi antara kesalehan
ritual dan kesalehan sosial. Menurutnya, ibadah ritual kehilangan makna substantif
apabila tidak berimplikasi pada pembelaan terhadap kelompok lemah dan
penguatan solidaritas sosial.’” Dalam konteks panti asuhan, tafsir ini menemukan
relevansinya karena anak yatim bukan hanya objek belas kasihan, tetapi subjek
utama dari pesan moral Surah Al-Ma’un.

Lebih jauh, praktik Living Qur’an di Panti Asuhan An-Nur tampak dalam cara
lembaga membangun budaya sosial yang berlandaskan nilai kepedulian. Relasi
antara pengurus dan anak asuh tidak semata bersifat administratif atau hierarkis,
tetapi dipahami sebagai relasi amanah dan tanggung jawab moral. Nilai-nilai Surah
Al-Ma’un, seperti keikhlasan, anti-riya, dan solidaritas, menjadi rujukan etis dalam
interaksi sehari-hari, baik dalam pengelolaan donasi, distribusi bantuan, maupun
pendampingan psikososial anak asuh.

Dalam kajian Living Qur’an kontemporer, praktik semacam ini dapat
dikategorikan sebagai bentuk resepsi fungsional Al-Qur’an. Ahmad Rafiq menyebut
resepsi fungsional sebagai bentuk penerimaan Al-Qur’an yang menjadikan ayat-
ayatnya sebagai dasar legitimasi tindakan dan kebijakan sosial.”* Di Panti Asuhan
An-Nur, Surah Al-Ma’un tidak hanya dibaca atau ditafsirkan, tetapi “difungsikan”
sebagai kerangka etis dalam merumuskan tujuan dan praktik kelembagaan.

Dari sudut pandang sosiologi agama, keberadaan Surah Al-Ma’un sebagai
horizon etis juga menunjukkan bahwa Al-Qur’an berperan dalam membentuk
moral community. Nilai-nilai Qur’ani yang diinternalisasikan secara kolektif
menciptakan kesepahaman moral bersama yang mengatur perilaku individu dalam
komunitas panti. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian dalam Journal of
Qur’anic Studies yang menegaskan bahwa Al-Qur’an sering kali berfungsi sebagai
sumber etika publik dalam komunitas Muslim, bukan hanya sebagai pedoman
spiritual individual.*!

Dengan demikian, Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur dapat dipahami
sebagai praktik Living Qur’an yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks hidup dan
transformatif. Surah ini membingkai cara lembaga memandang ibadah, pengasuhan,
filantropi, dan relasi sosial secara integral. Keberagamaan tidak direduksi menjadi

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 271

ritual individual, tetapi dipahami sebagai komitmen etis terhadap keadilan sosial dan
pembelaan terhadap kelompok rentan.

Praktik ini menunjukkan bahwa Living Qur’an bukan sekadar pendekatan
akademik, tetapi realitas keberagamaan yang dapat diamati secara empiris. Melalui
penghayatan dan operasionalisasi nilai Surah Al-Ma’un, Panti Asuhan An-Nur
menghadirkan Al-Qur’an sebagai sumber nilai yang membumi, kontekstual, dan
relevan dengan problem sosial kontemporer, khususnya dalam isu pengasuhan anak
yatim dan kepedulian sosial.

Pola Internalisasi Nilai-Nilai Surah Al-Ma’un

Internalisasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur berlangsung
melalui proses yang tidak instan, melainkan melalui mekanisme pedagogis,
relasional, dan kelembagaan yang saling terkait. Dalam perspektif Living Qur’an,
internalisasi nilai tidak cukup dipahami sebagai proses kognitif berupa pemahaman
teks, tetapi sebagai proses sosial yang melibatkan pembiasaan, keteladanan, dan
struktur institusional yang memungkinkan nilai-nilai Al-Qur’an hidup dalam
praktik keseharian. Berdasarkan temuan penelitian, terdapat tiga pola utama
internalisasi nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur, yakni pembiasaan
religius, keteladanan sosial pengurus, dan praktik kelembagaan berbasis kepedulian.

1. Pembiasaan Religius: Menjembatani Ibadah dan Kepedulian Sosial

Pola pertama internalisasi nilai Surah Al-Ma’un adalah pembiasaan religius, yaitu
pengintegrasian pesan-pesan surah ini dalam kegiatan ibadah, pengajian, dan nasihat
harian. Pembiasaan ini berfungsi sebagai medium utama untuk menanamkan
pemahaman bahwa kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin merupakan
bagian inheren dari keberagamaan yang autentik. Dengan kata lain, nilai sosial
dalam Surah Al-Ma’un tidak diposisikan sebagai pelengkap etika, melainkan sebagai
inti dari ekspresi iman.

Dalam praktiknya, pembacaan dan penghafalan Surah Al-Ma’un selalu disertai
dengan penjelasan kontekstual mengenai makna ayat-ayatnya. Anak asuh diarahkan
untuk memahami bahwa kritik Al-Qur’an terhadap orang yang “melalaikan shalat”
bukan semata-mata ditujukan kepada aspek teknis ibadah, tetapi kepada kegagalan
shalat dalam membentuk kepedulian sosial. Tafsir ini sejalan dengan penjelasan al-
Qurtubi yang menegaskan bahwa kelalaian shalat dalam Surah Al-Ma’un mencakup
sikap riya dan ketidakpedulian terhadap hak sosial orang lain.?

Dari perspektif pendidikan Islam, pembiasaan religius merupakan metode yang
efektif dalam pembentukan karakter karena bekerja melalui repetisi dan pengalaman
langsung. Al-Ghazali menegaskan bahwa akhlak tidak terbentuk melalui

pengetahuan semata, tetapi melalui pembiasaan amal saleh yang dilakukan secara

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



272 | Said Fahrezi & Junaidi

konsisten hingga menjadi tabiat.”> Dalam konteks Panti Asuhan An-Nur,
pembiasaan religius berbasis Surah Al-Ma’un secara perlahan membentuk kesadaran
anak asuh bahwa ibadah ritual dan tanggung jawab sosial merupakan satu kesatuan
yang tidak terpisahkan.

Pendekatan ini juga sejalan dengan kajian kontemporer tentang religious
socialization yang menunjukkan bahwa nilai-nilai keagamaan lebih efektif
diinternalisasikan melalui praktik keseharian daripada melalui pengajaran normatif
yang abstrak. Penelitian dalam Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies menegaskan
bahwa praktik keagamaan yang diulang dalam konteks sosial tertentu berkontribusi
signifikan terhadap pembentukan orientasi moral individu.** Dengan demikian,
pembiasaan religius di panti berfungsi sebagai fondasi awal bagi internalisasi nilai

Surah Al-Ma’un.
2. Keteladanan Sosial Pengurus: Nilai yang Dihidupkan dalam Relasi

Pola kedua internalisasi nilai Surah Al-Ma’un adalah keteladanan sosial pengurus.
Dalam konteks Living Qur’an, keteladanan memiliki peran sentral karena nilai-nilai
Al-Qur’an lebih mudah dipahami dan dihayati ketika diwujudkan dalam tindakan
nyata. Pengurus panti berfungsi sebagai figur moral yang merepresentasikan nilai
amanah, keikhlasan, dan empati, terutama dalam pengelolaan donasi, pola
komunikasi dengan anak asuh, serta respons terhadap kebutuhan psikososial
mereka.

Sahiron Syamsuddin menekankan bahwa Living Qur'an bekerja secara efektif
melalui praksis sosial yang dapat diamati, di mana ayat-ayat Al-Qur’an “berbicara”
melalui tindakan manusia.”® Dalam hal ini, pengurus panti tidak hanya
menyampaikan pesan Surah Al-Ma’un secara verbal, tetapi juga memperagakannya
dalam kehidupan sehari-hari. Anak asuh belajar tentang makna amanah dari cara
pengurus mengelola bantuan secara transparan, dan belajar tentang empati dari sikap
pengurus yang responsif terhadap persoalan mereka.

Tradisi Islam sendiri menempatkan keteladanan sebagai metode utama
pendidikan moral. Nabi Muhammad SAW digambarkan oleh Al-Qur’an sebagai
uswah hasanah (teladan yang baik), yang mengajarkan nilai-nilai wahyu melalui
perilaku sebelum melalui pengajaran verbal. Ibn Katsir menegaskan bahwa
efektivitas dakwah Nabi terletak pada keselarasan antara ajaran dan tindakan
beliau.?® Dalam konteks panti asuhan, keteladanan pengurus menjadi faktor penting
dalam membangun kepercayaan dan keterikatan emosional anak asuh terhadap
nilai-nilai yang diajarkan.

Dari sudut pandang psikologi sosial, relasi interpersonal yang hangat dan suportif
memperkuat proses internalisasi nilai. Anak-anak yang kehilangan figur orang tua
cenderung lebih mudah menginternalisasi nilai dari figur pengganti yang

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 273

memberikan rasa aman dan penghargaan. Dengan demikian, keteladanan sosial
pengurus tidak hanya berfungsi sebagai transmisi nilai Qur’ani, tetapi juga sebagai
sarana pemulihan psikososial anak asuh.

3. Praktik Kelembagaan Berbasis Kepedulian: Institusionalisasi Nilai Qur’ani

Pola ketiga adalah praktik kelembagaan berbasis kepedulian, yaitu upaya
menginstitusionalisasikan nilai-nilai Surah Al-Ma’un dalam kebijakan dan program
panti asuhan. Pada tahap ini, nilai Qur’ani tidak hanya hidup dalam kesadaran
individual, tetapi juga diupayakan untuk menjadi bagian dari sistem dan struktur
organisasi. Program pengasuhan, pendidikan, dan pemenuhan kebutuhan dasar
dirancang untuk menciptakan rasa aman, kebersamaan, dan solidaritas sosial di
antara anak asuh.

Tafsir sosial terhadap Surah Al-Ma’un mendukung pendekatan ini. Al-Maraghi
menjelaskan bahwa pesan utama surah ini menuntut adanya tanggung jawab sosial
kolektif terhadap kelompok rentan, bukan sekadar kepedulian individual.”” Dengan
demikian, kebijakan panti yang berorientasi pada perlindungan dan pemenuhan hak
dasar anak dapat dipahami sebagai bentuk konkret implementasi nilai Surah Al-
Ma’un dalam ranah kelembagaan.

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa praktik kelembagaan
berbasis kepedulian di Panti Asuhan An-Nur masih memiliki keterbatasan.
Orientasi pemberdayaan jangka panjang—seperti penguatan keterampilan ekonomi
dan kemandirian sosial—belum sepenuhnya terlembagakan secara sistematis.
Kondisi ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai Surah Al-Ma’un masih dominan
berada dalam kerangka etika karitas, belum berkembang menuju etika keadilan
sosial yang menuntut transformasi struktural.

Fazlur Rahman menegaskan bahwa nilai moral Al-Qur’an harus diterjemahkan
secara kreatif ke dalam konteks sosial melalui apa yang ia sebut sebagai gerak ganda
(double movement), yakni dari konteks wahyu menuju prinsip moral universal, lalu
kembali ke konteks sosial kontemporer dalam bentuk kebijakan yang berkeadilan.?®
Dalam konteks Panti Asuhan An-Nur, tantangan utama adalah bagaimana nilai
kepedulian Surah Al-Ma’un tidak hanya diwujudkan dalam bantuan langsung,
tetapi juga dalam sistem pemberdayaan yang berkelanjutan.

Ketiga pola internalisasi tersebut—pembiasaan religius, keteladanan sosial, dan
praktik kelembagaan—menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-
Nur benar-benar berfungsi sebagai praktik Living Qur’an. Nilai-nilai Al-Qur’an
dihadirkan secara utuh, mulai dari ranah ibadah personal hingga kebijakan
kelembagaan. Meskipun demikian, penguatan aspek pemberdayaan dan refleksi
kritis terhadap struktur sosial masih menjadi agenda penting agar internalisasi nilai

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



274 | Said Fahrezi & Junaidi

Surah Al-Ma’un dapat menghasilkan dampak transformasi sosial yang lebih luas dan
berkelanjutan.

Dampak Implementasi tethadap Pembentukan Kepedulian Sosial

Implementasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur memberikan
dampak yang signifikan terhadap pembentukan kepedulian sosial anak asuh, baik
pada level perilaku individual maupun pada pembentukan kultur sosial lembaga.
Dampak ini tidak muncul secara instan, melainkan melalui proses internalisasi yang
berkelanjutan sebagaimana telah dijelaskan pada bagian sebelumnya. Dalam
perspektif Living Qur’an, dampak tersebut dapat dipahami sebagai hasil dari praksis

sosial Al-Qur’an yang dihidupi secara konsisten dalam ruang keseharian.

1. Pembentukan Habitus Religius-Sosial

Salah satu dampak utama dari implementasi nilai Surah Al-Ma’un adalah
terbentuknya habitus religius-sosial di lingkungan panti. Anak asuh menunjukkan
peningkatan kepedulian terhadap sesama, kebiasaan berbagi, serta kedisiplinan
dalam menjalankan ibadah. Dalam kerangka teori Pierre Bourdieu, habitus
dipahami sebagai sistem disposisi yang tertanam secara gradual melalui praktik sosial
yang berulang dan berlangsung dalam struktur tertentu.” Praktik-praktik religius
dan sosial yang dilakukan secara konsisten di Panti Asuhan An-Nur—seperti shalat
berjamaah, pembiasaan berbagi, dan kerja kolektif—secara perlahan membentuk
disposisi moral anak asuh.

Habitus religius-sosial ini menjadikan kepedulian bukan sekadar respons
situasional, melainkan kecenderungan sikap yang relatif stabil. Anak asuh tidak
hanya diajak untuk memahami secara normatif pentingnya menolong sesama, tetapi
juga dibiasakan untuk melakukannya dalam konteks kehidupan bersama. Dalam hal
ini, nilai Surah Al-Ma'un berfungsi sebagai sumber legitimasi moral yang
memperkuat praktik sosial tersebut.

Kajian Living Qur’an menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an yang diresepsi
melalui praktik sosial memiliki potensi besar dalam membentuk orientasi etis
komunitas Muslim. Penelitian Mun’im Sirry menegaskan bahwa Al-Qur’an sering
kali berfungsi sebagai sumber pembentukan moral imagination, yaitu kerangka
berpikir moral yang memandu tindakan sosial umat.** Dalam konteks Panti Asuhan
An-Nur, Surah Al-Ma’un menjadi bagian dari imajinasi moral anak asuh tentang
makna iman dan keberagamaan.

2. Peningkatan Kepedulian dan Solidaritas Sosial

Dampak implementasi Surah Al-Ma’un juga tampak pada meningkatnya
solidaritas sosial di antara anak asuh. Mereka menunjukkan kecenderungan untuk
saling membantu, berbagi sumber daya yang terbatas, serta menjaga perasaan teman

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 275

sebaya. Solidaritas ini tidak hanya bersifat emosional, tetapi juga diwujudkan dalam
tindakan konkret, seperti membantu teman yang sakit atau mengalami kesulitan
belajar.

Dari perspektif etika Islam, solidaritas sosial merupakan manifestasi dari iman
yang autentik. Al-Qur’an secara konsisten menegaskan bahwa kepedulian terhadap
kelompok lemah merupakan indikator utama keberagamaan. M. Quraish Shihab
menjelaskan bahwa pesan moral Surah Al-Ma’un menuntut adanya sensitivitas sosial
yang terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari, bukan sekadar dalam wacana
keagamaan.’’ Temuan di Panti Asuhan An-Nur menunjukkan bahwa pesan tersebut
relatif berhasil diinternalisasikan pada level komunitas internal panti.

Penelitian dalam Journal of Islamic Social Welfare juga menunjukkan bahwa
lembaga pengasuhan berbasis nilai agama memiliki potensi besar dalam membentuk
solidaritas sosial anak, terutama ketika nilai-nilai tersebut dipraktikkan secara
konsisten dan kontekstual.** Hal ini memperkuat temuan bahwa implementasi nilai
Surah Al-Ma’un di panti berkontribusi positif terhadap pembentukan kepedulian

sosial anak asuh.

3. Dampak Psikososial: Pembentukan Harga Diri dan Identitas Moral

Selain dampak sosial, implementasi nilai Surah Al-Ma’un juga memberikan
dampak psikososial yang signifikan. Penelitian ini menemukan bahwa anak asuh
mengalami peningkatan rasa harga diri (self-esteem) dan identitas moral. Mereka
tidak semata-mata memaknai diri sebagai objek belas kasihan, tetapi sebagai subjek
yang dimuliakan oleh ajaran agama. Pesan Surah Al-Ma'un tentang pentingnya
memuliakan anak yatim memberikan legitimasi teologis bagi pembentukan identitas
positif tersebut.

Dalam perspektif psikologi sosial, pengakuan dan penghargaan terhadap
martabat individu merupakan faktor penting dalam pembentukan harga diri.
Praktik pengasuhan yang berlandaskan nilai empati dan penghormatan,
sebagaimana diilhami oleh Surah Al-Ma’un, berkontribusi pada terciptanya
lingkungan psikososial yang suportif. Penelitian dalam Child & Family Social Work
menunjukkan bahwa lingkungan pengasuhan yang menekankan penghargaan dan
partisipasi aktif anak berpengaruh positif terhadap pembentukan harga diri dan
resiliensi psikologis.*

Dari sudut pandang Living Qur’an, dampak psikososial ini menunjukkan bahwa
Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai pedoman normatif, tetapi juga sebagai
sumber makna eksistensial bagi individu. Ayat-ayat Al-Qur’an yang dihayati secara
kontekstual mampu membentuk cara individu memandang dirinya sendiri dan
posisinya dalam komunitas.

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



276 | Said Fahrezi & Junaidi

4. Keterbatasan Dampak dan Potensi Ketergantungan Struktural

Meskipun memberikan dampak positif, penelitian ini juga mengidentifikasi
sejumlah keterbatasan. Relasi pengasuhan di Panti Asuhan An-Nur bersifat
asimetris, di mana pengurus memegang otoritas dan sumber daya utama. Kondisi
ini menyimpan potensi ketergantungan struktural, terutama ketika kepedulian sosial
lebih banyak diwujudkan dalam bentuk bantuan langsung (charity-based assistance).

Kepedulian sosial yang terbentuk cenderung terbatas pada ruang internal panti
dan belum sepenuhnya berkembang menjadi kesadaran kritis terhadap persoalan
sosial yang lebih luas, seperti kemiskinan struktural dan ketimpangan sosial. Dalam
perspektif sosiologi  kritis, kondisi ini menunjukkan bahwa pembentukan
kepedulian sosial masih berada pada level mikro dan belum terhubung dengan
kesadaran transformasi struktural.

Fazlur Rahman menegaskan bahwa pesan moral Al-Qur'an menuntut
penerjemahan nilai ke dalam sistem sosial yang berkeadilan, bukan hanya pada
praktik kedermawanan individual.** Dengan demikian, tantangan utama ke depan
adalah bagaimana implementasi Surah Al-Ma’un di panti dapat diperluas dari
pembentukan kepedulian interpersonal menuju kesadaran sosial yang lebih kritis
dan transformatif.

5. Sintesis Dampak Implementasi

Secara keseluruhan, implementasi nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur
berdampak positif terhadap pembentukan kepedulian sosial, solidaritas, dan
identitas moral anak asuh. Praktik Living Qur’an yang dijalankan secara konsisten
berhasil membentuk habitus religius-sosial yang mendukung nilai empati dan
tanggung jawab sosial. Namun, keterbatasan dalam pengembangan kesadaran
struktural menunjukkan bahwa dampak tersebut masih perlu diperluas melalui
pendekatan pemberdayaan dan refleksi kritis yang lebih mendalam.

Antara Etika Karitas dan Etika Keadilan Sosial

Bagian diskusi ini bertujuan untuk menempatkan temuan penelitian tentang
implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur dalam kerangka teoritik
yang lebih luas, khususnya perdebatan antara etika karitas (charity ethics) dan etika
keadilan sosial (justice ethics). Diskusi ini penting untuk menilai sejauh mana
praktik Living Qur’an di panti tidak hanya membentuk kepedulian interpersonal,
tetapi juga berkontribusi pada transformasi sosial yang lebih struktural.

1. Etika Karitas dalam Praktik Pengasuhan Berbasis Al-Ma’un

Temuan penelitian menunjukkan bahwa implementasi nilai Surah Al-Ma’un di
Panti Asuhan An-Nur masih dominan berada dalam kerangka etika karitas.
Kepedulian sosial diwujudkan melalui bantuan langsung, pemenuhan kebutuhan

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 277

dasar anak asuh, serta pengasuhan berbasis empati dan kasih sayang. Etika karitas
ini memiliki landasan teologis yang kuat dalam Islam, khususnya dalam ajaran
sedekah, infak, dan kepedulian terhadap anak yatim.

Dalam Surah Al-Ma’un, perintah untuk memperhatikan anak yatim dan orang
miskin secara eksplisit menegaskan pentingnya tindakan konkret dalam merespons
penderitaan sosial. Para mufasir klasik seperti al-Tabari menegaskan bahwa celaan
terhadap pendusta agama dalam surah ini diarahkan kepada mereka yang gagal
menunjukkan kepedulian nyata terhadap kelompok rentan.’> Dalam konteks panti
asuhan, etika karitas ini menemukan relevansinya karena kebutuhan dasar anak
yatim memang harus dipenuhi secara segera dan berkelanjutan.

Dari perspektif Living Qur’an, etika karitas dapat dipahami sebagai bentuk
resepsi fungsional Al-Qur’an yang paling awal dan paling mudah dioperasionalkan.
Ayat-ayat Al-Qur’an diterjemahkan ke dalam tindakan nyata yang langsung
dirasakan manfaatnya oleh penerima. Penelitian dalam Al-Bayan: Journal of Qur’an
and Hadith Studies menunjukkan bahwa banyak praktik Living Qur’an di tingkat
komunitas berangkat dari logika karitas sebelum berkembang ke bentuk
pemberdayaan yang lebih kompleks.*

Namun demikian, etika karitas juga memiliki keterbatasan. Bantuan langsung
yang tidak disertai dengan strategi pemberdayaan berpotensi melanggengkan relasi
asimetris antara pemberi dan penerima. Dalam konteks panti asuhan, relasi ini
tampak dalam posisi anak asuh yang lebih sering ditempatkan sebagai objek
penerima bantuan daripada subjek perubahan sosial.

2. Etika Keadilan Sosial sebagai Horizon Normatif Al-Qur’an

Berbeda dengan etika karitas yang berfokus pada respons langsung terhadap
penderitaan, etika keadilan sosial menuntut adanya perubahan struktural yang lebih
mendasar. Dalam perspektif ini, kepedulian sosial tidak berhenti pada pemberian
bantuan, tetapi diarahkan pada upaya mengatasi akar penyebab kemiskinan dan
ketimpangan.

Fazlur Rahman menawarkan kerangka double movement sebagai metode untuk
memahami pesan moral Al-Qur’an secara transformatif. Menurut Rahman, ayat-
ayat sosial Al-Qur'an—termasuk Surah Al-Ma’un—harus dipahami dengan cara
bergerak dari konteks historis wahyu menuju prinsip moral universal, kemudian
kembali ke konteks sosial kontemporer dalam bentuk kebijakan dan sistem yang
berkeadilan.”” Dalam kerangka ini, Surah Al-Ma’un tidak hanya menuntut
kepedulian individual, tetapi juga mengimplikasikan kewajiban kolektif untuk
membangun sistem sosial yang melindungi kelompok rentan.

Quraish Shihab juga menegaskan bahwa pesan Al-Qur’an tentang kepedulian

sosial mengandung dimensi keadilan yang melampaui karitas. Menurutnya, bantuan

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



278 | Said Fahrezi & Junaidi

yang bersifat karitatif harus dilihat sebagai langkah awal, bukan tujuan akhir dari
misi sosial Islam.*® Dengan demikian, etika keadilan sosial dapat dipahami sebagai
horizon normatif yang seharusnya dituju oleh praktik Living Qur’an.

3. Perbandingan dengan Teologi Al-Ma’un dalam Tradisi Muhammadiyah

Diskusi tentang etika karitas dan keadilan sosial menjadi semakin relevan ketika
temuan penelitian ini dibandingkan dengan teologi Al-Ma'un dalam tradisi
Muhammadiyah. Sejak awal abad ke-20, Surah Al-Ma’un telah menjadi basis
teologis bagi gerakan sosial Muhammadiyah yang menekankan institusionalisasi
amal sosial secara sistematis, seperti pendirian sekolah, rumah sakit, dan panti
asuhan.

Ahmad Dahlan memaknai Surah Al-Ma’un bukan sekadar sebagai seruan moral
individual, tetapi sebagai panggilan untuk membangun sistem sosial yang
berkeadilan. Penafsiran ini mendorong Muhammadiyah untuk mengembangkan
amal usaha yang bersifat berkelanjutan dan terorganisasi. Penelitian dalam Journal
of Indonesian Islam menunjukkan bahwa teologi Al-Ma’un Muhammadiyah
berhasil mentransformasikan etika karitas menjadi etika kelembagaan yang lebih
sistemik.”

Jika dibandingkan dengan praktik di Panti Asuhan An-Nur, terlihat bahwa
internalisasi nilai Surah Al-Ma’un masih bertumpu pada moralitas personal
pengurus dan kepedulian interpersonal. Meskipun efektif dalam membentuk
solidaritas internal, pendekatan ini belum sepenuhnya berkembang menjadi sistem
pemberdayaan yang terlembagakan secara kuat.

4. Living Quran antara Moralitas Mikro dan Transformasi Makro

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik Living Qur’an di Panti
Asuhan An-Nur lebih banyak menghasilkan transformasi pada level mikro, yakni
pembentukan karakter, kepedulian sosial, dan solidaritas internal. Transformasi ini
penting dan bernilai, terutama dalam konteks pengasuhan anak yatim. Namun, dari
sudut pandang keadilan sosial, transformasi mikro perlu dihubungkan dengan
agenda perubahan makro.

Kajian-kajian Living Qur’an kontemporer menegaskan bahwa Al-Qur’an
memiliki potensi sebagai sumber kritik sosial. Mun’im Sirry berargumen bahwa
resepsi Al-Qur’an yang bersifat praksis seharusnya tidak berhenti pada afirmasi
moral, tetapi juga membuka ruang bagi kritik terhadap struktur sosial yang tidak
adil.** Dalam konteks ini, praktik di Panti Asuhan An-Nur masih menyisakan ruang
untuk pengembangan refleksi kritis terhadap isu kemiskinan struktural dan
ketimpangan sosial.

Diskusi ini menunjukkan bahwa implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan
An-Nur berada pada persimpangan antara etika karitas dan etika keadilan sosial.

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 279

Etika karitas yang dominan memberikan dampak positif dalam pemenuhan
kebutuhan dasar dan pembentukan kepedulian sosial, tetapi belum sepenuhnya
mengarah pada transformasi struktural. Oleh karena itu, penguatan dimensi
keadilan sosial menjadi agenda penting agar praktik Living Qur’an dapat
berkontribusi lebih luas terhadap perubahan sosial yang berkelanjutan.

Living Qur’an dan Tantangan Kelembagaan

Pembahasan mengenai Living Qur’an dalam konteks Panti Asuhan An-Nur pada
akhirnya mengarah pada persoalan kelembagaan, yakni sejauh mana nilai-nilai Surah
Al-Ma’un yang telah diinternalisasikan secara personal dan relasional dapat
ditransformasikan menjadi sistem kelembagaan yang berkelanjutan, adil, dan
akuntabel. Tema ini penting karena keberlanjutan praktik Living Qur’an tidak dapat
hanya bergantung pada integritas personal pengurus atau intensitas relasi sosial
semata, melainkan memerlukan dukungan struktur, regulasi, dan budaya organisasi

yang kokoh.

1. Living Qur’an sebagai Sumber Legitimasi Etis Kelembagaan

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un berfungsi sebagai
sumber legitimasi etis bagi berbagai tindakan dan kebijakan di Panti Asuhan An-
Nur. Nilai kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin menjadi dasar moral
dalam pengambilan keputusan, pengelolaan donasi, serta pola pengasuhan. Dalam
perspektif Living Qur’an, fungsi legitimatif ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an
tidak hanya berperan sebagai pedoman spiritual individual, tetapi juga sebagai
rujukan etika publik dalam konteks kelembagaan.

Sahiron Syamsuddin menegaskan bahwa salah satu ciri utama Living Qur’an
adalah berfungsinya ayat-ayat Al-Qur'an sebagai kerangka makna yang
membimbing tindakan sosial umat secara kolektif.”! Dalam konteks panti asuhan,
Surah Al-Ma’un menjadi moral reference yang memberikan justifikasi religius
terhadap praktik kepedulian sosial. Namun demikian, legitimasi etis ini masih
bersifat implisit dan belum sepenuhnya dirumuskan dalam bentuk standar
operasional atau kebijakan tertulis.

2. Risiko Formalisasi dan Rutinisasi Nilai

Salah satu tantangan utama dalam pelembagaan Living Qur’an adalah risiko
formalisasi nilai. Ketika nilai-nilai Surah Al-Ma’un diterjemahkan ke dalam program
dan rutinitas kelembagaan, terdapat potensi bahwa praktik kepedulian sosial
direduksi menjadi sekadar aktivitas administratif yang kehilangan kedalaman refleksi
teologis. Fenomena ini dikenal dalam kajian sosiologi organisasi sebagai
ritualization, yaitu perubahan praktik bermakna menjadi rutinitas formal yang
minim refleksi.

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



280 | Said Fabrezi & Junaidi

Kajian-kajian Living Qur’an mengingatkan bahwa praktik keagamaan yang
terlalu terlembagakan berisiko mengalami depolitisasi nilai, yakni hilangnya daya
kritis Al-Qur’an terhadap ketidakadilan sosial. Mun’im Sirry menegaskan bahwa Al-
Qur’an sebagai teks hidup seharusnya tetap membuka ruang kritik sosial, bukan
justru diredam oleh formalisasi institusional.* Dalam konteks Panti Asuhan An-
Nur, risiko ini muncul ketika program kepedulian sosial dijalankan tanpa evaluasi
reflektif mengenai dampak jangka panjangnya.

3. Kebutuhan Institusionalisasi Nilai yang Reflektif

Meskipun terdapat risiko formalisasi, institusionalisasi nilai tetap merupakan
kebutuhan mendesak bagi keberlanjutan praktik Living Quran. Tantangannya
adalah bagaimana menginstitusionalisasikan nilai Surah Al-Ma’un secara reflektif,
bukan sekadar prosedural. Institusionalisasi reflektif berarti merumuskan nilai
Qur’ani ke dalam standar pengasuhan, kode etik kelembagaan, dan mekanisme
akuntabilitas yang tetap membuka ruang evaluasi kritis.

Dalam konteks ini, pemikiran Fazlur Rahman tentang penerjemahan nilai moral
Al-Qur’an ke dalam sistem sosial modern menjadi relevan. Rahman menekankan
bahwa nilai Qur’ani harus diwujudkan dalam kebijakan dan struktur sosial yang
adil, tanpa kehilangan ruh etik dan tujuan moralnya.”® Bagi Panti Asuhan An-Nur,
ini berarti perlunya merumuskan kebijakan pengasuhan dan pengelolaan sumber
daya yang berorientasi pada pemberdayaan jangka panjang, bukan sekadar
pemenuhan kebutuhan sesaat.

4. Akuntabilitas dan Etika Pengelolaan Filantropi

Tantangan kelembagaan lain yang tidak kalah penting adalah aspek akuntabilitas
dalam pengelolaan filantropi. Surah Al-Ma’un secara implisit mengkritik praktik
keagamaan yang diwarnai riya dan penyalahgunaan amanah. Oleh karena itu,
pengelolaan donasi di panti asuhan perlu diletakkan dalam kerangka etika Qur’ani
yang menekankan transparansi, kejujuran, dan tanggung jawab sosial.

Penelitian Hilman Latief tentang filantropi Islam menegaskan bahwa lembaga
filantropi yang berkelanjutan memerlukan sistem akuntabilitas yang jelas agar
kepercayaan publik dapat terjaga.** Dalam konteks Living Qur’an, akuntabilitas
bukan sekadar tuntutan administratif, tetapi juga manifestasi dari nilai amanah yang
ditekankan Al-Qur’an. Dengan demikian, pelembagaan nilai Surah Al-Ma’un perlu
mencakup mekanisme pelaporan dan evaluasi yang transparan.

5. Menuju Living Qur’an yang Berkelanjutan
Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tantangan utama
praktik Living Quran di Panti Asuhan An-Nur terletak pada upaya

menyeimbangkan antara dimensi etis-spiritual dan dimensi struktural-kelembagaan.

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 281

Nilai-nilai Surah Al-Ma’un telah hidup dalam relasi sosial dan praktik pengasuhan,
tetapi keberlanjutannya bergantung pada kemampuan lembaga untuk
menginstitusionalisasikannya secara reflektif dan adil.

Penguatan refleksi teologis, penyusunan standar etik kelembagaan, serta
pengembangan sistem pemberdayaan jangka panjang menjadi agenda penting agar
Living Qur’an tidak terjebak dalam rutinitas karitatif semata. Dengan demikian,
Surah Al-Ma’un dapat terus berfungsi sebagai teks hidup yang kritis, transformatif,
dan relevan dalam menjawab tantangan sosial kontemporer.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur
Medan Tembung dihidupkan bukan sekadar sebagai teks normatif-ritual yang
dibaca dan diajarkan, melainkan sebagai sumber nilai etis yang membimbing praktik
pengasuhan dan relasi sosial kelembagaan. Dalam kerangka Living Qur’an, Surah
Al-M2’un berfungsi sebagai horizon moral yang menghubungkan ibadah ritual
dengan kepedulian sosial, schingga membentuk pola keberagamaan yang
meneckankan empati, solidaritas, amanah, dan tanggung jawab terhadap anak yatim
dan kaum dhuafa. Dengan demikian, Al-Qur’an hadir sebagai teks yang “hidup”
dalam tindakan, relasi sosial, dan budaya kelembagaan panti.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa internalisasi nilai Surah Al-Ma’un
berlangsung melalui pembiasaan religius, keteladanan sosial pengurus, dan praktik
kelembagaan berbasis kepedulian. Proses ini berdampak pada terbentuknya habitus
religius-sosial di kalangan anak asuh, yang tercermin dalam peningkatan
kedisiplinan ibadah, kepekaan sosial, serta penguatan harga diri sebagai subjek yang
dimuliakan oleh ajaran agama. Namun demikian, implementasi nilai-nilai tersebut
masih didominasi oleh etika karitas yang berorientasi pada bantuan langsung dan
pengasuhan berbasis empati, sehingga transformasi sosial yang dihasilkan cenderung
bersifat mikro, terbatas pada ruang internal panti, dan sangat bergantung pada
integritas personal pengurus.

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan studi Living
Qur’an dengan menegaskan pentingnya kajian pada level kelembagaan sosial-
keagamaan, khususnya panti asuhan, dalam memahami Al-Qur’an sebagai basis
etika sosial yang praksis dan kontekstual. Secara praktis, temuan ini menegaskan
perlunya penguatan refleksi teologis dan institusionalisasi nilai Surah Al-Ma’un
melalui standar etika, mekanisme akuntabilitas, serta program pemberdayaan
berkelanjutan agar praktik Living Qur'an tidak berhenti pada karitas, tetapi
berkembang menuju etika keadilan sosial. Penelitian selanjutnya dapat memperluas
kajian secara komparatif atau pada level kebijakan sosial untuk menilai potensi
Living Qur’an dalam mendorong transformasi sosial yang lebih struktural.

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



282 | Said Fabrezi & Junaidi

Catatan Kaki

! Abdul Ghoni dan Gazi Saloom, “Idealisasi Metode Living Qur'an,” Himmah: Jurnal Kajian
Islam Kontemporer 5, no. 2 (2021): 404-407.

> Muhamad Ali, "Kajian Naskah dan kajian living Quran dan living hadith." Journal of Qur'an
and Hadith Studies 4.2 (2015): 147-167.

? Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur'an (Yogyakarta: Pesantren
Nawesea Press, 2012), 43—45.

# Heddy Shri Ahimsa-Putra, “The Living Qur’an: Some Anthropological Notes,” dalam Kajian
Living Qur’an (Yogyakarta, 2013), 2-5.

> Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 6-8.

¢ M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur'an, vol. 15 (Jakarta:
Lentera Hati, 2002), 561-563.

7 Ismail ibn ‘Umar Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Juz. 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Tlmiyyah, t.th.), 499-501; Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Juz 30 (Beirut: Dar al-
Fikr, t.th.), 254-256.

8 Asghar Ali Engineer, Islam and Liberation Theology (New Delhi: Sterling Publishers, 1990), 72—
75.

? Saefudin, "Transformasi Doktrin Al-Ma'un Terhadap Penguatan Gerakan Ekonomi
Muhammadiyah." Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8.2 (2022): 2120-2134.

' Eman Suherman dan Yuninda Widya Afifah, “Al-Ma’un sebagai Perubahan Sosial dan
Pendidikan Akhlak Manusia,” Madaniyah 13, no. 1 (2023): 47-50.

"' Muhamad Annas, Rio Dwi Saputra, and Hasani Ahmad Said, “Living Qur'an sebagai
Cerminan Praktik Keagamaan: Analisis Fenomena Sosial dan Normatif,” Ulumul Quran: Jurnal
Kajian Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir Vol 4, no. 2 (September 2024): 274-89; Haritza Bayu Harya Putra,
dan Syamsul Arifin. "Neo Al-Ma'un Theology and Social Improvement of Society." Paedagogie:
Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 5.02 (2024): 161-171.

12 M. Djidin, "Qur'anic Values as a Foundation for Social Change in Modern Society." IQRO:
Journal of Islamic Education 7.2 (2024): 234-243.

¥ Mujib Hendri Aji, Muhammad Zainul Hilmi, dan M. Taufiq Rahman. "The Living Qur’an
as a research object and methodology in the Qur’anic studies." Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1.1
(2021): 78-84.

' Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Quran dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press,
2007), 15-18.

> Al-Tabari, Jami‘ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an, Jilid 30 (Beirut: Dar al-Fikr, 1995), 236~
238.

16 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Abkam al-Qurn, Jilid 20 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Timiyyah, 2006),
211-213.

'7 Abuddin Nata, Pendidikan dalam Perspektif Al-Quran (Jakarta: Kencana, 2016), 145-147.

'8 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 573-575.

' M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 563-565.

? Ahmad Rafiq, “Resepsi Al-Qur’an dalam Kajian Living Qur’an,” A-Bayan: Journal of Quran
and Hadith Studies, Vol. 11, No. 1 (2013), 25-27.

2! Mun'’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur'an,” journal of Qur anic
Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 85-88.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 283

22 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Abkiam al-Qurn, Jilid 20 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 2006),
211-212.

# Abu Hamid al-Ghazali, 7hya’ ‘Ulum al-Din, Jilid 3 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), 58-60.

2 Azyumardi Azra, “Islamic Education and Moral Formation,” Al-jami ab: Journal of Islamic
Studies, Vol. 51, No. 2 (2013), 395-398.

» Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Quran dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press,
2007), 66-68.

2 Ibn Katsir, Tafsir al-Quran al-"Azhim, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Kutub al-llmiyyah, 1999), 9-11.

¥ Ahmad Mustafa al-Maraghi, 7afsir al-Maraghi, Jilid 30 (Beirut: Dar al-Fikr, 1974), 278-279.

2 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 6-8.

¥ Pierre Bourdieu, The Logic of Practice, trans. Richard Nice (Stanford: Stanford University Press,
1990), 52-55.

% Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur'an,” Journal of Qur anic
Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 86-88.

3 M. Quraish Shihab, 7afsir al-Mishbab, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 564—566.

32 Siti Aminah, “Faith-Based Child Care and Social Solidarity,” Journal of Islamic Social Welfare,
Vol. 4, No. 1 (2019), 33-35.

3 Gillian Schofield & Mary Beek, “Reflective Foster Care and Child Well-Being,” Child & Family
Social Work, Vol. 14, No. 1 (2009), 5-7.

3% Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 7-9.

3> Al-Tabari, Jami‘ al-Bayin ‘an Ta'wil Ay al-Qur'an, Jilid 30 (Beirut: Dar al-Fikr, 1995), 236—
238.

3¢ Ahmad Rafiq, “Resepsi Al-Qur’an dalam Kajian Living Quran,” Al-Bayan: Journal of Qur'an
and Hadith Studies, Vol. 11, No. 1 (2013), 28-30.

%7 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 6-9.

38 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur'an, Edisi Revisi (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 327—
329.

¥ Hilman Latief, “Philanthropy and Social Justice in Muhammadiyah,” Journal of Indonesian
Islam, Vol. 7, No. 2 (2013), 357-360.

% Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur’an,” Journal of Quranic
Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 88-90.

41 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur'an dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press,
2007), 70-72.

# Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Quran,” Journal of Quranic
Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 90-92.

# Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago:
University of Chicago Press, 1982), 10-12.

“ Hilman Latief, Melayanai Umat: Filantropi Islam dan Ideologi Kesejahteraan Kaum Modernis
(Jakarta: Gramedia, 2010), 145-148.

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514



284 | Said Fabrezi & Junaidi

Daftar Pustaka

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “The Living Qur’an: Some Anthropological Notes.” In
Kajian Living Qur an. Yogyakarta, 2013.

Aji, Mujib Hendri, Muhammad Zainul Hilmi, and M. Taufig Rahman. "The
Living Qur’an as a research object and methodology in the Qur’anic studies."
Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1.1 (2021): 78-84.

Ali, Muhamad. "Kajian Naskah dan kajian living Qur’an dan living hadith." Journal
of Qur'an and Hadith Studies 4.2 (2015): 147-167.

Annas, Muhamad, Rio Dwi Saputra, and Hasani Ahmad Said. “Living Qur’an
sebagai Cerminan Praktik Keagamaan: Analisis Fenomena Sosial dan Normatif,”
Ulumul Quran: Jurnal Kajian Ilmu Al-Quran dan Tafsir Vol. 4, no. 2
(September 2024): 274-89, https://doi.org/10.58404/uq.v4i2.333.

Azra, Azyumardi. “Islamic Education and Moral Formation.” Al-Jami ah: Journal of
Islamic Studies 51, no. 2 (2013): 395-398.

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Translated by Richard Nice.
Cambridge: Cambridge University Press, 1977.

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Translated by Richard Nice. Stanford:
Stanford University Press, 1990.

Djidin, M. “Qur’anic Values as a Foundation for Social Change in Modern Society,”
IQRO: Journal of Islamic Education 7, no. 2 (November 2024): 234-43,
https://doi.org/10.24256/iqro.v7i2.5613.

Engineer, Asghar Ali. Islam and Liberation Theology. New Delhi: Sterling Publishers,
1990.

Al-Ghazali, Abu Hamid. 7hya’ ‘Ulum al-Din. Vol. 3. Beirut: Dar al-Fikr, n.d.

Ghoni, Abdul, and Gazi Saloom. “Idealisasi Metode Living Quran.” Himmah:
Jurnal Kajian Islam Kontemporer 5, no. 2 (2021): 404—407.

Ibn Kathir, Ismail ibn “‘Umar. 7afsir al-Quran al-Azim. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, n.d.

Latief, Hilman. “Islamic Philanthropy and the Private Sector in Indonesia.”
Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 3, no. 2 (2013): 175-201.
https://doi.org/10.18326/ijims.v3i2.175-201.

. “Philanthropy and Social Justice in Muhammadiyah.” Journal of
Indonesian Islam 7, no. 2 (2013): 357-360.
. Melayanai Umat: Filantropi Islam dan Ideologi Kesejahteraan Kaum
Modernis. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2010.
Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. 7afsir al-Maraghi. Vol. 30. Beirut: Dar al-Fikr, 1974.
Nata, Abuddin. Pendidikan dalam Perspektif Al-Quran. Jakarta: Kencana, 2016.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025)


https://doi.org/10.18326/ijims.v3i2.175-201

Living Qur'an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuban An-Nur Medan Tembung | 285

Putra, Haritza Bayu Harya, and Syamsul Arifin. "Neo Al-Ma'un Theology and
Social Improvement of Society." Paedagogie: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam
5.02 (2024): 161-171.

Al-Qurtubi. Al-Jami® li Abkim al-Qurin. Vol. 20. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2006.

Rafiq, Ahmad. “Resepsi Al-Qur’an dalam Kajian Living Qur’an.” Al-Bayan: Journal
of Quran and Hadith Studies 11, no. 1 (2013): 25-30.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982.

. Major Themes of the Quran. 2nd ed. Chicago: University of Chicago
Press, 2009.

Rippin, Andrew. “The Qur’an as Literature: Perils, Pitfalls and Prospects.” Bulletin
of the School of Oriental and African Studies 52, no. 2 (1989): 224-239.

Saefudin, Saefudin. "Transformasi Doktrin Al-Ma’un Terhadap Penguatan
Gerakan Ekonomi Muhammadiyah." Jurnal llmiah Ekonomi Islam 8.2 (2022):
2120-2134.

Schofield, Gillian, and Mary Beek. “Reflective Foster Care and Child Well-Being.”
Child & Family Social Work 14, no. 1 (2009): 5-7.

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Quran. Rev. ed. Jakarta: Lentera Hati, 2011.

. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Quran. Vol. 15.
Jakarta: Lentera Hati, 2002.

. Wawasan Al-Quran: Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Upmat.
Bandung: Mizan, 1996.

Sirry, Mun’im. “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur'an.” Journal of
Qur anic Studies 18, no. 2 (2016): 85-92.

Suherman, Eman, and Yuninda Widya Afifah. “Al-Ma’un sebagai Perubahan Sosial
dan Pendidikan Akhlak Manusia.” Madaniyah 13, no. 1 (2023): 47-50.

Syamsuddin, Sahiron. Metodologi Penelitian Living Qur'an dan Hadis. Yogyakarta:
TH-Press, 2007.

. “Living Qur’an: Qur’an in Everyday Muslim Life.” Journal of Quranic
Studies 15, no. 2 (2013): 23—41.

. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Quran. Yogyakarta: Pesantren
Nawesea Press, 2017.

Al-Tabari, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir al-. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-
Quran. Beirut: Dar al-Fikr, 1995.

. Jami*al-Bayin ‘an Ta'wil Ay al-Quran. Vol. 30. Beirut: Dar al-Fikr, 1995.

Woodhead, Linda. “Religion and Social Change.” Sociology Compass 8, no. 7 (2014):
896-909. https://doi.org/10.1111/s0c4.12186.

Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514


https://doi.org/10.1111/soc4.12186

286 | Said Fabrezi & Junaidi

Dokumen dan Sumber Lapangan
Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung. Profil, Program Pengasuhan, dan Pedoman
Internal Panti Asuban. Medan, 2023.

Said Fahrezi, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri Sumatera
Utara, Medan; Email: saidfahrezilubis13@gmail.com

Junaidi, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri Sumatera
Utara, Medan; Email: junaidi@uinsu.ac.id

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025)



