
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0); 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

 

 

 

 

Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: 

Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur 

Medan Tembung 
 

Living Qur’an and the Ethics of Social Care: The 

Implementation of Surah al-Mā‘ūn at An-Nur Orphanage, 

Medan Tembung 
 

Said Fahrezi, Junaidi 

 

 

 

 
Abstract: This article examines the implementation of the values of Surah Al-Ma’un at An-Nur 

Orphanage in Medan Tembung from the perspective of Living Qur’an studies. The study aims 
to analyze how the values of Surah Al-Ma’un are internalized, institutionalized, and manifested 

in social practices of caregiving and organizational relations within the orphanage. Employing a 
qualitative approach, the research utilizes observation, interviews, and documentation, analyzed 

through the framework of Living Qur’an and Qur’anic ethics. The findings reveal that Surah 

Al-Ma’un is not treated merely as a normative-ritual text but is lived as an ethical source shaping 
social concern, empathy, and solidarity within the institution. The internalization of these values 

occurs through religious habituation, the moral exemplarity of caregivers, and care-based 
institutional practices. However, the implementation remains largely confined to charity ethics 
and has not fully developed into a structurally oriented social justice ethic. This study contributes 

to Living Qur’an scholarship by highlighting the significance of institutional-level analysis and 
offering a reflective reading of Surah Al-Ma’un as a foundation for Qur’anic social ethics in the 

context of social transformation. 

Keywords: Living Qur’an; Surah Al-Ma’un; social concern; orphanage; Qur’anic ethics 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Abstrak: Artikel ini mengkaji implementasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-

Nur Medan Tembung dalam perspektif Living Qur’an. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis bagaimana Surah Al-Ma’un diinternalisasi, dilembagakan, dan diwujudkan 
dalam praktik sosial pengasuhan serta relasi kelembagaan panti asuhan. Penelitian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode observasi, wawancara, dan dokumentasi, 

serta dianalisis melalui kerangka Living Qur’an dan etika Qur’ani. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un dihidupkan tidak hanya sebagai teks normatif-ritual, 
tetapi sebagai sumber nilai etis yang membentuk kepedulian sosial, empati, dan solidaritas di 
lingkungan panti. Internalisasi nilai berlangsung melalui pembiasaan religius, keteladanan 

pengurus, dan praktik kelembagaan berbasis kepedulian. Namun demikian, implementasi nilai 
Surah Al-Ma’un masih didominasi oleh etika karitas dan belum sepenuhnya berkembang 

menjadi etika keadilan sosial yang bersifat struktural. Penelitian ini berkontribusi pada 
pengembangan studi Living Qur’an dengan menegaskan pentingnya kajian pada level 

kelembagaan sosial-keagamaan serta menawarkan pembacaan reflektif terhadap Surah Al-
Ma’un sebagai basis etika sosial Al-Qur’an dalam konteks transformasi sosial. 

Kata Kunci: Living Qur’an; Surah Al-Ma’un; Kepedulian sosial; Panti asuhan; etika Qur’ani 

 

Pendahuluan 

Al-Qur’an menempati posisi sentral dalam kehidupan umat Islam, tidak hanya 

sebagai teks normatif yang dibaca dan dihafalkan, tetapi juga sebagai sumber nilai 

yang membentuk pandangan hidup, etika, dan praktik sosial. Dalam perkembangan 

studi Al-Qur’an kontemporer, kesadaran akan pentingnya dimensi praksis Al-

Qur’an melahirkan pendekatan Living Qur’an, yakni kajian yang menempatkan Al-

Qur’an dalam relasi dinamis dengan realitas sosial, budaya, dan kelembagaan umat 

Islam. Pendekatan ini menjadi semakin relevan di tengah kompleksitas persoalan 

sosial modern, seperti kemiskinan struktural, kesenjangan sosial, dan lemahnya 

solidaritas sosial.1 Pendekatan ini memandang Al-Qur’an sebagai teks yang “hidup”, 

dihayati dan dioperasionalkan dalam tindakan sosial sehari-hari, bukan semata-mata 

sebagai dokumen teologis yang berhenti pada tataran normatif. 

Meskipun Islam memiliki ajaran yang sangat kuat tentang keadilan sosial dan 

kepedulian terhadap kelompok rentan, realitas sosial menunjukkan bahwa persoalan 

kemiskinan dan keterlantaran, khususnya anak yatim dan kaum dhuafa, masih 

menjadi problem yang belum terselesaikan secara optimal. Kondisi ini menimbulkan 

pertanyaan kritis tentang sejauh mana nilai-nilai Al-Qur’an benar-benar hidup dan 

terimplementasi dalam kehidupan umat Islam, terutama dalam konteks 

kelembagaan sosial-keagamaan.2 

Pendekatan Living Qur’an berangkat dari paradigma interpretatif yang 

memandang makna Al-Qur’an sebagai hasil interaksi antara teks dan konteks sosial. 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 267 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

Sahiron Syamsuddin menegaskan bahwa Living Qur’an tidak bertujuan menilai 

benar atau salah suatu praktik keagamaan, melainkan memahami bagaimana Al-

Qur’an dimaknai, dinegosiasikan, dan diwujudkan dalam kehidupan umat.3 Dalam 

kerangka ini, praktik keagamaan, budaya kelembagaan, dan relasi sosial dipahami 

sebagai ruang artikulasi nilai-nilai Al-Qur’an. Oleh karena itu, kajian Living Qur’an 

memiliki irisan yang kuat dengan antropologi agama dan sosiologi Islam, karena 

sama-sama menempatkan agama sebagai fenomena sosial yang dapat diamati dan 

dianalisis secara empiris.4  

Relevansi pendekatan Living Qur’an semakin menguat di tengah kompleksitas 

persoalan sosial kontemporer, seperti kemiskinan, ketimpangan sosial, dan 

melemahnya solidaritas terhadap kelompok rentan. Meskipun Islam memiliki ajaran 

yang tegas mengenai keadilan sosial dan kepedulian terhadap anak yatim serta kaum 

dhuafa, realitas sosial menunjukkan bahwa problem keterlantaran dan ketimpangan 

masih menjadi persoalan yang berkelanjutan. Fazlur Rahman menegaskan bahwa 

pesan moral Al-Qur’an pada dasarnya diarahkan untuk membangun tatanan sosial 

yang adil dan berkeadaban, bukan sekadar membentuk kesalehan individual.5 

Dengan demikian, ajaran sosial Al-Qur’an menuntut internalisasi nilai yang 

berdampak pada perubahan perilaku dan struktur sosial. 

Dalam konteks inilah Surah Al-Ma’un menempati posisi penting sebagai teks Al-

Qur’an yang secara eksplisit menghubungkan keimanan, ibadah, dan tanggung 

jawab sosial. Surah ini mengkritik keras praktik keberagamaan yang bersifat 

formalistik dan simbolik, tetapi abai terhadap kepedulian sosial, terutama terhadap 

anak yatim dan orang miskin. Quraish Shihab menjelaskan bahwa pendustaan 

agama dalam Surah Al-Ma’un tidak merujuk pada penolakan akidah semata, 

melainkan pada kegagalan menjadikan ibadah sebagai dasar etika sosial.6 Tafsir 

klasik seperti Ibnu Katsir dan al-Maraghi juga menegaskan bahwa pengabaian 

terhadap anak yatim dan kaum miskin merupakan indikator rapuhnya iman dan 

kerasnya hati, meskipun seseorang tampak menjalankan ibadah secara lahiriah.7  

Dari perspektif etika Qur’ani (Qur’anic ethics), Surah Al-Ma’un 

merepresentasikan kritik Al-Qur’an terhadap dikotomi antara kesalehan ritual dan 

kesalehan sosial. Nilai-nilai seperti kepedulian, empati, keikhlasan, dan solidaritas 

sosial menjadi parameter autentisitas keberagamaan. Asghar Ali Engineer bahkan 

menempatkan ayat-ayat sosial Al-Qur’an, termasuk Surah Al-Ma’un, sebagai basis 

teologis bagi pembelaan terhadap kelompok tertindas dan legitimasi moral bagi 

transformasi sosial.8 Dengan demikian, Surah Al-Ma’un tidak hanya memiliki 

dimensi moral personal, tetapi juga dimensi sosial-struktural yang menuntut 

perubahan nyata dalam relasi sosial. 

Sejumlah kajian terdahulu telah membahas Surah Al-Ma’un dalam berbagai 

perspektif, seperti tafsir tematik, pendidikan karakter, filantropi Islam, teologi sosial, 



268 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

dan kritik terhadap kemunafikan ritual.9 Penelitian-penelitian tersebut umumnya 

menekankan pesan normatif Surah Al-Ma’un tentang kepedulian dan kritik 

terhadap kemunafikan ritual.10 Di sisi lain, studi Living Qur’an lebih banyak 

diarahkan pada tradisi pembacaan Al-Qur’an, ritual keagamaan, dan praktik 

simbolik di tengah masyarakat.11 Meskipun penting, kecenderungan ini 

menyebabkan terbatasnya kajian empiris yang mengaitkan nilai Surah Al-Ma’un 

dengan praktik sosial kelembagaan secara reflektif-kritis.12 

Panti asuhan sebagai lembaga sosial-keagamaan memiliki peran strategis dalam 

internalisasi nilai-nilai Al-Qur’an, khususnya yang berkaitan dengan kepedulian 

terhadap anak yatim dan kaum dhuafa. Panti Asuhan An-Nur yang terletak di 

Kecamatan Medan Tembung merupakan salah satu lembaga sosial Islam yang secara 

sadar menjadikan nilai-nilai keagamaan sebagai dasar pengasuhan dan pembinaan 

sosial. Dalam praktik kesehariannya, panti ini tidak hanya menyediakan kebutuhan 

dasar anak asuh, tetapi juga mengintegrasikan nilai-nilai Surah Al-Ma’un dalam 

pembinaan ibadah, pembiasaan sikap empati, dan budaya kepedulian sosial. Kondisi 

ini menjadikan Panti Asuhan An-Nur sebagai konteks yang relevan untuk mengkaji 

bagaimana Surah Al-Ma’un dihidupkan sebagai praktik sosial dalam kerangka 

Living Qur’an. 

Berdasarkan pemetaan kajian dan realitas empiris tersebut, celah penelitian 

(research gap) terletak pada minimnya studi yang secara khusus mengkaji 

implementasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un dalam konteks kelembagaan panti asuhan 

dengan menggunakan perspektif Living Qur’an yang bersifat reflektif-kritis. 

Sebagian penelitian cenderung berhenti pada deskripsi normatif atau pada aspek 

karitatif filantropi Islam, tanpa mengulas secara mendalam bagaimana nilai Surah 

Al-Ma’un diinternalisasi, dilembagakan, serta berdampak pada pembentukan 

kepedulian sosial dan etos kelembagaan.13 

Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis implementasi nilai-

nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung sebagai praktik 

Living Qur’an dalam konteks transformasi sosial. Secara khusus, penelitian ini 

berupaya menjelaskan bentuk-bentuk internalisasi nilai Surah Al-Ma’un dalam 

pengasuhan dan kehidupan kelembagaan panti, menganalisis dampaknya terhadap 

pembentukan kepedulian sosial anak asuh dan pengelola, serta mengidentifikasi 

keterbatasan dan tantangan implementasi nilai tersebut dalam kerangka etika 

Qur’ani yang lebih reflektif dan berkeadilan. 

 

Surah Al-Ma’un sebagai Praktik Living Qur’an di Panti Asuhan An-Nur 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur 

tidak diposisikan semata sebagai teks normatif-ritual, melainkan sebagai sumber 

nilai etis yang dioperasionalkan dalam praktik sosial kelembagaan. Temuan ini 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 269 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

menegaskan bahwa Al-Qur’an hadir sebagai teks yang hidup (living text), yakni teks 

yang bekerja dalam ruang sosial melalui tindakan, relasi, dan budaya institusional. 

Dalam perspektif Living Qur’an, kebermaknaan Al-Qur’an tidak berhenti pada 

aktivitas pembacaan atau pengajaran formal, tetapi terwujud dalam praktik 

keseharian yang membentuk cara pandang, sikap, dan struktur relasi sosial warga 

lembaga. 

Dalam perspektif Living Qur’an, Al-Qur’an dipahami sebagai realitas sosial-

budaya yang “hidup” melalui berbagai bentuk resepsi umat, baik dalam tindakan, 

simbol, tradisi, maupun sistem kelembagaan. Sahiron Syamsuddin menjelaskan 

bahwa kajian Living Qur’an berangkat dari asumsi bahwa makna Al-Qur’an tidak 

berhenti pada hasil tafsir tekstual, tetapi terus diproduksi ulang melalui praksis sosial 

yang berulang dan kontekstual.14 Dengan demikian, ayat-ayat Al-Qur’an 

memperoleh signifikansi baru sesuai dengan kebutuhan dan problem sosial umat. 

Di Panti Asuhan An-Nur, Surah Al-Ma’un dipahami sebagai horizon etis yang 

mengaitkan secara langsung antara ibadah dan kepedulian sosial. Pengurus panti 

tidak menempatkan surah ini hanya sebagai bacaan pendek dalam shalat, tetapi 

sebagai kerangka moral yang membimbing pola pengasuhan anak yatim dan dhuafa. 

Surah Al-Ma’un diperlakukan sebagai kritik internal terhadap keberagamaan yang 

bersifat simbolik dan terlepas dari tanggung jawab sosial. Dengan demikian, panti 

ini merepresentasikan praktik Living Qur’an yang menolak dikotomi antara 

kesalehan ritual dan kesalehan sosial. 

Secara teologis, Surah Al-Ma’un menempati posisi penting dalam diskursus etika 

sosial Islam. Para mufasir klasik menegaskan bahwa istilah al-dīn dalam ayat pertama 

surah ini tidak hanya bermakna agama dalam pengertian formal, tetapi juga sistem 

nilai dan tanggung jawab moral manusia. Al-Ṭabari, misalnya, menjelaskan bahwa 

pendustaan agama dalam Surah Al-Ma’un tercermin dari perilaku sosial yang 

menelantarkan anak yatim dan enggan memberi makan orang miskin.15 Al-Qurṭubi 

menambahkan bahwa kritik utama surah ini ditujukan kepada mereka yang 

menjalankan shalat secara lahiriah, tetapi kehilangan dimensi etis dan sosialnya.16 

Pemahaman tersebut tercermin dalam cara pengurus dan anak asuh memaknai 

shalat. Shalat tidak diajarkan sebagai kewajiban individual yang terpisah dari realitas 

sosial, melainkan sebagai praksis etis yang seharusnya melahirkan empati, disiplin, 

kejujuran, dan tanggung jawab terhadap sesama. Praktik ini menunjukkan bahwa 

Panti Asuhan An-Nur tidak memisahkan antara pendidikan ritual dan 

pembentukan karakter sosial. Nilai-nilai Surah Al-Ma’un diinternalisasikan melalui 

kegiatan rutin, pembiasaan, dan teladan pengurus. Pola pengasuhan semacam ini 

sejalan dengan temuan penelitian tentang pendidikan Islam berbasis nilai sosial, 

yang menegaskan bahwa internalisasi nilai lebih efektif dilakukan melalui 

keteladanan dan praktik berulang daripada melalui ceramah normatif semata.17 



270 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Pola ini sejalan dengan penafsiran Quraish Shihab yang menegaskan bahwa 

Surah Al-Ma’un merupakan kritik tajam terhadap orang-orang yang rajin beribadah 

secara lahiriah, tetapi lalai terhadap penderitaan sosial di sekitarnya.18 Dalam konteks 

panti, kritik tersebut diterjemahkan ke dalam pembinaan karakter anak asuh agar 

ibadah yang mereka lakukan berimplikasi pada perilaku sosial yang peduli dan 

bertanggung jawab. 

Pendekatan ini sejalan dengan tafsir sosial M. Quraish Shihab yang menegaskan 

bahwa Surah Al-Ma’un merupakan koreksi terhadap dikotomi antara kesalehan 

ritual dan kesalehan sosial. Menurutnya, ibadah ritual kehilangan makna substantif 

apabila tidak berimplikasi pada pembelaan terhadap kelompok lemah dan 

penguatan solidaritas sosial.19 Dalam konteks panti asuhan, tafsir ini menemukan 

relevansinya karena anak yatim bukan hanya objek belas kasihan, tetapi subjek 

utama dari pesan moral Surah Al-Ma’un. 

Lebih jauh, praktik Living Qur’an di Panti Asuhan An-Nur tampak dalam cara 

lembaga membangun budaya sosial yang berlandaskan nilai kepedulian. Relasi 

antara pengurus dan anak asuh tidak semata bersifat administratif atau hierarkis, 

tetapi dipahami sebagai relasi amanah dan tanggung jawab moral. Nilai-nilai Surah 

Al-Ma’un, seperti keikhlasan, anti-riya, dan solidaritas, menjadi rujukan etis dalam 

interaksi sehari-hari, baik dalam pengelolaan donasi, distribusi bantuan, maupun 

pendampingan psikososial anak asuh. 

Dalam kajian Living Qur’an kontemporer, praktik semacam ini dapat 

dikategorikan sebagai bentuk resepsi fungsional Al-Qur’an. Ahmad Rafiq menyebut 

resepsi fungsional sebagai bentuk penerimaan Al-Qur’an yang menjadikan ayat-

ayatnya sebagai dasar legitimasi tindakan dan kebijakan sosial.20 Di Panti Asuhan 

An-Nur, Surah Al-Ma’un tidak hanya dibaca atau ditafsirkan, tetapi “difungsikan” 

sebagai kerangka etis dalam merumuskan tujuan dan praktik kelembagaan. 

Dari sudut pandang sosiologi agama, keberadaan Surah Al-Ma’un sebagai 

horizon etis juga menunjukkan bahwa Al-Qur’an berperan dalam membentuk 

moral community. Nilai-nilai Qur’ani yang diinternalisasikan secara kolektif 

menciptakan kesepahaman moral bersama yang mengatur perilaku individu dalam 

komunitas panti. Hal ini sejalan dengan temuan penelitian dalam Journal of 

Qur’anic Studies yang menegaskan bahwa Al-Qur’an sering kali berfungsi sebagai 

sumber etika publik dalam komunitas Muslim, bukan hanya sebagai pedoman 

spiritual individual.21 

Dengan demikian, Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur dapat dipahami 

sebagai praktik Living Qur’an yang menempatkan Al-Qur’an sebagai teks hidup dan 

transformatif. Surah ini membingkai cara lembaga memandang ibadah, pengasuhan, 

filantropi, dan relasi sosial secara integral. Keberagamaan tidak direduksi menjadi 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 271 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

ritual individual, tetapi dipahami sebagai komitmen etis terhadap keadilan sosial dan 

pembelaan terhadap kelompok rentan. 

Praktik ini menunjukkan bahwa Living Qur’an bukan sekadar pendekatan 

akademik, tetapi realitas keberagamaan yang dapat diamati secara empiris. Melalui 

penghayatan dan operasionalisasi nilai Surah Al-Ma’un, Panti Asuhan An-Nur 

menghadirkan Al-Qur’an sebagai sumber nilai yang membumi, kontekstual, dan 

relevan dengan problem sosial kontemporer, khususnya dalam isu pengasuhan anak 

yatim dan kepedulian sosial. 

 

Pola Internalisasi Nilai-Nilai Surah Al-Ma’un 

Internalisasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur berlangsung 

melalui proses yang tidak instan, melainkan melalui mekanisme pedagogis, 

relasional, dan kelembagaan yang saling terkait. Dalam perspektif Living Qur’an, 

internalisasi nilai tidak cukup dipahami sebagai proses kognitif berupa pemahaman 

teks, tetapi sebagai proses sosial yang melibatkan pembiasaan, keteladanan, dan 

struktur institusional yang memungkinkan nilai-nilai Al-Qur’an hidup dalam 

praktik keseharian. Berdasarkan temuan penelitian, terdapat tiga pola utama 

internalisasi nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur, yakni pembiasaan 

religius, keteladanan sosial pengurus, dan praktik kelembagaan berbasis kepedulian. 

1. Pembiasaan Religius: Menjembatani Ibadah dan Kepedulian Sosial 

Pola pertama internalisasi nilai Surah Al-Ma’un adalah pembiasaan religius, yaitu 

pengintegrasian pesan-pesan surah ini dalam kegiatan ibadah, pengajian, dan nasihat 

harian. Pembiasaan ini berfungsi sebagai medium utama untuk menanamkan 

pemahaman bahwa kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin merupakan 

bagian inheren dari keberagamaan yang autentik. Dengan kata lain, nilai sosial 

dalam Surah Al-Ma’un tidak diposisikan sebagai pelengkap etika, melainkan sebagai 

inti dari ekspresi iman. 

Dalam praktiknya, pembacaan dan penghafalan Surah Al-Ma’un selalu disertai 

dengan penjelasan kontekstual mengenai makna ayat-ayatnya. Anak asuh diarahkan 

untuk memahami bahwa kritik Al-Qur’an terhadap orang yang “melalaikan shalat” 

bukan semata-mata ditujukan kepada aspek teknis ibadah, tetapi kepada kegagalan 

shalat dalam membentuk kepedulian sosial. Tafsir ini sejalan dengan penjelasan al-

Qurṭubi yang menegaskan bahwa kelalaian shalat dalam Surah Al-Ma’un mencakup 

sikap riya dan ketidakpedulian terhadap hak sosial orang lain.22 

Dari perspektif pendidikan Islam, pembiasaan religius merupakan metode yang 

efektif dalam pembentukan karakter karena bekerja melalui repetisi dan pengalaman 

langsung. Al-Ghazali menegaskan bahwa akhlak tidak terbentuk melalui 

pengetahuan semata, tetapi melalui pembiasaan amal saleh yang dilakukan secara 



272 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

konsisten hingga menjadi tabiat.23 Dalam konteks Panti Asuhan An-Nur, 

pembiasaan religius berbasis Surah Al-Ma’un secara perlahan membentuk kesadaran 

anak asuh bahwa ibadah ritual dan tanggung jawab sosial merupakan satu kesatuan 

yang tidak terpisahkan. 

Pendekatan ini juga sejalan dengan kajian kontemporer tentang religious 

socialization yang menunjukkan bahwa nilai-nilai keagamaan lebih efektif 

diinternalisasikan melalui praktik keseharian daripada melalui pengajaran normatif 

yang abstrak. Penelitian dalam Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies menegaskan 

bahwa praktik keagamaan yang diulang dalam konteks sosial tertentu berkontribusi 

signifikan terhadap pembentukan orientasi moral individu.24 Dengan demikian, 

pembiasaan religius di panti berfungsi sebagai fondasi awal bagi internalisasi nilai 

Surah Al-Ma’un. 

2. Keteladanan Sosial Pengurus: Nilai yang Dihidupkan dalam Relasi 

Pola kedua internalisasi nilai Surah Al-Ma’un adalah keteladanan sosial pengurus. 

Dalam konteks Living Qur’an, keteladanan memiliki peran sentral karena nilai-nilai 

Al-Qur’an lebih mudah dipahami dan dihayati ketika diwujudkan dalam tindakan 

nyata. Pengurus panti berfungsi sebagai figur moral yang merepresentasikan nilai 

amanah, keikhlasan, dan empati, terutama dalam pengelolaan donasi, pola 

komunikasi dengan anak asuh, serta respons terhadap kebutuhan psikososial 

mereka. 

Sahiron Syamsuddin menekankan bahwa Living Qur’an bekerja secara efektif 

melalui praksis sosial yang dapat diamati, di mana ayat-ayat Al-Qur’an “berbicara” 

melalui tindakan manusia.25 Dalam hal ini, pengurus panti tidak hanya 

menyampaikan pesan Surah Al-Ma’un secara verbal, tetapi juga memperagakannya 

dalam kehidupan sehari-hari. Anak asuh belajar tentang makna amanah dari cara 

pengurus mengelola bantuan secara transparan, dan belajar tentang empati dari sikap 

pengurus yang responsif terhadap persoalan mereka. 

Tradisi Islam sendiri menempatkan keteladanan sebagai metode utama 

pendidikan moral. Nabi Muhammad SAW digambarkan oleh Al-Qur’an sebagai 

uswah hasanah (teladan yang baik), yang mengajarkan nilai-nilai wahyu melalui 

perilaku sebelum melalui pengajaran verbal. Ibn Katsir menegaskan bahwa 

efektivitas dakwah Nabi terletak pada keselarasan antara ajaran dan tindakan 

beliau.26 Dalam konteks panti asuhan, keteladanan pengurus menjadi faktor penting 

dalam membangun kepercayaan dan keterikatan emosional anak asuh terhadap 

nilai-nilai yang diajarkan. 

Dari sudut pandang psikologi sosial, relasi interpersonal yang hangat dan suportif 

memperkuat proses internalisasi nilai. Anak-anak yang kehilangan figur orang tua 

cenderung lebih mudah menginternalisasi nilai dari figur pengganti yang 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 273 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

memberikan rasa aman dan penghargaan. Dengan demikian, keteladanan sosial 

pengurus tidak hanya berfungsi sebagai transmisi nilai Qur’ani, tetapi juga sebagai 

sarana pemulihan psikososial anak asuh. 

3. Praktik Kelembagaan Berbasis Kepedulian: Institusionalisasi Nilai Qur’ani 

Pola ketiga adalah praktik kelembagaan berbasis kepedulian, yaitu upaya 

menginstitusionalisasikan nilai-nilai Surah Al-Ma’un dalam kebijakan dan program 

panti asuhan. Pada tahap ini, nilai Qur’ani tidak hanya hidup dalam kesadaran 

individual, tetapi juga diupayakan untuk menjadi bagian dari sistem dan struktur 

organisasi. Program pengasuhan, pendidikan, dan pemenuhan kebutuhan dasar 

dirancang untuk menciptakan rasa aman, kebersamaan, dan solidaritas sosial di 

antara anak asuh. 

Tafsir sosial terhadap Surah Al-Ma’un mendukung pendekatan ini. Al-Maraghi 

menjelaskan bahwa pesan utama surah ini menuntut adanya tanggung jawab sosial 

kolektif terhadap kelompok rentan, bukan sekadar kepedulian individual.27 Dengan 

demikian, kebijakan panti yang berorientasi pada perlindungan dan pemenuhan hak 

dasar anak dapat dipahami sebagai bentuk konkret implementasi nilai Surah Al-

Ma’un dalam ranah kelembagaan. 

Namun demikian, penelitian ini juga menemukan bahwa praktik kelembagaan 

berbasis kepedulian di Panti Asuhan An-Nur masih memiliki keterbatasan. 

Orientasi pemberdayaan jangka panjang—seperti penguatan keterampilan ekonomi 

dan kemandirian sosial—belum sepenuhnya terlembagakan secara sistematis. 

Kondisi ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai Surah Al-Ma’un masih dominan 

berada dalam kerangka etika karitas, belum berkembang menuju etika keadilan 

sosial yang menuntut transformasi struktural. 

Fazlur Rahman menegaskan bahwa nilai moral Al-Qur’an harus diterjemahkan 

secara kreatif ke dalam konteks sosial melalui apa yang ia sebut sebagai gerak ganda 

(double movement), yakni dari konteks wahyu menuju prinsip moral universal, lalu 

kembali ke konteks sosial kontemporer dalam bentuk kebijakan yang berkeadilan.28 

Dalam konteks Panti Asuhan An-Nur, tantangan utama adalah bagaimana nilai 

kepedulian Surah Al-Ma’un tidak hanya diwujudkan dalam bantuan langsung, 

tetapi juga dalam sistem pemberdayaan yang berkelanjutan. 

Ketiga pola internalisasi tersebut—pembiasaan religius, keteladanan sosial, dan 

praktik kelembagaan—menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-

Nur benar-benar berfungsi sebagai praktik Living Qur’an. Nilai-nilai Al-Qur’an 

dihadirkan secara utuh, mulai dari ranah ibadah personal hingga kebijakan 

kelembagaan. Meskipun demikian, penguatan aspek pemberdayaan dan refleksi 

kritis terhadap struktur sosial masih menjadi agenda penting agar internalisasi nilai 



274 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Surah Al-Ma’un dapat menghasilkan dampak transformasi sosial yang lebih luas dan 

berkelanjutan. 

 

Dampak Implementasi terhadap Pembentukan Kepedulian Sosial 

Implementasi nilai-nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur memberikan 

dampak yang signifikan terhadap pembentukan kepedulian sosial anak asuh, baik 

pada level perilaku individual maupun pada pembentukan kultur sosial lembaga. 

Dampak ini tidak muncul secara instan, melainkan melalui proses internalisasi yang 

berkelanjutan sebagaimana telah dijelaskan pada bagian sebelumnya. Dalam 

perspektif Living Qur’an, dampak tersebut dapat dipahami sebagai hasil dari praksis 

sosial Al-Qur’an yang dihidupi secara konsisten dalam ruang keseharian. 

1. Pembentukan Habitus Religius-Sosial 

Salah satu dampak utama dari implementasi nilai Surah Al-Ma’un adalah 

terbentuknya habitus religius-sosial di lingkungan panti. Anak asuh menunjukkan 

peningkatan kepedulian terhadap sesama, kebiasaan berbagi, serta kedisiplinan 

dalam menjalankan ibadah. Dalam kerangka teori Pierre Bourdieu, habitus 

dipahami sebagai sistem disposisi yang tertanam secara gradual melalui praktik sosial 

yang berulang dan berlangsung dalam struktur tertentu.29 Praktik-praktik religius 

dan sosial yang dilakukan secara konsisten di Panti Asuhan An-Nur—seperti shalat 

berjamaah, pembiasaan berbagi, dan kerja kolektif—secara perlahan membentuk 

disposisi moral anak asuh. 

Habitus religius-sosial ini menjadikan kepedulian bukan sekadar respons 

situasional, melainkan kecenderungan sikap yang relatif stabil. Anak asuh tidak 

hanya diajak untuk memahami secara normatif pentingnya menolong sesama, tetapi 

juga dibiasakan untuk melakukannya dalam konteks kehidupan bersama. Dalam hal 

ini, nilai Surah Al-Ma’un berfungsi sebagai sumber legitimasi moral yang 

memperkuat praktik sosial tersebut. 

Kajian Living Qur’an menunjukkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an yang diresepsi 

melalui praktik sosial memiliki potensi besar dalam membentuk orientasi etis 

komunitas Muslim. Penelitian Mun’im Sirry menegaskan bahwa Al-Qur’an sering 

kali berfungsi sebagai sumber pembentukan moral imagination, yaitu kerangka 

berpikir moral yang memandu tindakan sosial umat.30 Dalam konteks Panti Asuhan 

An-Nur, Surah Al-Ma’un menjadi bagian dari imajinasi moral anak asuh tentang 

makna iman dan keberagamaan. 

2. Peningkatan Kepedulian dan Solidaritas Sosial 

Dampak implementasi Surah Al-Ma’un juga tampak pada meningkatnya 

solidaritas sosial di antara anak asuh. Mereka menunjukkan kecenderungan untuk 

saling membantu, berbagi sumber daya yang terbatas, serta menjaga perasaan teman 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 275 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

sebaya. Solidaritas ini tidak hanya bersifat emosional, tetapi juga diwujudkan dalam 

tindakan konkret, seperti membantu teman yang sakit atau mengalami kesulitan 

belajar. 

Dari perspektif etika Islam, solidaritas sosial merupakan manifestasi dari iman 

yang autentik. Al-Qur’an secara konsisten menegaskan bahwa kepedulian terhadap 

kelompok lemah merupakan indikator utama keberagamaan. M. Quraish Shihab 

menjelaskan bahwa pesan moral Surah Al-Ma’un menuntut adanya sensitivitas sosial 

yang terinternalisasi dalam perilaku sehari-hari, bukan sekadar dalam wacana 

keagamaan.31 Temuan di Panti Asuhan An-Nur menunjukkan bahwa pesan tersebut 

relatif berhasil diinternalisasikan pada level komunitas internal panti. 

Penelitian dalam Journal of Islamic Social Welfare juga menunjukkan bahwa 

lembaga pengasuhan berbasis nilai agama memiliki potensi besar dalam membentuk 

solidaritas sosial anak, terutama ketika nilai-nilai tersebut dipraktikkan secara 

konsisten dan kontekstual.32 Hal ini memperkuat temuan bahwa implementasi nilai 

Surah Al-Ma’un di panti berkontribusi positif terhadap pembentukan kepedulian 

sosial anak asuh. 

3. Dampak Psikososial: Pembentukan Harga Diri dan Identitas Moral 

Selain dampak sosial, implementasi nilai Surah Al-Ma’un juga memberikan 

dampak psikososial yang signifikan. Penelitian ini menemukan bahwa anak asuh 

mengalami peningkatan rasa harga diri (self-esteem) dan identitas moral. Mereka 

tidak semata-mata memaknai diri sebagai objek belas kasihan, tetapi sebagai subjek 

yang dimuliakan oleh ajaran agama. Pesan Surah Al-Ma’un tentang pentingnya 

memuliakan anak yatim memberikan legitimasi teologis bagi pembentukan identitas 

positif tersebut. 

Dalam perspektif psikologi sosial, pengakuan dan penghargaan terhadap 

martabat individu merupakan faktor penting dalam pembentukan harga diri. 

Praktik pengasuhan yang berlandaskan nilai empati dan penghormatan, 

sebagaimana diilhami oleh Surah Al-Ma’un, berkontribusi pada terciptanya 

lingkungan psikososial yang suportif. Penelitian dalam Child & Family Social Work 

menunjukkan bahwa lingkungan pengasuhan yang menekankan penghargaan dan 

partisipasi aktif anak berpengaruh positif terhadap pembentukan harga diri dan 

resiliensi psikologis.33 

Dari sudut pandang Living Qur’an, dampak psikososial ini menunjukkan bahwa 

Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai pedoman normatif, tetapi juga sebagai 

sumber makna eksistensial bagi individu. Ayat-ayat Al-Qur’an yang dihayati secara 

kontekstual mampu membentuk cara individu memandang dirinya sendiri dan 

posisinya dalam komunitas. 



276 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

4. Keterbatasan Dampak dan Potensi Ketergantungan Struktural 

Meskipun memberikan dampak positif, penelitian ini juga mengidentifikasi 

sejumlah keterbatasan. Relasi pengasuhan di Panti Asuhan An-Nur bersifat 

asimetris, di mana pengurus memegang otoritas dan sumber daya utama. Kondisi 

ini menyimpan potensi ketergantungan struktural, terutama ketika kepedulian sosial 

lebih banyak diwujudkan dalam bentuk bantuan langsung (charity-based assistance). 

Kepedulian sosial yang terbentuk cenderung terbatas pada ruang internal panti 

dan belum sepenuhnya berkembang menjadi kesadaran kritis terhadap persoalan 

sosial yang lebih luas, seperti kemiskinan struktural dan ketimpangan sosial. Dalam 

perspektif sosiologi kritis, kondisi ini menunjukkan bahwa pembentukan 

kepedulian sosial masih berada pada level mikro dan belum terhubung dengan 

kesadaran transformasi struktural. 

Fazlur Rahman menegaskan bahwa pesan moral Al-Qur’an menuntut 

penerjemahan nilai ke dalam sistem sosial yang berkeadilan, bukan hanya pada 

praktik kedermawanan individual.34 Dengan demikian, tantangan utama ke depan 

adalah bagaimana implementasi Surah Al-Ma’un di panti dapat diperluas dari 

pembentukan kepedulian interpersonal menuju kesadaran sosial yang lebih kritis 

dan transformatif. 

5. Sintesis Dampak Implementasi 

Secara keseluruhan, implementasi nilai Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur 

berdampak positif terhadap pembentukan kepedulian sosial, solidaritas, dan 

identitas moral anak asuh. Praktik Living Qur’an yang dijalankan secara konsisten 

berhasil membentuk habitus religius-sosial yang mendukung nilai empati dan 

tanggung jawab sosial. Namun, keterbatasan dalam pengembangan kesadaran 

struktural menunjukkan bahwa dampak tersebut masih perlu diperluas melalui 

pendekatan pemberdayaan dan refleksi kritis yang lebih mendalam. 

 

Antara Etika Karitas dan Etika Keadilan Sosial 

Bagian diskusi ini bertujuan untuk menempatkan temuan penelitian tentang 

implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur dalam kerangka teoritik 

yang lebih luas, khususnya perdebatan antara etika karitas (charity ethics) dan etika 

keadilan sosial (justice ethics). Diskusi ini penting untuk menilai sejauh mana 

praktik Living Qur’an di panti tidak hanya membentuk kepedulian interpersonal, 

tetapi juga berkontribusi pada transformasi sosial yang lebih struktural. 

1. Etika Karitas dalam Praktik Pengasuhan Berbasis Al-Ma’un 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa implementasi nilai Surah Al-Ma’un di 

Panti Asuhan An-Nur masih dominan berada dalam kerangka etika karitas. 

Kepedulian sosial diwujudkan melalui bantuan langsung, pemenuhan kebutuhan 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 277 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

dasar anak asuh, serta pengasuhan berbasis empati dan kasih sayang. Etika karitas 

ini memiliki landasan teologis yang kuat dalam Islam, khususnya dalam ajaran 

sedekah, infak, dan kepedulian terhadap anak yatim. 

Dalam Surah Al-Ma’un, perintah untuk memperhatikan anak yatim dan orang 

miskin secara eksplisit menegaskan pentingnya tindakan konkret dalam merespons 

penderitaan sosial. Para mufasir klasik seperti al-Ṭabari menegaskan bahwa celaan 

terhadap pendusta agama dalam surah ini diarahkan kepada mereka yang gagal 

menunjukkan kepedulian nyata terhadap kelompok rentan.35 Dalam konteks panti 

asuhan, etika karitas ini menemukan relevansinya karena kebutuhan dasar anak 

yatim memang harus dipenuhi secara segera dan berkelanjutan. 

Dari perspektif Living Qur’an, etika karitas dapat dipahami sebagai bentuk 

resepsi fungsional Al-Qur’an yang paling awal dan paling mudah dioperasionalkan. 

Ayat-ayat Al-Qur’an diterjemahkan ke dalam tindakan nyata yang langsung 

dirasakan manfaatnya oleh penerima. Penelitian dalam Al-Bayan: Journal of Qur’an 

and Hadith Studies menunjukkan bahwa banyak praktik Living Qur’an di tingkat 

komunitas berangkat dari logika karitas sebelum berkembang ke bentuk 

pemberdayaan yang lebih kompleks.36 

Namun demikian, etika karitas juga memiliki keterbatasan. Bantuan langsung 

yang tidak disertai dengan strategi pemberdayaan berpotensi melanggengkan relasi 

asimetris antara pemberi dan penerima. Dalam konteks panti asuhan, relasi ini 

tampak dalam posisi anak asuh yang lebih sering ditempatkan sebagai objek 

penerima bantuan daripada subjek perubahan sosial. 

2. Etika Keadilan Sosial sebagai Horizon Normatif Al-Qur’an 

Berbeda dengan etika karitas yang berfokus pada respons langsung terhadap 

penderitaan, etika keadilan sosial menuntut adanya perubahan struktural yang lebih 

mendasar. Dalam perspektif ini, kepedulian sosial tidak berhenti pada pemberian 

bantuan, tetapi diarahkan pada upaya mengatasi akar penyebab kemiskinan dan 

ketimpangan. 

Fazlur Rahman menawarkan kerangka double movement sebagai metode untuk 

memahami pesan moral Al-Qur’an secara transformatif. Menurut Rahman, ayat-

ayat sosial Al-Qur’an—termasuk Surah Al-Ma’un—harus dipahami dengan cara 

bergerak dari konteks historis wahyu menuju prinsip moral universal, kemudian 

kembali ke konteks sosial kontemporer dalam bentuk kebijakan dan sistem yang 

berkeadilan.37 Dalam kerangka ini, Surah Al-Ma’un tidak hanya menuntut 

kepedulian individual, tetapi juga mengimplikasikan kewajiban kolektif untuk 

membangun sistem sosial yang melindungi kelompok rentan. 

Quraish Shihab juga menegaskan bahwa pesan Al-Qur’an tentang kepedulian 

sosial mengandung dimensi keadilan yang melampaui karitas. Menurutnya, bantuan 



278 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

yang bersifat karitatif harus dilihat sebagai langkah awal, bukan tujuan akhir dari 

misi sosial Islam.38 Dengan demikian, etika keadilan sosial dapat dipahami sebagai 

horizon normatif yang seharusnya dituju oleh praktik Living Qur’an. 

3. Perbandingan dengan Teologi Al-Ma’un dalam Tradisi Muhammadiyah 

Diskusi tentang etika karitas dan keadilan sosial menjadi semakin relevan ketika 

temuan penelitian ini dibandingkan dengan teologi Al-Ma’un dalam tradisi 

Muhammadiyah. Sejak awal abad ke-20, Surah Al-Ma’un telah menjadi basis 

teologis bagi gerakan sosial Muhammadiyah yang menekankan institusionalisasi 

amal sosial secara sistematis, seperti pendirian sekolah, rumah sakit, dan panti 

asuhan. 

Ahmad Dahlan memaknai Surah Al-Ma’un bukan sekadar sebagai seruan moral 

individual, tetapi sebagai panggilan untuk membangun sistem sosial yang 

berkeadilan. Penafsiran ini mendorong Muhammadiyah untuk mengembangkan 

amal usaha yang bersifat berkelanjutan dan terorganisasi. Penelitian dalam Journal 

of Indonesian Islam menunjukkan bahwa teologi Al-Ma’un Muhammadiyah 

berhasil mentransformasikan etika karitas menjadi etika kelembagaan yang lebih 

sistemik.39 

Jika dibandingkan dengan praktik di Panti Asuhan An-Nur, terlihat bahwa 

internalisasi nilai Surah Al-Ma’un masih bertumpu pada moralitas personal 

pengurus dan kepedulian interpersonal. Meskipun efektif dalam membentuk 

solidaritas internal, pendekatan ini belum sepenuhnya berkembang menjadi sistem 

pemberdayaan yang terlembagakan secara kuat. 

4. Living Qur’an antara Moralitas Mikro dan Transformasi Makro 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik Living Qur’an di Panti 

Asuhan An-Nur lebih banyak menghasilkan transformasi pada level mikro, yakni 

pembentukan karakter, kepedulian sosial, dan solidaritas internal. Transformasi ini 

penting dan bernilai, terutama dalam konteks pengasuhan anak yatim. Namun, dari 

sudut pandang keadilan sosial, transformasi mikro perlu dihubungkan dengan 

agenda perubahan makro. 

Kajian-kajian Living Qur’an kontemporer menegaskan bahwa Al-Qur’an 

memiliki potensi sebagai sumber kritik sosial. Mun’im Sirry berargumen bahwa 

resepsi Al-Qur’an yang bersifat praksis seharusnya tidak berhenti pada afirmasi 

moral, tetapi juga membuka ruang bagi kritik terhadap struktur sosial yang tidak 

adil.40 Dalam konteks ini, praktik di Panti Asuhan An-Nur masih menyisakan ruang 

untuk pengembangan refleksi kritis terhadap isu kemiskinan struktural dan 

ketimpangan sosial. 

Diskusi ini menunjukkan bahwa implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan 

An-Nur berada pada persimpangan antara etika karitas dan etika keadilan sosial. 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 279 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

Etika karitas yang dominan memberikan dampak positif dalam pemenuhan 

kebutuhan dasar dan pembentukan kepedulian sosial, tetapi belum sepenuhnya 

mengarah pada transformasi struktural. Oleh karena itu, penguatan dimensi 

keadilan sosial menjadi agenda penting agar praktik Living Qur’an dapat 

berkontribusi lebih luas terhadap perubahan sosial yang berkelanjutan. 

 

Living Qur’an dan Tantangan Kelembagaan 

Pembahasan mengenai Living Qur’an dalam konteks Panti Asuhan An-Nur pada 

akhirnya mengarah pada persoalan kelembagaan, yakni sejauh mana nilai-nilai Surah 

Al-Ma’un yang telah diinternalisasikan secara personal dan relasional dapat 

ditransformasikan menjadi sistem kelembagaan yang berkelanjutan, adil, dan 

akuntabel. Tema ini penting karena keberlanjutan praktik Living Qur’an tidak dapat 

hanya bergantung pada integritas personal pengurus atau intensitas relasi sosial 

semata, melainkan memerlukan dukungan struktur, regulasi, dan budaya organisasi 

yang kokoh. 

1. Living Qur’an sebagai Sumber Legitimasi Etis Kelembagaan 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un berfungsi sebagai 

sumber legitimasi etis bagi berbagai tindakan dan kebijakan di Panti Asuhan An-

Nur. Nilai kepedulian terhadap anak yatim dan orang miskin menjadi dasar moral 

dalam pengambilan keputusan, pengelolaan donasi, serta pola pengasuhan. Dalam 

perspektif Living Qur’an, fungsi legitimatif ini menunjukkan bahwa Al-Qur’an 

tidak hanya berperan sebagai pedoman spiritual individual, tetapi juga sebagai 

rujukan etika publik dalam konteks kelembagaan. 

Sahiron Syamsuddin menegaskan bahwa salah satu ciri utama Living Qur’an 

adalah berfungsinya ayat-ayat Al-Qur’an sebagai kerangka makna yang 

membimbing tindakan sosial umat secara kolektif.41 Dalam konteks panti asuhan, 

Surah Al-Ma’un menjadi moral reference yang memberikan justifikasi religius 

terhadap praktik kepedulian sosial. Namun demikian, legitimasi etis ini masih 

bersifat implisit dan belum sepenuhnya dirumuskan dalam bentuk standar 

operasional atau kebijakan tertulis. 

2. Risiko Formalisasi dan Rutinisasi Nilai 

Salah satu tantangan utama dalam pelembagaan Living Qur’an adalah risiko 

formalisasi nilai. Ketika nilai-nilai Surah Al-Ma’un diterjemahkan ke dalam program 

dan rutinitas kelembagaan, terdapat potensi bahwa praktik kepedulian sosial 

direduksi menjadi sekadar aktivitas administratif yang kehilangan kedalaman refleksi 

teologis. Fenomena ini dikenal dalam kajian sosiologi organisasi sebagai 

ritualization, yaitu perubahan praktik bermakna menjadi rutinitas formal yang 

minim refleksi. 



280 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Kajian-kajian Living Qur’an mengingatkan bahwa praktik keagamaan yang 

terlalu terlembagakan berisiko mengalami depolitisasi nilai, yakni hilangnya daya 

kritis Al-Qur’an terhadap ketidakadilan sosial. Mun’im Sirry menegaskan bahwa Al-

Qur’an sebagai teks hidup seharusnya tetap membuka ruang kritik sosial, bukan 

justru diredam oleh formalisasi institusional.42 Dalam konteks Panti Asuhan An-

Nur, risiko ini muncul ketika program kepedulian sosial dijalankan tanpa evaluasi 

reflektif mengenai dampak jangka panjangnya. 

3. Kebutuhan Institusionalisasi Nilai yang Reflektif 

Meskipun terdapat risiko formalisasi, institusionalisasi nilai tetap merupakan 

kebutuhan mendesak bagi keberlanjutan praktik Living Qur’an. Tantangannya 

adalah bagaimana menginstitusionalisasikan nilai Surah Al-Ma’un secara reflektif, 

bukan sekadar prosedural. Institusionalisasi reflektif berarti merumuskan nilai 

Qur’ani ke dalam standar pengasuhan, kode etik kelembagaan, dan mekanisme 

akuntabilitas yang tetap membuka ruang evaluasi kritis. 

Dalam konteks ini, pemikiran Fazlur Rahman tentang penerjemahan nilai moral 

Al-Qur’an ke dalam sistem sosial modern menjadi relevan. Rahman menekankan 

bahwa nilai Qur’ani harus diwujudkan dalam kebijakan dan struktur sosial yang 

adil, tanpa kehilangan ruh etik dan tujuan moralnya.43 Bagi Panti Asuhan An-Nur, 

ini berarti perlunya merumuskan kebijakan pengasuhan dan pengelolaan sumber 

daya yang berorientasi pada pemberdayaan jangka panjang, bukan sekadar 

pemenuhan kebutuhan sesaat. 

4. Akuntabilitas dan Etika Pengelolaan Filantropi 

Tantangan kelembagaan lain yang tidak kalah penting adalah aspek akuntabilitas 

dalam pengelolaan filantropi. Surah Al-Ma’un secara implisit mengkritik praktik 

keagamaan yang diwarnai riya dan penyalahgunaan amanah. Oleh karena itu, 

pengelolaan donasi di panti asuhan perlu diletakkan dalam kerangka etika Qur’ani 

yang menekankan transparansi, kejujuran, dan tanggung jawab sosial. 

Penelitian Hilman Latief tentang filantropi Islam menegaskan bahwa lembaga 

filantropi yang berkelanjutan memerlukan sistem akuntabilitas yang jelas agar 

kepercayaan publik dapat terjaga.44 Dalam konteks Living Qur’an, akuntabilitas 

bukan sekadar tuntutan administratif, tetapi juga manifestasi dari nilai amanah yang 

ditekankan Al-Qur’an. Dengan demikian, pelembagaan nilai Surah Al-Ma’un perlu 

mencakup mekanisme pelaporan dan evaluasi yang transparan. 

5. Menuju Living Qur’an yang Berkelanjutan 

Berdasarkan pembahasan di atas, dapat disimpulkan bahwa tantangan utama 

praktik Living Qur’an di Panti Asuhan An-Nur terletak pada upaya 

menyeimbangkan antara dimensi etis-spiritual dan dimensi struktural-kelembagaan. 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 281 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

Nilai-nilai Surah Al-Ma’un telah hidup dalam relasi sosial dan praktik pengasuhan, 

tetapi keberlanjutannya bergantung pada kemampuan lembaga untuk 

menginstitusionalisasikannya secara reflektif dan adil. 

Penguatan refleksi teologis, penyusunan standar etik kelembagaan, serta 

pengembangan sistem pemberdayaan jangka panjang menjadi agenda penting agar 

Living Qur’an tidak terjebak dalam rutinitas karitatif semata. Dengan demikian, 

Surah Al-Ma’un dapat terus berfungsi sebagai teks hidup yang kritis, transformatif, 

dan relevan dalam menjawab tantangan sosial kontemporer. 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur 

Medan Tembung dihidupkan bukan sekadar sebagai teks normatif-ritual yang 

dibaca dan diajarkan, melainkan sebagai sumber nilai etis yang membimbing praktik 

pengasuhan dan relasi sosial kelembagaan. Dalam kerangka Living Qur’an, Surah 

Al-Ma’un berfungsi sebagai horizon moral yang menghubungkan ibadah ritual 

dengan kepedulian sosial, sehingga membentuk pola keberagamaan yang 

menekankan empati, solidaritas, amanah, dan tanggung jawab terhadap anak yatim 

dan kaum dhuafa. Dengan demikian, Al-Qur’an hadir sebagai teks yang “hidup” 

dalam tindakan, relasi sosial, dan budaya kelembagaan panti. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa internalisasi nilai Surah Al-Ma’un 

berlangsung melalui pembiasaan religius, keteladanan sosial pengurus, dan praktik 

kelembagaan berbasis kepedulian. Proses ini berdampak pada terbentuknya habitus 

religius-sosial di kalangan anak asuh, yang tercermin dalam peningkatan 

kedisiplinan ibadah, kepekaan sosial, serta penguatan harga diri sebagai subjek yang 

dimuliakan oleh ajaran agama. Namun demikian, implementasi nilai-nilai tersebut 

masih didominasi oleh etika karitas yang berorientasi pada bantuan langsung dan 

pengasuhan berbasis empati, sehingga transformasi sosial yang dihasilkan cenderung 

bersifat mikro, terbatas pada ruang internal panti, dan sangat bergantung pada 

integritas personal pengurus. 

Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan studi Living 

Qur’an dengan menegaskan pentingnya kajian pada level kelembagaan sosial-

keagamaan, khususnya panti asuhan, dalam memahami Al-Qur’an sebagai basis 

etika sosial yang praksis dan kontekstual. Secara praktis, temuan ini menegaskan 

perlunya penguatan refleksi teologis dan institusionalisasi nilai Surah Al-Ma’un 

melalui standar etika, mekanisme akuntabilitas, serta program pemberdayaan 

berkelanjutan agar praktik Living Qur’an tidak berhenti pada karitas, tetapi 

berkembang menuju etika keadilan sosial. Penelitian selanjutnya dapat memperluas 

kajian secara komparatif atau pada level kebijakan sosial untuk menilai potensi 

Living Qur’an dalam mendorong transformasi sosial yang lebih struktural. 



282 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Catatan Kaki 

1 Abdul Ghoni dan Gazi Saloom, “Idealisasi Metode Living Qur’an,” Himmah: Jurnal Kajian 

Islam Kontemporer 5, no. 2 (2021): 404–407. 
2 Muhamad Ali, "Kajian Naskah dan kajian living Qur’an dan living hadith." Journal of Qur'an 

and Hadith Studies 4.2 (2015): 147-167. 
3 Sahiron Syamsuddin, Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an (Yogyakarta: Pesantren 

Nawesea Press, 2012), 43–45. 
4 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “The Living Qur’an: Some Anthropological Notes,” dalam Kajian 

Living Qur’an (Yogyakarta, 2013), 2–5. 
5 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 6–8. 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an, vol. 15 (Jakarta: 

Lentera Hati, 2002), 561–563. 
7 Ismail ibn ‘Umar Ibn Kathir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Juz. 8 (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, t.th.), 499–501; Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Juz 30 (Beirut: Dar al-

Fikr, t.th.), 254–256. 
8 Asghar Ali Engineer, Islam and Liberation Theology (New Delhi: Sterling Publishers, 1990), 72–

75. 
9 Saefudin, "Transformasi Doktrin Al-Ma'un Terhadap Penguatan Gerakan Ekonomi 

Muhammadiyah." Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8.2 (2022): 2120-2134. 
10 Eman Suherman dan Yuninda Widya Afifah, “Al-Ma’un sebagai Perubahan Sosial dan 

Pendidikan Akhlak Manusia,” Madaniyah 13, no. 1 (2023): 47–50. 
11 Muhamad Annas, Rio Dwi Saputra, and Hasani Ahmad Said, “Living Qur’an sebagai 

Cerminan Praktik Keagamaan: Analisis Fenomena Sosial dan Normatif,” Ulumul Qur’an: Jurnal 

Kajian Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Vol 4, no. 2 (September 2024): 274–89; Haritza Bayu Harya Putra, 

dan Syamsul Arifin. "Neo Al-Ma'un Theology and Social Improvement of Society." Paedagogie: 

Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 5.02 (2024): 161-171. 
12 M. Djidin, "Qur'anic Values as a Foundation for Social Change in Modern Society." IQRO: 

Journal of Islamic Education 7.2 (2024): 234-243. 
13 Mujib Hendri Aji, Muhammad Zainul Hilmi, dan M. Taufiq Rahman. "The Living Qur’an 

as a research object and methodology in the Qur’anic studies." Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1.1 

(2021): 78-84. 
14 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 

2007), 15–18. 
15 Al-Ṭabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Jilid 30 (Beirut: Dār al-Fikr, 1995), 236–

238. 
16 Al-Qurṭubi, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Jilid 20 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006), 

211–213. 
17 Abuddin Nata, Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an (Jakarta: Kencana, 2016), 145–147. 
18 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), hlm. 573–575. 
19 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 563–565. 
20 Ahmad Rafiq, “Resepsi Al-Qur’an dalam Kajian Living Qur’an,” Al-Bayan: Journal of Qur’an 

and Hadith Studies, Vol. 11, No. 1 (2013), 25–27. 
21 Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur’an,” Journal of Qur’anic 

Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 85–88. 



Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 283 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

 
22 Al-Qurṭubi, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Jilid 20 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006), 

211–212. 
23 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, Jilid 3 (Beirut: Dār al-Fikr, t.t.), 58–60. 
24 Azyumardi Azra, “Islamic Education and Moral Formation,” Al-Jami’ah: Journal of Islamic 

Studies, Vol. 51, No. 2 (2013), 395–398. 
25 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 

2007), 66–68. 
26 Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Jilid 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), 9–11. 
27 Ahmad Mustafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraghi, Jilid 30 (Beirut: Dār al-Fikr, 1974), 278–279. 
28 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 6–8. 
29 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice, trans. Richard Nice (Stanford: Stanford University Press, 

1990), 52–55. 
30 Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur’an,” Journal of Qur’anic 

Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 86–88. 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Mishbah, Jilid 15 (Jakarta: Lentera Hati, 2002), 564–566. 
32 Siti Aminah, “Faith-Based Child Care and Social Solidarity,” Journal of Islamic Social Welfare, 

Vol. 4, No. 1 (2019), 33–35. 
33 Gillian Schofield & Mary Beek, “Reflective Foster Care and Child Well-Being,” Child & Family 

Social Work, Vol. 14, No. 1 (2009), 5–7. 
34 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 7–9. 
35 Al-Ṭabari, Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān, Jilid 30 (Beirut: Dār al-Fikr, 1995), 236–

238. 
36 Ahmad Rafiq, “Resepsi Al-Qur’an dalam Kajian Living Qur’an,” Al-Bayan: Journal of Qur’an 

and Hadith Studies, Vol. 11, No. 1 (2013), 28–30. 
37 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 6–9. 
38 M. Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an, Edisi Revisi (Jakarta: Lentera Hati, 2011), 327–

329. 
39 Hilman Latief, “Philanthropy and Social Justice in Muhammadiyah,” Journal of Indonesian 

Islam, Vol. 7, No. 2 (2013), 357–360. 
40 Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur’an,” Journal of Qur’anic 

Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 88–90. 
41 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: TH-Press, 

2007), 70–72. 
42 Mun’im Sirry, “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur’an,” Journal of Qur’anic 

Studies, Vol. 18, No. 2 (2016), 90–92. 
43 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), 10–12. 
44 Hilman Latief, Melayanai Umat: Filantropi Islam dan Ideologi Kesejahteraan Kaum Modernis 

(Jakarta: Gramedia, 2010), 145–148. 

 

 

 

 



284 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

 

Daftar Pustaka 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “The Living Qur’an: Some Anthropological Notes.” In 

Kajian Living Qur’an. Yogyakarta, 2013. 

Aji, Mujib Hendri, Muhammad Zainul Hilmi, and M. Taufiq Rahman. "The 

Living Qur’an as a research object and methodology in the Qur’anic studies." 

Jurnal Iman Dan Spiritualitas 1.1 (2021): 78-84. 

Ali, Muhamad. "Kajian Naskah dan kajian living Qur’an dan living hadith." Journal 

of Qur'an and Hadith Studies 4.2 (2015): 147-167. 

Annas, Muhamad, Rio Dwi Saputra, and Hasani Ahmad Said. “Living Qur’an 

sebagai Cerminan Praktik Keagamaan: Analisis Fenomena Sosial dan Normatif,” 

Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Vol. 4, no. 2 

(September 2024): 274–89, https://doi.org/10.58404/uq.v4i2.333. 

Azra, Azyumardi. “Islamic Education and Moral Formation.” Al-Jami’ah: Journal of 

Islamic Studies 51, no. 2 (2013): 395–398. 

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Translated by Richard Nice. 

Cambridge: Cambridge University Press, 1977. 

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Translated by Richard Nice. Stanford: 

Stanford University Press, 1990. 

Djidin, M. “Qur’anic Values as a Foundation for Social Change in Modern Society,” 

IQRO: Journal of Islamic Education 7, no. 2 (November 2024): 234–43, 

https://doi.org/10.24256/iqro.v7i2.5613. 

Engineer, Asghar Ali. Islam and Liberation Theology. New Delhi: Sterling Publishers, 

1990. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya’ ‘Ulum al-Din. Vol. 3. Beirut: Dār al-Fikr, n.d. 

Ghoni, Abdul, and Gazi Saloom. “Idealisasi Metode Living Qur’an.” Himmah: 

Jurnal Kajian Islam Kontemporer 5, no. 2 (2021): 404–407. 

Ibn Kathir, Ismail ibn ‘Umar. Tafsir al-Qur’an al-‘Azim. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, n.d. 

Latief, Hilman. “Islamic Philanthropy and the Private Sector in Indonesia.” 

Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 3, no. 2 (2013): 175–201. 

https://doi.org/10.18326/ijims.v3i2.175-201. 

_______. “Philanthropy and Social Justice in Muhammadiyah.” Journal of 

Indonesian Islam 7, no. 2 (2013): 357–360. 

_______. Melayanai Umat: Filantropi Islam dan Ideologi Kesejahteraan Kaum 

Modernis. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 2010. 

Al-Maraghi, Ahmad Mustafa. Tafsir al-Maraghi. Vol. 30. Beirut: Dār al-Fikr, 1974. 

Nata, Abuddin. Pendidikan dalam Perspektif Al-Qur’an. Jakarta: Kencana, 2016. 

https://doi.org/10.18326/ijims.v3i2.175-201


Living Qur’an dan Etika Kepedulian Sosial: Implementasi Surah Al-Ma’un di Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung | 285 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/ref.v24i1.46514 

 

Putra, Haritza Bayu Harya, and Syamsul Arifin. "Neo Al-Ma'un Theology and 

Social Improvement of Society." Paedagogie: Jurnal Pendidikan dan Studi Islam 

5.02 (2024): 161-171. 

Al-Qurṭubi. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān. Vol. 20. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 2006. 

Rafiq, Ahmad. “Resepsi Al-Qur’an dalam Kajian Living Qur’an.” Al-Bayan: Journal 

of Qur’an and Hadith Studies 11, no. 1 (2013): 25–30. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

_______. Major Themes of the Qur’an. 2nd ed. Chicago: University of Chicago 

Press, 2009. 

Rippin, Andrew. “The Qur’an as Literature: Perils, Pitfalls and Prospects.” Bulletin 

of the School of Oriental and African Studies 52, no. 2 (1989): 224–239. 

Saefudin, Saefudin. "Transformasi Doktrin Al-Ma’un Terhadap Penguatan 

Gerakan Ekonomi Muhammadiyah." Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam 8.2 (2022): 

2120-2134. 

Schofield, Gillian, and Mary Beek. “Reflective Foster Care and Child Well-Being.” 

Child & Family Social Work 14, no. 1 (2009): 5–7. 

Shihab, M. Quraish. Membumikan Al-Qur’an. Rev. ed. Jakarta: Lentera Hati, 2011. 

_______. Tafsir al-Mishbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian al-Qur’an. Vol. 15. 

Jakarta: Lentera Hati, 2002. 

_______. Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan Umat. 

Bandung: Mizan, 1996. 

Sirry, Mun’im. “Scripture and Social Praxis: Rethinking Living Qur’an.” Journal of 

Qur’anic Studies 18, no. 2 (2016): 85–92. 

Suherman, Eman, and Yuninda Widya Afifah. “Al-Ma’un sebagai Perubahan Sosial 

dan Pendidikan Akhlak Manusia.” Madaniyah 13, no. 1 (2023): 47–50. 

Syamsuddin, Sahiron.  Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: 

TH-Press, 2007. 

_______. “Living Qur’an: Qur’an in Everyday Muslim Life.” Journal of Qur’anic 

Studies 15, no. 2 (2013): 23–41. 

_______. Hermeneutika dan Pengembangan Ulumul Qur’an. Yogyakarta: Pesantren 

Nawesea Press, 2017. 

Al-Ṭabari, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir al-. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-

Qur’ān. Beirut: Dār al-Fikr, 1995. 

_______. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. Vol. 30. Beirut: Dār al-Fikr, 1995. 

Woodhead, Linda. “Religion and Social Change.” Sociology Compass 8, no. 7 (2014): 

896–909. https://doi.org/10.1111/soc4.12186. 

 

https://doi.org/10.1111/soc4.12186


286 | Said Fahrezi & Junaidi 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49154 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

 

Dokumen dan Sumber Lapangan 

Panti Asuhan An-Nur Medan Tembung. Profil, Program Pengasuhan, dan Pedoman 

Internal Panti Asuhan. Medan, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 
Said Fahrezi, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri Sumatera 

Utara, Medan; Email: saidfahrezilubis13@gmail.com 

 

Junaidi, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri Sumatera 

Utara, Medan; Email: junaidi@uinsu.ac.id 
 


