[
(]

(¢4 Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan

L

sebagai Praksis Keagamaan Kesadaran Lingkungan di
Pedesaan Indonesia

Living Qur’an and Ecological Ethics: Ramadan Fasting as a
Religious Praxis of Environmental Awareness in Rural Indonesia

Fauzan Fahmi, Husnel Anwar Matondang

Abstract: This article examines Ramadan fasting as a lived Qur anic praxis that shapes ecological
ethics within a rural Muslim community in Indonesia. Focusing on Bandar Labuban Village,

the study employs a qualitative approach grounded in Living Quran methodology to explore how
Qur anic values are embodied through everyday religious practices. Data were collected through

in-depth interviews, participant observation, and documentation during the month of Ramadan.

The findings reveal that fasting functions as a form of embodied moral discipline that reorganizes
patterns of consumption, resource use, and social interaction. Practices of self-restraint,

moderation, and communal assistance cultivated during Ramadan contribute to reduced waste,

mindful energy use, and shared responsibility for environmental resources, even in the absence of
explicit ecological discourse. This study argues that Ramadan fasting produces an ecological
habitus—a set of durable dispositions that orient individuals and communities toward sufficiency
and care in human—environment relations. By integrating Islamic ecological ethics with Living
Quran studies, this article demonstrates that the Quran lives not only through recitation and
ritual symbolism but also through ecological practices embedded in religious routines. The study
contributes to broader discussions on religion and ecology by highlighting the ethical potential of
Islamic ritual practices in addressing contemporary environmental challenges.

Keywords: Living Qur’an; Ramadan fasting; Islamic ecological ethics; ecological habitus;
rural Muslim community

@ @ This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0);
E' bttps:/fcreativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

Abstrak: Artikel ini mengkaji puasa Ramadan sebagai praksis Al-Qurian yang hidup (Living
Quran) dalam membentuk etika ekologis di sebuah komunitas Muslim pedesaan di Indonesia.
Dengan mengambil lokasi penelitian di Desa Bandar Labuban, studi ini menggunakan
pendekatan kualitatif berbasis Living Quran untuk menelaah bagaimana nilai-nilai Al-Quran
diwujudkan melalui praktik keagamaan sehari-hari. Data diperoleh melalui wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi selama bulan Ramadan. Temuan penelitian
menunjukkan bahwa puasa berfungsi sebagai disiplin moral yang terwujud secara tubub
(embodied ethics) dan berpengarub pada pola konsumsi, penggunaan sumber daya, serta relasi
sosial masyarakat. Nilai pengendalian diri, moderasi, dan tolong-menolong yang dipraktikkan
selama Ramadan berkontribusi pada pengurangan limbah, penggunaan energi yang lebib bijak,
dan tanggung jawab kolektif terbadap lingkungan, meskipun tidak dibingkai dalam wacana
ekologis formal. Artikel ini berargumen bahwa puasa Ramadan membentuk ecological habitus,
yakni disposisi berkelanjutan yang mengarahkan relasi manusia dengan lingkungan pada prinsip
kecukupan dan kepedulian. Studi ini memperluas kajian Living Quran dengan menegaskan
bahwa Al-Quran hidup tidak hanya melalui bacaan dan simbol ritual, tetapi juga melalui
praktik ekologis dalam rutinitas keagamaan.

Kata Kunci: Living Qur’an; puasa Ramadan; etika ekologis Islam; ecological habitus;
komunitas Muslim pedesaan

Pendahuluan

Krisis ekologis global dalam beberapa dekade terakhir semakin memperlihatkan
keterbatasan pendekatan teknokratis dan kebijakan lingkungan yang mengabaikan
dimensi etis, kultural, dan spiritual. Perubahan iklim, degradasi lingkungan,
pencemaran air dan tanah, serta hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan
bahwa persoalan ekologis bukan semata-mata masalah teknis, melainkan juga krisis
nilai dan orientasi moral manusia modern terhadap alam.! Sejumlah sarjana
lingkungan menegaskan bahwa eksploitasi alam yang berlebihan berakar pada
paradigma antroposentris dan rasionalitas instrumental yang memisahkan manusia
dari tanggung jawab etis terhadap lingkungan hidup.?

Dalam konteks ini, agama kembali dipandang sebagai sumber penting bagi
pembentukan etika ekologis, karena agama menyediakan kerangka moral, simbolik,
dan praksis yang membentuk relasi manusia dengan alam secara mendalam dan
berkelanjutan.’ Bagi masyarakat Muslim, Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai
teks normatif-teologis, tetapi juga sebagai sumber makna hidup yang membimbing
perilaku sehari-hari, termasuk dalam relasi manusia dengan lingkungan. Al-Qur’an
memuat prinsip-prinsip etis yang kuat terkait keseimbangan kosmik (mizan),

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan. ...| 245

amanah manusia sebagai khalifah di bumi, serta larangan melakukan kerusakan
(fasad), yang secara konseptual memberikan dasar bagi etika lingkungan Islam.*

Salah satu praktik keagamaan yang memiliki potensi etis-ekologis signifikan
dalam Islam adalah puasa Ramadan. Puasa tidak hanya dipahami sebagai ibadah
individual yang bersifat spiritual, tetapi juga sebagai ritual sosial yang mereorganisasi
ritme kehidupan kolektif umat Islam setiap tahunnya.’ Selama Ramadan, pola
konsumsi, penggunaan sumber daya, relasi sosial, dan disiplin tubuh mengalami
perubahan yang cukup signifikan. Kewajiban menahan diri dari makan, minum, dan
hasrat konsumtif membentuk suasana moral yang mendorong kesederhanaan,
empati, serta kesadaran akan keterbatasan sumber daya. Dalam perspektif etika
Islam, puasa berfungsi sebagai latihan pengendalian diri (self-restraint) yang
memiliki implikasi luas terhadap pembentukan tanggung jawab sosial dan ekologis.®

Dalam komunitas Muslim pedesaan, dimensi ekologis puasa Ramadan menjadi
lebih nyata dan konkret. Kehidupan masyarakat desa umumnya memiliki
ketergantungan langsung pada ekosistem lokal—tanah, air, hasil pertanian, dan
lingkungan alam sekitar. Oleh karena itu, perubahan perilaku selama Ramadan,
seperti pengurangan konsumsi, pengelolaan makanan, penghematan air dan energi,
serta praktik berbagi sumber daya, berpotensi berdampak langsung pada
keberlanjutan lingkungan hidup. Namun demikian, dimensi ekologis puasa
Ramadan sering kali tidak disadari secara reflektif, melainkan hadir sebagai
kebiasaan religius yang terinternalisasi dalam praktik keseharian.

Kajian akademik tentang Islam dan lingkungan selama ini cenderung
menitikberatkan pada landasan normatif-teologis yang bersumber dari teks Al-
Qur’an dan hadis. Studi-studi tersebut berhasil menunjukkan bahwa Islam memiliki
kerangka etika ekologis yang kuat secara konseptual.” Akan tetapi, fokus normatif
tersebut sering berhenti pada tataran ideal tekstual dan kurang menjelaskan
bagaimana nilai-nilai Qur’ani diwujudkan dalam praktik keagamaan sehari-hari
umat Islam. Di sisi lain, penelitian tentang puasa Ramadan lebih banyak mengkaji
aspek spiritual, kesehatan, atau solidaritas sosial, sementara implikasi ekologisnya
masih relatif jarang disentuh secara serius.®

Sementara itu, pendekatan Living Qur'an—yang menekankan bagaimana Al-
Qur’an “hidup” dalam praktik sosial, budaya, dan ritual masyarakat—memberikan
kerangka metodologis yang relevan untuk menjembatani kesenjangan tersebut.’
Living Qur'an tidak berhenti pada analisis teks atau tafsir formal, tetapi menelaah
bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an dipahami, dinegosiasikan, dan diwujudkan dalam
tindakan nyata. Namun, kajian Living Qur’an selama ini lebih banyak difokuskan
pada resepsi ritual, simbolisme, dan performativitas bacaan Al-Qur’an, sementara
konsekuensi ekologis dari praktik keagamaan masih jarang dieksplorasi secara
sistematis.'”

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



246 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

Keterpisahan fokus kajian tersebut menunjukkan adanya celah penelitian yang
signifikan. Masih sangat terbatas penelitian yang mengkaji bagaimana puasa
Ramadan beroperasi sebagai praksis Al-Qur’an yang hidup (Living Qur’an) dalam
membentuk etika ekologis di konteks sosial yang konkret, khususnya pada
komunitas Muslim pedesaan. Persinggungan antara puasa sebagai disiplin ritual,
perilaku ekologis sebagai praktik keseharian, dan Al-Qur’an sebagai rujukan moral
yang hidup belum banyak ditelaah secara empiris maupun teoretis."

Artikel ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan mengkaji praktik puasa
Ramadan dan implikasi ekologisnya di Desa Bandar Labuhan, sebuah komunitas
Muslim pedesaan di Indonesia, menggunakan pendekatan Living Qur’an. Penelitian
ini memosisikan Ramadan bukan sekadar sebagai kewajiban devosional, melainkan
sebagai “laboratorium sosial dan etis” tempat nilai-nilai Al-Qur’an dipraktikkan,
diinternalisasi, dan diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam kerangka ini,
puasa dipahami sebagai ritual pengendalian diri yang berpotensi membentuk habitus
ckologis, yakni seperangkat disposisi berkelanjutan yang mengatur pola konsumsi,
penggunaan sumber daya, dan tanggung jawab komunal terhadap lingkungan.'

Kebaruan penelitian ini terletak pada kerangka integratif yang mempertemukan
tiga ranah yang jarang dianalisis secara bersamaan, yaitu puasa Ramadan, etika
ekologis, dan studi Living Qur’an. Secara empiris, penelitian ini berkontribusi pada
diskursus ekologi Islam dengan menempatkan etika Qur’ani dalam pengalaman
hidup masyarakat pedesaan yang kesehariannya sangat dipengaruhi oleh kondisi
lingkungan. Secara teoretis, artikel ini memperluas kajian Living Qur’an dengan
menunjukkan bahwa Al-Qur’an hidup tidak hanya melalui bacaan ritual dan
simbolisme keagamaan, tetapi juga melalui praktik-praktik ekologis yang
terinternalisasi dalam rutinitas keagamaan. Dengan demikian, penelitian ini
menantang pemisahan antara kesalehan ritual dan tanggung jawab ekologis dalam
studi Islam kontemporer.

Puasa Ramadan sebagai Etika Ekologis yang Terwujud secara Tubuh

Temuan lapangan di Desa Bandar Labuhan menunjukkan bahwa puasa
Ramadan tidak semata-mata dipahami dan dialami sebagai kewajiban ritual formal,
melainkan sebagai disiplin komprehensif yang mereorganisasi kebiasaan tubuh, pola
konsumsi, serta kepekaan moral masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Puasa
tidak dipersepsi sebagai praktik sesaat yang hanya berdampak pada dimensi spiritual
individual, tetapi sebagai proses pembiasaan yang memengaruhi cara individu
mengelola kebutuhan, mengatur relasi dengan benda-benda material, dan
menempatkan diri dalam ekosistem sosial serta alam sekitarnya. Dalam konteks ini,
puasa berfungsi sebagai mekanisme etis yang bekerja melalui tubuh dan keseharian,
bukan melalui doktrin normatif atau wacana ekologis yang eksplisit.

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 247

Para informan secara konsisten memaknai puasa sebagai proses menahan diri
(imsak) yang maknanya melampaui larangan makan dan minum. Menahan diri
dipahami sebagai kemampuan mengontrol dorongan konsumtif, menekan
keinginan berlebih, serta membatasi penggunaan sumber daya yang dianggap tidak
esensial. Dalam praktiknya, hal ini tercermin dalam kebiasaan mengurangi porsi
makanan, menyederhanakan menu sahur dan berbuka, menunda pembelian barang
non-kebutuhan, serta lebih berhati-hati dalam menggunakan listrik dan air. Pola-
pola ini tidak dipresentasikan sebagai tindakan ramah lingkungan dalam pengertian
modern, tetapi sebagai konsekuensi moral dari puasa yang dijalani secara sungguh-
sungguh demi menjaga kualitas ibadah.

Bentuk pengendalian diri tersebut bekerja sebagai etika yang terwujud secara
tubuh (embodied ethic), yakni etika yang tidak diajarkan melalui ceramah teoretis
atau kampanye kesadaran, tetapi dibentuk melalui pengulangan ritual dan
pembiasaan praksis. Setiap hari selama Ramadan, tubuh dilatih untuk mengalami
lapar, haus, dan keterbatasan, sehingga menciptakan relasi baru antara individu dan
kebutuhan material. Dalam proses ini, tubuh menjadi medium utama internalisasi
nilai, bukan sekadar objek yang dikontrol oleh aturan agama." Pengalaman tubuh
inilah yang secara gradual membentuk kesadaran etis yang berdampak ekologis,
meskipun tidak selalu disadari atau dinarasikan dalam bahasa lingkungan.

Dalam perspektif Living Qur’an, fenomena ini memperlihatkan bagaimana Al-
Qur’an hidup dan bekerja dalam ranah praksis keseharian, bukan hanya dalam
bentuk bacaan, hafalan, atau kutipan tekstual. Nilai-nilai Al-Qur'an tidak hadir
sebagai dalil eksplisit yang dirujuk untuk membenarkan perilaku tertentu,
melainkan sebagai sumber moral yang menggerakkan disposisi etis masyarakat.
Puasa, dalam hal ini, menjadi medium utama aktualisasi nilai-nilai Qur’ani melalui
disiplin tubuh dan pengendalian diri. Al-Qur’an hidup bukan karena dikutip, tetapi
karena dihayati dan dijalankan dalam ritme kehidupan yang konkret.'*

Nilai moderasi (i‘tidal) dan larangan berlebih-lebihan (israf) menjadi dua prinsip
kunci yang tampak menonjol dalam praktik puasa masyarakat Desa Bandar
Labuhan. Moderasi tidak dimaknai sebagai pengurangan ekstrem atau asketisme,
melainkan sebagai kemampuan menempatkan kebutuhan secara proporsional.
Masyarakat tetap menyediakan makanan khas Ramadan dan menjaga tradisi
berbuka bersama, tetapi dengan kesadaran untuk tidak berlebihan. Dalam konteks
ini, berpuasa bukan berarti meniadakan konsumsi, melainkan mendisiplinkannya.
Prinsip ini secara tidak langsung berdampak pada pengurangan limbah makanan
dan penggunaan sumber daya yang lebih terkendali, sebagaimana juga ditemukan
dalam kajian etika konsumsi Islam."

Larangan israf juga terwujud dalam praktik keseharian yang tampak sederhana,
tetapi signifikan secara ekologis. Beberapa informan menuturkan bahwa selama

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



248 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

Ramadan mereka lebih berhati-hati dalam menyalakan lampu, membatasi
penggunaan alat elektronik, serta mengurangi aktivitas yang dianggap
menghabiskan energi secara sia-sia. Praktik-praktik ini tidak dibingkai sebagai
bentuk kepedulian lingkungan dalam pengertian modern, melainkan sebagai bagian
dari upaya menjaga kualitas puasa agar tidak ternodai oleh perilaku mubazir.
Dengan demikian, etika ekologis yang muncul bukan hasil internalisasi konsep
lingkungan kontemporer, tetapi buah dari disiplin religius yang berorientasi pada
kesalehan.

Penting dicatat bahwa kesadaran ekologis yang terbentuk melalui puasa bersifat
implisit dan tidak selalu terartikulasikan secara reflektif. Masyarakat jarang
mengaitkan praktik penghematan atau pengurangan konsumsi dengan isu
lingkungan global seperti perubahan iklim atau krisis ekologi. Namun, justru di
sinilah letak signifikansi temuan ini. Etika ekologis tidak selalu lahir dari kesadaran
diskursif atau pengetahuan ilmiah, melainkan dapat tcumbuh dari praktik ritual yang
membentuk kebiasaan tubuh dan norma sosial. Dalam hal ini, puasa Ramadan
berfungsi sebagai mekanisme pembentukan etika ekologis yang bersifat praksis dan
membumi.

Dari sudut pandang analitis, puasa Ramadan dapat dipahami sebagai teknologi
moral yang bekerja melalui disiplin tubuh dan pengulangan ritual. Teknologi moral
ini menghasilkan disposisi tertentu dalam cara individu memandang kebutuhan,
konsumsi, dan relasi dengan sumber daya alam. Disposisi tersebut tidak bersifat
temporer, melainkan berpotensi berlanjut di luar bulan Ramadan, terutama ketika
nilai-nilai pengendalian diri dan moderasi telah terinternalisasi secara mendalam.
Meskipun intensitas praktiknya menurun setelah Ramadan, ingatan tubuh terhadap
pengalaman menahan diri tetap membentuk orientasi etis dalam kehidupan sehari-
hari.'®

Temuan ini sekaligus menantang asumsi bahwa praktik keagamaan bersifat netral
atau bahkan kontraproduktif terhadap isu lingkungan. Dalam konteks Desa Bandar
Labuhan, puasa justru menjadi ruang pembelajaran etis yang efektif karena bekerja
melalui pengalaman langsung, bukan melalui instruksi abstrak. Etika ekologis yang
terbentuk melalui puasa bersifat organik, lahir dari dalam praktik keagamaan itu
sendiri, dan tidak memerlukan legitimasi tambahan dari wacana eksternal. Hal ini
menunjukkan bahwa ritual keagamaan dapat berfungsi sebagai sumber daya etis
yang penting dalam merespons tantangan ekologis kontemporer.'”

Lebih jauh, pemahaman puasa sebagai etika yang terwujud secara tubuh
memperkaya kajian Living Qur’an dengan memperluas fokusnya dari aspek simbolik
dan performatif menuju dimensi etis-praksis. Al-Qur’an tidak hanya hidup dalam
bentuk bacaan, amalan ritual, atau representasi simbolik, tetapi juga dalam pola
konsumsi, pengelolaan energi, dan relasi manusia dengan lingkungan material.

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 249

Dengan demikian, puasa Ramadan dapat diposisikan sebagai salah satu arena utama
di mana Al-Qur’an hadir dan bekerja dalam kehidupan ekologis umat Islam.'®
Dengan menempatkan puasa Ramadan dalam kerangka etika ekologis yang
terwujud secara tubuh, artikel ini menunjukkan bahwa relasi antara agama dan
lingkungan tidak selalu bersifat konseptual atau normatif. Relasi tersebut dapat
bersifat praksis, embodied, dan tertanam dalam rutinitas keagamaan sehari-hari.
Puasa, dalam hal ini, bukan hanya ibadah individual, tetapi juga mekanisme sosial
dan moral yang membentuk cara manusia berelasi dengan dunia material secara
lebih bertanggung jawab. Inilah kontribusi penting dari pembacaan Living Qur’an
terhadap isu ekologi, yakni menyingkap bagaimana teks suci hidup melalui tubuh,
kebiasaan, dan praktik keseharian yang berdampak nyata bagi lingkungan.

Qana‘ah, Anti-Konsumtivisme, dan Pengelolaan Sumber Daya

Salah satu tema paling menonjol dalam temuan penelitian ini adalah penguatan
nilai qana‘ah—yakni sikap merasa cukup dan menerima secukupnya—yang
mengemuka secara nyata selama bulan Ramadan di Desa Bandar Labuhan. Nilai ini
tidak sekadar dipahami sebagai konsep moral abstrak, melainkan diwujudkan
melalui praktik keseharian yang berkaitan langsung dengan konsumsi, pengelolaan
makanan, dan penggunaan sumber daya rumah tangga. Warga secara sadar berupaya
menyederhanakan menu sahur dan berbuka, menghindari masak berlebihan, serta
menyesuaikan pengeluaran dengan kebutuhan yang dianggap esensial. Dalam
konteks ini, gana‘ah tidak dimaknai sebagai keterpaksaan akibat keterbatasan
ekonomi, melainkan sebagai pilihan etis yang berakar pada kesadaran religius yang
diperkuat oleh praktik puasa Ramadan.

Meskipun makanan khas Ramadan tetap hadir sebagai bagian dari tradisi dan
ekspresi kebersamaan, moderasi dipandang sebagai pencapaian moral yang bernilai.
Menyajikan makanan secukupnya, menghabiskan apa yang telah dimasak, dan
membagikan kelebihan kepada tetangga atau kerabat dipahami sebagai praktik
kesalehan yang mencerminkan kualitas puasa seseorang. Dengan demikian,
keberhasilan puasa tidak diukur dari kemewahan hidangan, tetapi dari kemampuan
mengendalikan dorongan konsumtif dan menjaga keseimbangan antara kebutuhan
dan keinginan. Temuan ini secara langsung menantang anggapan umum yang kerap
mengaitkan Ramadan dengan peningkatan konsumsi, pemborosan, dan produksi
limbah rumah tangga, sebagaimana ditunjukkan dalam sejumlah kajian tentang
budaya konsumsi Ramadan di masyarakat muslim urban.

Dari sudut pandang Living Qur’an, praktik qana‘ah selama Ramadan
memperlihatkan bagaimana nilai Al-Qur’an hidup dan bekerja dalam ranah
keseharian tanpa harus dirumuskan dalam bentuk doktrin eksplisit. Al-Qur’an tidak
hadir sebagai teks yang dikutip untuk mengampanyekan gaya hidup sederhana,

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



250 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

melainkan sebagai sumber moral yang membentuk orientasi batin dan kebiasaan
sosial masyarakat. Nilai merasa cukup terinternalisasi melalui pengalaman berpuasa,
nasihat keagamaan, dan norma sosial yang menguat selama Ramadan. Dengan cara
ini, qana‘ah berfungsi sebagai jembatan antara teks suci dan praktik ekonomi rumah
tangga yang berdampak ekologis secara nyata."

Secara analitis, qana‘ah dapat dipahami sebagai etika anti-konsumtivisme yang
bekerja secara implisit dalam kehidupan masyarakat Desa Bandar Labuhan. Etika
ini tidak bersifat konfrontatif terhadap budaya konsumsi modern, tetapi beroperasi
melalui pembatasan diri yang bersumber dari motivasi spiritual. Pengurangan
konsumsi tidak dilandasi oleh kesadaran ekologis formal atau pengetahuan tentang
krisis lingkungan global, melainkan oleh tujuan-tujuan religius seperti pengendalian
hawa nafsu, keikhlasan dalam beribadah, dan empati terhadap mereka yang
kekurangan. Namun demikian, meskipun motivasinya bersifat spiritual, dampak
ckologis dari praktik qana‘ah ini bersifat nyata dan terukur dalam pola konsumsi
kehidupan sehari-hari yang terkendali.*’

Salah satu dampak paling langsung dari internalisasi gana‘ah adalah
berkurangnya limbah makanan selama Ramadan. Warga berupaya memasak dalam
jumlah yang wajar dan menghindari sisa makanan yang terbuang. Ketika terjadi
kelebihan makanan, praktik berbagi menjadi mekanisme utama untuk mencegah
pemborosan. Dalam konteks ini, berbagi makanan tidak hanya dimaknai sebagai
bentuk solidaritas sosial, tetapi juga sebagai strategi etis dalam pengelolaan sumber
daya. Praktik ini secara tidak langsung berkontribusi pada pengurangan limbah
organik rumah tangga yang dalam jangka panjang dapat berpotensi mencemari
lingkungan sekitar.

Selain itu, qana‘ah juga berdampak pada penggunaan kemasan dan barang sekali
pakai. Kesadaran untuk tidak berlebihan dalam menyediakan hidangan berbuka
mendorong masyarakat mengurangi pembelian makanan siap saji yang umumnya
menggunakan kemasan plastik. Meskipun praktik ini tidak selalu disadari sebagai
tindakan ramah lingkungan, ia mencerminkan orientasi etis yang lebih luas terhadap
penggunaan sumber daya secara bijak. Dalam konteks ini, qana‘ah berfungsi sebagai
prinsip pengendali yang membatasi ekspansi konsumsi dan menahan penetrasi
logika pasar ke dalam praktik keagamaan selama bulan Ramadan.”

Pengelolaan sumber daya rumah tangga selama Ramadan juga menunjukkan
bagaimana gana‘ah beroperasi sebagai mekanisme pengaturan ekonomi mikro.
Warga lebih berhati-hati dalam mengatur anggaran, menunda pengeluaran yang
tidak mendesak, dan memprioritaskan kebutuhan pokok. Pola ini memperlihatkan
bahwa puasa tidak hanya membentuk etika spiritual, tetapi juga etika ekonomi yang
berimplikasi ekologis. Dengan mengurangi konsumsi berlebihan, tekanan terhadap
sumber daya alam—baik secara langsung maupun tidak langsung—menjadi lebih

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 251

ringan. Dalam hal ini, qana‘ah dapat dipahami sebagai praktik ekonomi religius
yang berkontribusi pada keberlanjutan kehidupan sosial dan lingkungan.*

Penting untuk dicatat bahwa etika qana‘ah yang berkembang selama Ramadan
tidak sepenuhnya terlepas dari ketegangan dan ambiguitas. Di satu sisi, nilai merasa
cukup diidealkan sebagai bagian dari kesalehan, namun di sisi lain, dorongan
konsumtif yang dipicu oleh pasar Ramadan tetap hadir. Promosi makanan, tradisi
berbuka bersama yang besar, dan simbolisasi kebahagiaan melalui hidangan tertentu
menciptakan ruang negosiasi antara nilai gana‘ah dan logika konsumsi. Namun
demikian, justru dalam ruang negosiasi inilah gana‘ah menunjukkan signifikansinya
sebagai nilai pengendali yang memungkinkan masyarakat menavigasi tuntutan
tradisi, pasar, dan kesalehan secara bersamaan.”

Dalam kerangka yang lebih luas, praktik gana‘ah selama Ramadan berkontribusi
pada pembentukan habitus ekologis masyarakat. Habitus ini tidak terbentuk melalui
pendidikan lingkungan formal atau kampanye kesadaran eckologis, melainkan
melalui pembiasaan etis yang berulang dan diperkuat oleh norma sosial serta otoritas
keagamaan. Setiap Ramadan menjadi momen intensifikasi nilai merasa cukup, yang
kemudian meninggalkan jejak dalam cara masyarakat memandang konsumsi dan
sumber daya di luar bulan puasa. Meskipun intensitas praktiknya menurun setelah
Ramadan, orientasi etis yang telah terbentuk tidak sepenuhnya hilang, dan
memengaruhi praktik hidup sehari-hari.**

Dengan demikian, qana‘ah dapat diposisikan sebagai titik temu antara kesalehan
religius dan keberlanjutan ekologis. Nilai ini menunjukkan bahwa etika lingkungan
tidak selalu harus dibangun melalui wacana teknis atau ilmiah, tetapi dapat tumbuh
dari dalam tradisi keagamaan yang hidup. Dalam konteks Desa Bandar Labuhan,
gana‘ah berfungsi sebagai etika praksis yang membatasi konsumsi, mengelola
sumber daya secara bijak, dan memperkuat solidaritas sosial. Hal ini mempertegas
argumen bahwa praktik keagamaan, khususnya puasa Ramadan, memiliki potensi
signifikan sebagai sumber etika ekologis yang kontekstual dan berakar dalam
kehidupan masyarakat.

Ta‘awun, Solidaritas Komunal, dan Tanggung Jawab Ekologis

Selain membentuk etika individual yang berorientasi pada pengendalian diri dan
moderasi, puasa Ramadan di Desa Bandar Labuhan juga memperkuat dimensi etika
kolektif dalam kehidupan masyarakat. Dimensi ini terwujud melalui meningkatnya
praktik solidaritas komunal dan kerja sama sosial yang berakar pada nilai ta‘awun
(tolong-menolong). Selama bulan Ramadan, berbagai aktivitas sosial mengalami
intensifikasi, mulai dari berbagi makanan, persiapan iftar secara bersama, hingga
saling membantu dalam pengelolaan sumber daya desa. Praktik-praktik ini tidak

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



252 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

dipahami sekadar sebagai tradisi sosial, tetapi sebagai ekspresi konkret dari ajaran Al-
Qur’an yang menekankan pentingnya kerja sama dan kepedulian antar sesama.

Dalam pengalaman masyarakat Desa Bandar Labuhan, ta“awun bukanlah konsep
abstrak yang hanya dihafal atau didengar dalam ceramah keagamaan, melainkan
nilai yang dihidupkan melalui tindakan nyata. Ramadan dipandang sebagai momen
moral yang tepat untuk mengaktualisasikan nilai tersebut, karena suasana religius
yang menguat mendorong individu untuk lebih peka terhadap kebutuhan orang
lain. Praktik berbagi makanan berbuka, misalnya, tidak hanya dilakukan kepada
kerabat dekat, tetapi juga kepada tetangga dan anggota komunitas yang
membutuhkan. Salah seorang informan menyatakan bahwa “berbagi saat Ramadan
bukan hanya soal sedekah, tetapi supaya semua merasakan cukup dan tidak ada yang
kekurangan.”” Aktivitas ini memperkuat jaringan sosial dan menciptakan rasa
tanggung jawab bersama terhadap kesejahteraan komunal.

Dari perspektif Living Qur’an, praktik ta‘awun selama Ramadan menunjukkan
bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an hidup dan beroperasi dalam struktur sosial
masyarakat. Al-Qur’an tidak hadir sebagai teks normatif yang terus-menerus dikutip
untuk melegitimasi tindakan sosial tertentu, melainkan sebagai sumber etis yang
membentuk disposisi kolektif. Nilai tolong-menolong terinternalisasi melalui ritual
puasa, nasihat tokoh agama, serta keteladanan sosial yang diperkuat selama bulan
suci. Dengan demikian, ta‘awun berfungsi sebagai prinsip pengorganisasian sosial
yang menghubungkan kesalehan ritual dengan praktik kehidupan bersama yang
memiliki implikasi ekologis.?®

Dari sudut pandang ekologis, ta‘awun berkontribusi secara signifikan terhadap
pengelolaan sumber daya secara kolektif. Salah satu contoh nyata adalah praktik
memasak bersama untuk kegiatan berbuka atau acara keagamaan di masjid dan
rumah warga. Berdasarkan hasil wawancara, memasak secara kolektif dipandang
lebih “hemat bahan dan tenaga” dibandingkan jika setiap rumah tangga memasak
secara terpisah.” Dengan cara ini, penggunaan bahan makanan, energi, dan
peralatan menjadi lebih efisien. Efisiensi tersebut secara langsung mengurangi
pemborosan sumber daya dan menekan produksi limbah rumah tangga. Meskipun
tidak secara eksplisit dimaknai sebagai strategi ckologis, praktik ini memiliki
implikasi lingkungan yang jelas.

Distribusi makanan secara komunal juga memainkan peran penting dalam
mengurangi potensi pemborosan. Makanan yang disiapkan secara kolektif dibagikan
sesuai kebutuhan, sehingga sisa makanan dapat diminimalkan. Dalam konteks ini,
solidaritas sosial berfungsi sebagai mekanisme pengelolaan sumber daya yang efektif.
Masyarakat tidak hanya bertanggung jawab atas konsumsi individu, tetapi juga atas
keberlanjutan konsumsi kolektif. Temuan ini sejalan dengan kajian ekologi sosial

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 253

yang menckankan pentingnya pengelolaan sumber daya berbasis komunitas
(community-based resource management) dalam menjaga keberlanjutan lingkungan.?

Norma sosial yang menguat selama Ramadan juga berfungsi sebagai bentuk
kontrol informal terhadap perilaku konsumtif dan tindakan yang berpotensi
merugikan lingkungan. Dalam suasana religius yang intens, perilaku berlebihan
cenderung mendapat penilaian moral negatif. Informan menyebutkan bahwa
memasak terlalu banyak atau memamerkan konsumsi berlebih sering dianggap
“tidak sesuai dengan ruh Ramadan.”® Kontrol sosial semacam ini tidak bersifat
represif, tetapi bekerja melalui mekanisme malu, teladan, dan penguatan nilai
bersama. Dengan demikian, ta’awun dan norma komunal berperan sebagai
instrumen etis yang menjaga keseimbangan antara kebutuhan individu dan
kepentingan kolektif.

Lebih jauh, praktik taawun selama Ramadan memperlihatkan bagaimana etika
ckologis dapat dibangun melalui relasi sosial, bukan hanya melalui kesadaran
individual. Dalam masyarakat Desa Bandar Labuhan, pengelolaan sumber daya
tidak dipahami sebagai tanggung jawab personal semata, tetapi sebagai urusan
bersama yang memerlukan koordinasi dan kerja sama. Pandangan ini sejalan dengan
realitas kehidupan pedesaan yang bergantung pada sumber daya bersama, seperti air,
lahan, dan fasilitas umum. Puasa Ramadan memperkuat kesadaran akan
ketergantungan timbal balik ini dan mendorong praktik pengelolaan yang lebih
berkelanjutan.

Dalam kerangka yang lebih luas, ta‘awun dapat dipahami sebagai fondasi etika
ckologis komunal yang melengkapi etika individual seperti qana‘ah dan
pengendalian diri. Jika gana‘ah membatasi konsumsi pada tingkat individu, maka
ta‘awun mengatur distribusi dan penggunaan sumber daya pada tingkat kolektif.
Kedua nilai ini bekerja secara sinergis dalam membentuk pola hidup yang lebih
berkelanjutan. Puasa Ramadan menjadi ruang intensifikasi di mana nilai-nilai
tersebut diperkuat dan dipraktikkan secara simultan.*

Namun demikian, praktik ta‘awun tidak sepenuhnya bebas dari tantangan dan
ambiguitas. Dalam beberapa situasi, solidaritas komunal justru dapat mendorong
peningkatan konsumsi, misalnya ketika berbuka bersama disertai dengan
penyediaan makanan berlebih sebagai simbol kemurahan hati. Di sinilah terjadi
negosiasi antara nilai berbagi dan risiko pemborosan. Akan tetapi, temuan lapangan
menunjukkan bahwa masyarakat Desa Bandar Labuhan cenderung menyadari
ketegangan ini dan berupaya menyeimbangkannya melalui praktik berbagi yang
terukur dan penekanan pada kesederhanaan. Negosiasi ini memperlihatkan
dinamika etika yang hidup dan adaptif, bukan nilai yang statis.

Dalam perspektif Living Qur’an, dinamika tersebut justru menegaskan bahwa
Al-Qur’an hidup melalui proses tafsir sosial yang terus berlangsung. Nilai ta‘awun

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



254 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

tidak diterapkan secara mekanis, tetapi diinterpretasikan sesuai dengan konteks
sosial dan tantangan praktis yang dihadapi masyarakat. Dengan demikian, etika
ckologis yang lahir dari praktik taawun bersifat kontekstual dan berakar pada
pengalaman hidup, bukan sekadar reproduksi norma tekstual.’!

Secara konseptual, praktik taawun selama Ramadan berkontribusi pada
pembentukan habitus ekologis kolektif. Habitus ini tercermin dalam kecenderungan
masyarakat untuk mengutamakan efisiensi, berbagi sumber daya, dan
mempertimbangkan dampak sosial dari tindakan konsumtif. Habitus tersebut tidak
dibentuk melalui pendidikan lingkungan formal, melainkan melalui pembiasaan
sosial yang berulang dan diperkuat oleh nilai-nilai keagamaan. Setiap Ramadan
menjadi momen penting dalam reproduksi habitus ini, yang kemudian
memengaruhi praktik kehidupan sehari-hari di luar bulan puasa.’

Dengan demikian, taawun dapat dipahami sebagai salah satu pilar utama etika
ckologis dalam komunitas Muslim pedesaan. Nilai ini menunjukkan bahwa
tanggung jawab ekologis tidak hanya bersumber dari kesadaran individu, tetapi juga
dari struktur solidaritas sosial yang memungkinkan pengelolaan sumber daya secara
kolektif. Dalam konteks Desa Bandar Labuhan, puasa Ramadan berfungsi sebagai
katalis yang mengaktifkan dan memperkuat solidaritas tersebut. Temuan ini
menegaskan bahwa ritual keagamaan, ketika dipraktikkan secara komunal, memiliki
potensi besar untuk membentuk etika ekologis yang berkelanjutan dan berakar
dalam kehidupan sosial masyarakat.

Otoritas Keagamaan dan Pembingkaian Moral Ekologi

Peran tokoh agama di Desa Bandar Labuhan menempati posisi sentral dalam
membentuk cara masyarakat memaknai puasa Ramadan dan implikasi etisnya.
Tokoh-tokoh agama seperti imam masjid, ustaz, dan pemuka informal lainnya tidak
hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran normatif, tetapi juga sebagai otoritas
moral yang membimbing orientasi nilai dan perilaku masyarakat. Dalam konteks
ini, otoritas keagamaan berperan penting dalam membingkai puasa bukan semata
sebagai kewajiban ritual, melainkan sebagai proses pembentukan akhlak dan
tanggung jawab manusia di hadapan Tuhan.

Temuan lapangan menunjukkan bahwa para tokoh agama di Desa Bandar
Labuhan jarang menyampaikan khutbah atau ceramah yang secara eksplisit
mengangkat isu pelestarian lingkungan atau krisis ekologis global. Alih-alih
menggunakan terminologi ekologis modern, mereka lebih menekankan tema-tema
klasik seperti pemurnian akhlak, rasa syukur (shukr), kejujuran, pengendalian hawa
nafsu, serta kesadaran akan pertanggungjawaban amal di hadapan Allah. Seorang
imam masjid menyatakan bahwa “Ramadan itu waktunya membersihkan diri dan
belajar menjaga nikmat Allah, jangan sampai mubazir.”* Pendekatan ini

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 255

mencerminkan strategi dakwah yang berakar kuat pada tradisi lokal dan sensitif
terhadap kerangka pemahaman masyarakat pedesaan.

Meskipun tidak dibingkai dalam bahasa lingkungan, tema-tema tersebut secara
implisit membangun cara pandang moral terhadap alam. Rasa syukur, misalnya,
tidak hanya dipahami sebagai sikap batin, tetapi juga sebagai cara memperlakukan
nikmat Tuhan secara bertanggung jawab. Alam diposisikan sebagai bagian dari
nikmat ilahi yang harus dijaga dan dipelihara, bukan dieksploitasi secara
serampangan. Dengan demikian, pembingkaian moral yang dilakukan oleh tokoh
agama secara tidak langsung menanamkan kesadaran ekologis melalui jalur etika
religius, bukan melalui wacana lingkungan modern.**

Dalam perspektif Living Qur’an, praktik ini menunjukkan bagaimana Al-Qur’an
hidup dan berfungsi melalui otoritas sosial yang menerjemahkan nilai-nilai teks ke
dalam bahasa moral yang dapat dipahami dan dihayati oleh masyarakat. Al-Qur’an
tidak hadir sebagai sumber kutipan literal tentang lingkungan, tetapi sebagai horizon
makna yang membentuk sensibilitas etis kolektif. Tokoh agama berperan sebagai
mediator antara teks dan praksis, menghubungkan ajaran normatif dengan
pengalaman keseharian umat. Peran mediatif ini sangat penting dalam konteks
masyarakat pedesaan yang secara kultural mengandalkan figur otoritatif dalam
memahami dan mempraktikkan ajaran agama.®

Pembingkaian moral yang dilakukan oleh tokoh agama di Desa Bandar Labuhan
selaras dengan prinsip-prinsip dasar ekoteologi Islam yang menempatkan manusia
sebagai khalifah atau pengelola bumi, bukan pemilik mutlak. Namun, prinsip ini
tidak disampaikan melalui elaborasi teologis yang abstrak atau diskursus akademik.
Sebaliknya, ia dihadirkan melalui nasihat etis yang menekankan amanah, tanggung
jawab, dan konsekuensi moral dari tindakan manusia. Pendekatan ini membuat
nilai-nilai tersebut lebih mudah diinternalisasi dan diterapkan dalam kehidupan
sehari-hari.*

Keteladanan tokoh agama juga memainkan peran penting dalam pembingkaian
moral ekologi. Cara mereka menjalani hidup sederhana, menghindari pemborosan,
serta terlibat aktif dalam kegiatan sosial dan keagamaan selama Ramadan menjadi
contoh konkret bagi masyarakat. Beberapa informan menyebutkan bahwa perilaku
tokoh agama “lebih berpengaruh daripada ceramah,” karena masyarakat melihat
langsung konsistensi antara nasihat dan praktik.”” Dalam konteks ini, otoritas
keagamaan tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga performatif, karena nilai-nilai
moral diwujudkan dalam tindakan nyata.

Dari sudut pandang sosiologis, otoritas keagamaan berfungsi sebagai mekanisme
legitimasi nilai. Ketika nilai pengendalian diri, moderasi, dan tanggung jawab
terhadap nikmat Tuhan disampaikan oleh figur yang dihormati, nilai-nilai tersebut
memperoleh kekuatan normatif yang lebih besar. Masyarakat cenderung menerima

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



256 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

dan menyesuaikan perilakunya dengan pembingkaian moral yang disampaikan oleh
tokoh agama, terutama selama Ramadan ketika intensitas religius meningkat.
Dengan demikian, otoritas keagamaan berperan dalam membentuk norma sosial
yang berdampak pada perilaku konsumsi dan relasi manusia dengan lingkungan.?

Pembingkaian moral ini juga berkontribusi pada pembentukan kesadaran
kolektif tentang batasan moral dalam memanfaatkan sumber daya alam. Nasihat
tentang larangan berlebih-lebihan, misalnya, tidak hanya dipahami dalam konteks
konsumsi makanan, tetapi juga meluas ke penggunaan air, energi, dan sumber daya
lainnya. Meskipun perluasan makna ini tidak selalu disadari secara reflektif oleh
masyarakat, ia tercermin dalam praktik keseharian yang lebih berhati-hati dan
terukur selama Ramadan. Hal ini menunjukkan bahwa etika ekologis dapat tumbuh
dari nilai-nilai moral umum yang ditanamkan oleh otoritas keagamaan.

Penting untuk dicatat bahwa pembingkaian moral yang dilakukan oleh tokoh
agama bersifat kontekstual dan adaptif. Mereka memilih tema dan gaya
penyampaian yang sesuai dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat Desa Bandar
Labuhan. Dengan tidak menggunakan jargon lingkungan modern, mereka
menghindari jarak epistemik yang dapat menghambat penerimaan pesan.
Pendekatan ini menunjukkan kepekaan terhadap realitas lokal dan memperkuat
efektivitas dakwah sebagai sarana pembentukan etika.®

Dalam kerangka Living Qur’an, adaptasi ini mencerminkan proses tafsir sosial
yang dinamis. Nilai-nilai Al-Qur’an tidak diterapkan secara kaku, tetapi ditafsirkan
dan disesuaikan dengan kebutuhan serta tantangan praktis masyarakat. Tokoh
agama memainkan peran kunci dalam proses ini karena mereka memiliki otoritas
simbolik dan pengetahuan religius yang diakui secara sosial. Dengan demikian,
otoritas keagamaan berfungsi sebagai agen utama dalam mentransformasikan ajaran
normatif menjadi praktik etis yang hidup.®

Secara konseptual, peran tokoh agama dalam pembingkaian moral ekologi dapat
dipahami sebagai bentuk moral mediation. Mereka tidak secara langsung
mengajarkan etika lingkungan dalam pengertian teknis, tetapi menciptakan
kerangka moral yang memungkinkan masyarakat memandang alam sebagai amanah
ilahi. Kerangka ini kemudian memengaruhi cara masyarakat berinteraksi dengan
lingkungan, baik dalam konteks konsumsi, pengelolaan sumber daya, maupun relasi
sosial yang berkaitan dengan alam.

Lebih jauh, pembingkaian moral oleh otoritas keagamaan berkontribusi pada
pembentukan habitus ekologis yang bersifat religius. Habitus ini tercermin dalam
kecenderungan masyarakat untuk mengaitkan perilaku sehari-hari dengan
pertanggungjawaban moral di hadapan Tuhan. Setiap tindakan konsumsi atau
penggunaan sumber daya dipandang tidak netral secara etis, tetapi memiliki dimensi
moral dan spiritual. Pandangan ini memperkuat orientasi etis yang mendukung

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 257

keberlanjutan lingkungan, meskipun tidak selalu diekspresikan dalam bahasa
ckologis eksplisit.*!

Dengan demikian, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa otoritas
keagamaan memiliki peran strategis dalam membentuk etika ekologis berbasis
praktik keagamaan. Melalui pembingkaian moral yang menekankan akhlak, rasa
syukur, dan amanah, tokoh agama di Desa Bandar Labuhan berhasil menanamkan
sensibilitas etis yang berdampak pada relasi manusia dengan lingkungan. Temuan
ini menegaskan bahwa pendekatan ekoteologi Islam tidak harus diwujudkan melalui
wacana teologis formal, tetapi dapat hidup dan berfungsi secara efektif melalui
nasihat etis, keteladanan, dan praktik keagamaan yang kontekstual.

Living Qur’an dan Pembentukan Habitus Ekologis

Dengan mensintesis keseluruhan temuan penelitian, puasa Ramadan di Desa
Bandar Labuhan dapat dipahami sebagai sebuah proses pembentukan Aabitus
ekologis, yakni seperangkat disposisi berkelanjutan yang mengarahkan individu dan
komunitas pada sikap moderat, peduli, dan bertanggung jawab dalam berinteraksi
dengan lingkungan.** Habitus ini tidak muncul secara instan, melainkan dibentuk
melalui praktik ritual yang berulang, penguatan sosial, dan pembingkaian moral
yang berlangsung secara terus-menerus.”” Dalam konteks ini, puasa Ramadan
berfungsi sebagai arena praksis di mana nilai-nilai Al-Qur’an diterjemahkan ke
dalam pola hidup yang berdampak ekologis.

Mengacu pada kajian Living Qur’an, habitus ekologis tersebut tidak dibentuk
melalui instruksi tekstual atau pengajaran normatif yang bersifat formal.* Al-Qur’an
tidak hadir sebagai kumpulan ayat yang secara eksplisit mengatur perilaku ekologis,
melainkan sebagai sumber nilai yang hidup melalui ritual, etika, dan praktk
keseharian umat.® Pendekatan Living Qur'an memungkinkan analisis terhadap
bagaimana teks suci beroperasi di luar ranah pembacaan literal, yakni melalui
pembiasaan tubuh, pengaturan sosial, dan pembentukan sensibilitas moral yang
memengaruhi cara manusia berelasi dengan alam.

Puasa Ramadan memainkan peran sentral dalam proses ini karena ia merupakan
ritual yang bersifat intensif, berulang setiap tahun, dan melibatkan seluruh dimensi
kehidupan.® Temuan lapangan menunjukkan bahwa praktik puasa tidak hanya
dipahami sebagai kewajiban ibadah, tetapi juga sebagai sarana melatih pengendalian
diri, menyederhanakan konsumsi, dan menumbuhkan kepedulian terhadap
sesama.” Melalui pengendalian diri yang dilatih selama Ramadan, individu
menginternalisasi nilai moderasi dan pembatasan kebutuhan yang kemudian meluas
ke ranah ekologis.

Dalam kerangka habitus sebagaimana dikembangkan dalam sosiologi praktik,
disposisi yang terbentuk melalui pengalaman berulang cenderung bertahan dan

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



258 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

memengaruhi tindakan di berbagai situasi.*® Puasa Ramadan menyediakan kondisi
sosial dan simbolik yang ideal bagi pembentukan disposisi tersebut. Setiap tahun,
praktik puasa memperkuat orientasi etis yang sama, schingga nilai moderasi,
gana'ah, dan tanggung jawab sosial menjadi bagian dari cara pandang masyarakat.”

Analisis ini memperluas kajian Living Qur'an dengan menunjukkan bahwa Al-
Qur’an hidup tidak hanya melalui bacaan, simbol, atau performa ritual, tetapi juga
melalui praktik ekologis yang terinternalisasi dalam rutinitas keagamaan.*® Praktik
pengurangan konsumsi, berbagi sumber daya, dan pengelolaan limbah selama
Ramadan merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai Qur’ani dalam konteks
kehidupan sehari-hari, sebagaimana tercermin dalam pengalaman masyarakat Desa
Bandar Labuhan.”!

Pendekatan ini menantang pemisahan konvensional antara kesalehan ritual dan
tanggung jawab ekologis. Dalam pengalaman masyarakat setempat, kedua dimensi
tersebut justru saling terkait secara erat.’> Kesalehan ritual menghasilkan dampak
sosial dan ekologis yang nyata, sementara praktik ekologis dipahami sebagai bagian
dari kualitas ibadah. Temuan ini sejalan dengan diskursus ekoteologi Islam yang
meneckankan keterkaitan antara ibadah, akhlak, dan tanggung jawab kosmik
manusia.”

Habitus ekologis yang terbentuk bersifat kolektif. Norma sosial, otoritas
keagamaan, dan praktik komunal selama Ramadan memperkuat disposisi etis yang
sama di tingkat komunitas.’* Solidaritas sosial dan tzdwun berfungsi sebagai
mekanisme sosial yang memastikan bahwa nilai-nilai tersebut dilembagakan dalam
praktik bersama.” Meskipun intensitasnya meningkat selama Ramadan, nilai-nilai
tersebut meninggalkan jejak etis yang berkelanjutan dalam kehidupan sehari-hari.*®

Temuan ini memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian Living
Qur’an dan studi agama-lingkungan dengan menunjukkan bahwa pembentukan
etika ekologis dapat berlangsung melalui praktik keagamaan yang hidup,
kontekstual, dan berakar pada pengalaman umat.”’

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa puasa Ramadan di Desa Bandar Labuhan
berfungsi tidak hanya sebagai ibadah individual, tetapi sebagai praksis Al-Qur’an
yang hidup dalam membentuk etika ekologis melalui praktik-praktik yang bersifat
tubuh, komunal, dan bermuatan moral. Dengan menggunakan pendekatan Living
Qur’an, artikel ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an diinternalisasi
dan diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari tanpa harus dinyatakan secara eksplisit
sebagai wacana lingkungan. Praktik pengendalian diri, moderasi, dan tolong-
menolong yang dikembangkan selama Ramadan berkontribusi pada perilaku

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 259

ekologis konkret seperti pengurangan konsumsi, minimisasi limbah, dan tanggung
jawab bersama terhadap sumber daya alam.

Temuan ini menegaskan bahwa etika ekologis dalam komunitas Muslim tidak
selalu lahir dari kesadaran lingkungan formal atau instruksi doktrinal, melainkan
sering terbentuk melalui disiplin ritual yang berulang dan membentuk kebiasaan
tubuh serta norma sosial. Dalam konteks ini, puasa berfungsi sebagai teknologi
moral yang menghasilkan habitus ekologis, yakni orientasi berkelanjutan terhadap
kecukupan, kepedulian, dan pengendalian diri dalam relasi manusia dengan
lingkungan.

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada diskursus ekologi Islam dengan
menjembatani kesenjangan antara ideal normatif ekoteologi dan pengalaman
keagamaan yang hidup. Penelitian ini juga menantang dikotomi antara kesalehan
ritual dan tanggung jawab ekologis dengan menunjukkan bahwa praktik ibadah
sehari-hari dapat menjadi sumber etika lingkungan yang efektif. Ke depan,
penelitian komparatif di komunitas Muslim pedesaan dan perkotaan, serta dialog
interdisipliner dengan sosiologi dan antropologi lingkungan, akan memperkaya
kajian Living Qur’an dan memperkuat kontribusinya dalam menjawab tantangan
ekologis kontemporer.

Catatan Kaki

' Clive Hamilton, Defiant Earth: The Fate of Humans in the Anthropocene (Cambridge: Polity
Press, 2017), 3—7.

2 Lynn White Jr., “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” Science 155, no. 3767 (1967):
1203-1207.

> Budhy Munawar-Rachman, “Dialog Agama dan Ekologi,” Jurnal Peradaban 4, no. 1 (2024):
1-5.

4 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: George
Allen & Unwin, 1968), 87-92.

> Fazlur Rahman, Islam (Chicago: University of Chicago Press, 1979), 32-35.

¢ Fazlur Rahman, Major Themes of the Qurian (Chicago: University of Chicago Press, 1980), 53—
55.

7 Ibrahim Ozdemir, “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a Qur’anic
Perspective,” dalam Islam and Ecology: A Bestowed Trust, ed. Richard C. Foltz, Frederick M. Denny,
dan Azizan Baharuddin (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), 243-252.

8 Nur Nadya Fitriani dan Alya Azahra Maulida, “Mengatur Pola Hidup Sehat dengan Berpuasa
Menurut Ajaran Islam,” Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 2, no. 6 (2023): 719-731.

? Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur'an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2007),
15-18.

0 Ahmad Rafiq, ed., Living Qurian: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-Quran
(Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja sama dengan Lembaga Ladang
Kata, 2022), 23-25.

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



260 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

"' Agus Jatmiko, “Pendidikan Berwawasan Ekologi: Realisasi Nilai-Nilai Ekologis dalam
Pendidikan Agama Islam,” A/-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 (2016): 48-50.

12 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford, CA: Stanford University Press, 1990), 52-56.

3 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press,
1977).

1 Sahiron Syamsuddin, Pendekatan Living Quran dalam Studi Al-Quran (Yogyakarta: Teras,
2017), 15-18.

5 Agus Jatmiko, “Pendidikan Berwawasan Ekologi: Realisasi Nilai-Nilai Ekologis dalam
Pendidikan Agama Islam,” A/-Tadzkiyyah 7, no. 1 (2016): 48-50.

' Michel Foucault, The Care of the Self, trans. Robert Hurley (New York: Vintage Books, 1988),
25-27.

7 Muniri, Mahsun, & Nur Chotimah Azis, “Dari Tauhid ke Ekologi: Menemukan Kembali
Spiritualitas Islam dalam Pelestarian Alam,” Al-Hikmah: Jurnal Hukum dan Keislaman 1, no. 2
(2025): 101-104.

'8 Mujib Hendri Aji, Muhammad Zainul Hilmi, dan Mohammad Taufiq Rahman, “The Living
Qur’an as a Research Object and Methodology in Qur’anic Studies,” Jurnal Iman dan Spiritualitas
1, no. 1 (2021): 78-84.

1% Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Quran dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2007),
21-24.

2 Ziauddin Sardar, Reading the Quran: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam
(Oxford: Oxford University Press, 2011), 178—180.

! John Bellamy Foster, Brett Clark, dan Richard York, The Ecological Rift: Capitalism’s War on
the Earth (New York: Monthly Review Press, 2010), 112-114.

22 Seyyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (London: George Allen & Unwin,
1968), 87-90.

? Lara Deeb dan Mona Harb, Leisurely Islam: Negotiating Geography and Morality in Shi‘ite South
Beirur (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2013), 142-145.

% Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford, CA: Stanford University Press, 1990), 53-56.

» Wawancara dengan informan (tokoh masyarakat), Desa Bandar Labuhan, Ramadan 1445
H/2024 M.

%6 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur'an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2017),
25-28.

¥ Wawancara dengan ibu rumah tangga dan panitia iftar, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024.

2 Elinor Ostrom, Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective Action
(Cambridge: Cambridge University Press, 1990), 88-91.

» Wawancara dengan informan muda, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024.

3 Seyyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (New York: Oxford University Press,
1996), 92-95.

3! Ahmad Rafiq, “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture,”
Jurnal Studi Imu-Ilmu Al-Qur'an dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469-484.

32 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford: Stanford University Press, 1990), 53-57.

3 Wawancara dengan imam masjid, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 1445 H / 2024 M.

3% Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: Unwin
Paperbacks, 1990), 87-90.

35 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur'an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2017),
29-32.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelksf, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 261

3 Tbrahim Ozdemir, “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a Qur’anic
Perspective,” dalam Islam and Ecology: A Bestowed Trust, ed. Richard C. Foltz, Frederick M. Denny,
dan Azizan Baharuddin (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), 243-252.

% Wawancara dengan tokoh masyarakat, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024.

8 Max Weber, The Sociology of Religion (Boston: Beacon Press, 1993), 54—56.

¥ Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), 89-92.

© Ahmad Rafiq, ed., Living Quran: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-Quran
(Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja sama dengan Lembaga Ladang
Kata, 2022), 97-99.

1 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford: Stanford University Press, 1990), 56—59.

2 Wawancara dengan tokoh masyarakat Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2023.

# Observasi partisipatif peneliti selama kegiatan Ramadan di Desa Bandar Labuhan.

# Ahmad Rafiq, ed., Living Quran: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-Quran
(Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja sama dengan Lembaga Ladang
Kata, 2022), 23-25.

 Abdullah Saeed, Interpreting the Quran: Towards a Contemporary Approach (London:
Routledge, 20006).

% Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973).

47 Catatan lapangan peneliti, Desa Bandar Labuhan.

8 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press,
1977).

# Wawancara dengan imam masjid setempat, Ramadan 2023.

> Heddy Shri Ahimsa-Putra, “The Living Qur’an: Beberapa Perspektif Antropologis,” Walisongo
20, no. 1 (2012).

>! Dokumentasi kegiatan berbagi iftar, Desa Bandar Labuhan.

52 Observasi peneliti terhadap praktik konsumsi rumah tangga selama Ramadan.

% Ibrahim Ozdemir, “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a Qur’anic
Perspective,” dalam Islam and Ecology: A Bestowed Trust, ed. Richard C. Foltz, Frederick M. Denny,
dan Azizan Baharuddin (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), 243-252.

> Wawancara kelompok dengan warga Desa Bandar Labuhan.

% Seyyed Hossein Nast, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: Allen &
Unwin, 1968).

>¢ Catatan reflektif peneliti pasca-Ramadan.

%7 Anna Gade, “Tradition and Sentiment in Indonesian Environmental Islam,” Worldviews 16,
no. 3 (2012).

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



262 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

Daftar Pustaka

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “The Living Al-Qur’an: Beberapa Perspektif
Antropologi.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20, no. 1 (2012):
235-260.

Aji, Mujib Hendri, Muhammad Zainul Hilmi, and Mohammad Taufiq Rahman.
“The Living Qur’an as a Research Object and Methodology in Qur’anic Studies.”
Jurnal Iman dan Spiritualitas 1, no. 1 (2021): 78-84.

Azis, Nur Chotimah. “Dari Tauhid ke Ekologi: Menemukan Kembali Spiritualitas
Islam dalam Pelestarian Alam.” Al-Hikmah: Jurnal Hukum dan Keislaman 1, no.
2 (2025): 99-114.

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University
Press, 1977.

. The Logic of Practice. Stanford, CA: Stanford University Press, 1990.

Budhy Munawar-Rachman. “Dialog Agama dan Ekologi.” Jurnal Peradaban 4, no.
1 (2024): 1-19.

Deeb, Lara, and Mona Harb. Leisurely Islam: Negotiating Geography and Morality in
Shi‘ite South Beirut. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2013.

Fitriani, Nur Nadya, and Alya Azahra Maulida. “Mengatur Pola Hidup Sehat
dengan Berpuasa Menurut Ajaran Islam.” Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan
Budaya 2, no. 6 (2023): 719-731.

Foster, John Bellamy, Brett Clark, and Richard York. 7he Ecological Rift:
Capitalism’s War on the Earth. New York: Monthly Review Press, 2010.

Foucault, Michel. The Care of the Self. Translated by Robert Hurley. New York:
Vintage Books, 1988.

Gade, Anna M. “Tradition and Sentiment in Indonesian Environmental Islam.”
Worldviews: Global Religions, Culture, and Ecology 16, no. 3 (2012): 263-285.

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973.

Hamilton, Clive. Defiant Earth: The Fate of Humans in the Anthropocene.
Cambridge: Polity Press, 2017.

Jatmiko, Agus. “Pendidikan Berwawasan Ekologi: Realisasi Nilai-Nilai Ekologis
dalam Pendidikan Agama Islam.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 7, no.
1 (2016): 45-62.

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man.
London: George Allen & Unwin, 1968.

. Religion and the Order of Nature. New York: Oxford University Press,

1996.
Ostrom, Elinor. Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective
Action. Cambridge: Cambridge University Press, 1990.

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)



Living Qur'an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan....| 263

Ozdemir, Ibrahim. “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a
Qur’anic Perspective.” In Islam and Ecology: A Bestowed Trust, edited by Richard
C. Foltz, Frederick M. Denny, and Azizan Baharuddin, 3-37. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 2003.

Rafiq, Ahmad, ed. Living Quran: Teks, Praktik, dan ldealitas dalam Performasi al-
Quran. Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja
sama dengan Lembaga Ladang Kata, 2022.

Rafiq, Ahmad. “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the
Scripture.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur'an dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469—
484,

Rahman, Fazlur. Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1979.

. Major Themes of the Quran. Chicago: University of Chicago Press,

1980.

Saced, Abdullah. Interpreting the Qurian: Towards a Contemporary Approach.
London: Routledge, 2006.

Sardar, Ziauddin. Reading the Qur'an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text
of Islam. Oxford: Oxford University Press, 2011.

Syamsuddin, Sahiron. Metodologi Penelitian Living Quran dan Hadis. Yogyakarta:
Teras, 2007.

Weber, Max. The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press, 1993.

White, Lynn, Jr. “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.” Science 155, no.
3767 (1967): 1203-1207.

Sumber Tidak Terpublikasi/ Data Lapangan

Catatan lapangan peneliti, Desa Bandar Labuhan.

Catatan reflektif peneliti pasca-Ramadan.

Dokumentasi kegiatan berbagi iftar, Desa Bandar Labuhan.

Observasi partisipatif peneliti selama kegiatan Ramadan di Desa Bandar Labuhan.

Observasi peneliti terhadap praktik konsumsi rumah tangga selama Ramadan.

Wawancara dengan ibu rumah tangga dan panitia iftar, Desa Bandar Labuhan,
Ramadan 2024.

Wawancara dengan imam masjid, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 1445 H/2024.

Wawancara dengan informan (tokoh masyarakat), Desa Bandar Labuhan, Ramadan
1445 H/2024 M.

Wawancara dengan informan muda, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024.

Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152



264 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang

Wawancara dengan tokoh masyarakat Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2023.
Wawancara dengan tokoh masyarakat, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024.

Wawancara kelompok dengan warga Desa Bandar Labuhan.

Fauzan Fahmi, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri
Sumatera Utara, Medan; Email: pojannnl @gmail.com

Husnel Anwar Matondang, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam
Negeri Sumatera Utara, Medan; Email: husnelanwar@uinsu.ac.id

DOIL: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refllelkst, Vol 24, No 2 (2025)


mailto:pojannn1@gmail.com
mailto:husnelanwar@

