
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0); 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

 

 

 

 

 

Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan 

sebagai Praksis Keagamaan Kesadaran Lingkungan di 

Pedesaan Indonesia  
 

Living Qur’an and Ecological Ethics: Ramadan Fasting as a 

Religious Praxis of Environmental Awareness in Rural Indonesia 
 

Fauzan Fahmi, Husnel Anwar Matondang 

 

 

 

 
Abstract: This article examines Ramadan fasting as a lived Qur’anic praxis that shapes ecological 

ethics within a rural Muslim community in Indonesia. Focusing on Bandar Labuhan Village, 
the study employs a qualitative approach grounded in Living Qur’an methodology to explore how 

Qur’anic values are embodied through everyday religious practices. Data were collected through 
in-depth interviews, participant observation, and documentation during the month of Ramadan. 

The findings reveal that fasting functions as a form of embodied moral discipline that reorganizes 

patterns of consumption, resource use, and social interaction. Practices of self-restraint, 

moderation, and communal assistance cultivated during Ramadan contribute to reduced waste, 
mindful energy use, and shared responsibility for environmental resources, even in the absence of 
explicit ecological discourse. This study argues that Ramadan fasting produces an ecological 
habitus—a set of durable dispositions that orient individuals and communities toward sufficiency 

and care in human–environment relations. By integrating Islamic ecological ethics with Living 
Qur’an studies, this article demonstrates that the Qur’an lives not only through recitation and 
ritual symbolism but also through ecological practices embedded in religious routines. The study 
contributes to broader discussions on religion and ecology by highlighting the ethical potential of 

Islamic ritual practices in addressing contemporary environmental challenges. 

Keywords: Living Qur’an; Ramadan fasting; Islamic ecological ethics; ecological habitus; 

rural Muslim community 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

 

Abstrak: Artikel ini mengkaji puasa Ramadan sebagai praksis Al-Qur’an yang hidup (Living 

Qur’an) dalam membentuk etika ekologis di sebuah komunitas Muslim pedesaan di Indonesia. 
Dengan mengambil lokasi penelitian di Desa Bandar Labuhan, studi ini menggunakan 

pendekatan kualitatif berbasis Living Qur’an untuk menelaah bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an 
diwujudkan melalui praktik keagamaan sehari-hari. Data diperoleh melalui wawancara 
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi selama bulan Ramadan. Temuan penelitian 
menunjukkan bahwa puasa berfungsi sebagai disiplin moral yang terwujud secara tubuh 

(embodied ethics) dan berpengaruh pada pola konsumsi, penggunaan sumber daya, serta relasi 
sosial masyarakat. Nilai pengendalian diri, moderasi, dan tolong-menolong yang dipraktikkan 

selama Ramadan berkontribusi pada pengurangan limbah, penggunaan energi yang lebih bijak, 
dan tanggung jawab kolektif terhadap lingkungan, meskipun tidak dibingkai dalam wacana 
ekologis formal. Artikel ini berargumen bahwa puasa Ramadan membentuk ecological habitus, 

yakni disposisi berkelanjutan yang mengarahkan relasi manusia dengan lingkungan pada prinsip 
kecukupan dan kepedulian. Studi ini memperluas kajian Living Qur’an dengan menegaskan 

bahwa Al-Qur’an hidup tidak hanya melalui bacaan dan simbol ritual, tetapi juga melalui 
praktik ekologis dalam rutinitas keagamaan. 

Kata Kunci: Living Qur’an; puasa Ramadan; etika ekologis Islam; ecological habitus; 

komunitas Muslim pedesaan 

 

Pendahuluan 

Krisis ekologis global dalam beberapa dekade terakhir semakin memperlihatkan 

keterbatasan pendekatan teknokratis dan kebijakan lingkungan yang mengabaikan 

dimensi etis, kultural, dan spiritual. Perubahan iklim, degradasi lingkungan, 

pencemaran air dan tanah, serta hilangnya keanekaragaman hayati menunjukkan 

bahwa persoalan ekologis bukan semata-mata masalah teknis, melainkan juga krisis 

nilai dan orientasi moral manusia modern terhadap alam.1 Sejumlah sarjana 

lingkungan menegaskan bahwa eksploitasi alam yang berlebihan berakar pada 

paradigma antroposentris dan rasionalitas instrumental yang memisahkan manusia 

dari tanggung jawab etis terhadap lingkungan hidup.2 

Dalam konteks ini, agama kembali dipandang sebagai sumber penting bagi 

pembentukan etika ekologis, karena agama menyediakan kerangka moral, simbolik, 

dan praksis yang membentuk relasi manusia dengan alam secara mendalam dan 

berkelanjutan.3 Bagi masyarakat Muslim, Al-Qur’an tidak hanya berfungsi sebagai 

teks normatif-teologis, tetapi juga sebagai sumber makna hidup yang membimbing 

perilaku sehari-hari, termasuk dalam relasi manusia dengan lingkungan. Al-Qur’an 

memuat prinsip-prinsip etis yang kuat terkait keseimbangan kosmik (mīzān), 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 245 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

amanah manusia sebagai khalīfah di bumi, serta larangan melakukan kerusakan 

(fasād), yang secara konseptual memberikan dasar bagi etika lingkungan Islam.4 

Salah satu praktik keagamaan yang memiliki potensi etis-ekologis signifikan 

dalam Islam adalah puasa Ramadan. Puasa tidak hanya dipahami sebagai ibadah 

individual yang bersifat spiritual, tetapi juga sebagai ritual sosial yang mereorganisasi 

ritme kehidupan kolektif umat Islam setiap tahunnya.5 Selama Ramadan, pola 

konsumsi, penggunaan sumber daya, relasi sosial, dan disiplin tubuh mengalami 

perubahan yang cukup signifikan. Kewajiban menahan diri dari makan, minum, dan 

hasrat konsumtif membentuk suasana moral yang mendorong kesederhanaan, 

empati, serta kesadaran akan keterbatasan sumber daya. Dalam perspektif etika 

Islam, puasa berfungsi sebagai latihan pengendalian diri (self-restraint) yang 

memiliki implikasi luas terhadap pembentukan tanggung jawab sosial dan ekologis.6 

Dalam komunitas Muslim pedesaan, dimensi ekologis puasa Ramadan menjadi 

lebih nyata dan konkret. Kehidupan masyarakat desa umumnya memiliki 

ketergantungan langsung pada ekosistem lokal—tanah, air, hasil pertanian, dan 

lingkungan alam sekitar. Oleh karena itu, perubahan perilaku selama Ramadan, 

seperti pengurangan konsumsi, pengelolaan makanan, penghematan air dan energi, 

serta praktik berbagi sumber daya, berpotensi berdampak langsung pada 

keberlanjutan lingkungan hidup. Namun demikian, dimensi ekologis puasa 

Ramadan sering kali tidak disadari secara reflektif, melainkan hadir sebagai 

kebiasaan religius yang terinternalisasi dalam praktik keseharian. 

Kajian akademik tentang Islam dan lingkungan selama ini cenderung 

menitikberatkan pada landasan normatif-teologis yang bersumber dari teks Al-

Qur’an dan hadis. Studi-studi tersebut berhasil menunjukkan bahwa Islam memiliki 

kerangka etika ekologis yang kuat secara konseptual.7 Akan tetapi, fokus normatif 

tersebut sering berhenti pada tataran ideal tekstual dan kurang menjelaskan 

bagaimana nilai-nilai Qur’ani diwujudkan dalam praktik keagamaan sehari-hari 

umat Islam. Di sisi lain, penelitian tentang puasa Ramadan lebih banyak mengkaji 

aspek spiritual, kesehatan, atau solidaritas sosial, sementara implikasi ekologisnya 

masih relatif jarang disentuh secara serius.8 

Sementara itu, pendekatan Living Qur’an—yang menekankan bagaimana Al-

Qur’an “hidup” dalam praktik sosial, budaya, dan ritual masyarakat—memberikan 

kerangka metodologis yang relevan untuk menjembatani kesenjangan tersebut.9 

Living Qur’an tidak berhenti pada analisis teks atau tafsir formal, tetapi menelaah 

bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an dipahami, dinegosiasikan, dan diwujudkan dalam 

tindakan nyata. Namun, kajian Living Qur’an selama ini lebih banyak difokuskan 

pada resepsi ritual, simbolisme, dan performativitas bacaan Al-Qur’an, sementara 

konsekuensi ekologis dari praktik keagamaan masih jarang dieksplorasi secara 

sistematis.10 



246 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Keterpisahan fokus kajian tersebut menunjukkan adanya celah penelitian yang 

signifikan. Masih sangat terbatas penelitian yang mengkaji bagaimana puasa 

Ramadan beroperasi sebagai praksis Al-Qur’an yang hidup (Living Qur’an) dalam 

membentuk etika ekologis di konteks sosial yang konkret, khususnya pada 

komunitas Muslim pedesaan. Persinggungan antara puasa sebagai disiplin ritual, 

perilaku ekologis sebagai praktik keseharian, dan Al-Qur’an sebagai rujukan moral 

yang hidup belum banyak ditelaah secara empiris maupun teoretis.11 

Artikel ini bertujuan mengisi celah tersebut dengan mengkaji praktik puasa 

Ramadan dan implikasi ekologisnya di Desa Bandar Labuhan, sebuah komunitas 

Muslim pedesaan di Indonesia, menggunakan pendekatan Living Qur’an. Penelitian 

ini memosisikan Ramadan bukan sekadar sebagai kewajiban devosional, melainkan 

sebagai “laboratorium sosial dan etis” tempat nilai-nilai Al-Qur’an dipraktikkan, 

diinternalisasi, dan diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari. Dalam kerangka ini, 

puasa dipahami sebagai ritual pengendalian diri yang berpotensi membentuk habitus 

ekologis, yakni seperangkat disposisi berkelanjutan yang mengatur pola konsumsi, 

penggunaan sumber daya, dan tanggung jawab komunal terhadap lingkungan.12 

Kebaruan penelitian ini terletak pada kerangka integratif yang mempertemukan 

tiga ranah yang jarang dianalisis secara bersamaan, yaitu puasa Ramadan, etika 

ekologis, dan studi Living Qur’an. Secara empiris, penelitian ini berkontribusi pada 

diskursus ekologi Islam dengan menempatkan etika Qur’ani dalam pengalaman 

hidup masyarakat pedesaan yang kesehariannya sangat dipengaruhi oleh kondisi 

lingkungan. Secara teoretis, artikel ini memperluas kajian Living Qur’an dengan 

menunjukkan bahwa Al-Qur’an hidup tidak hanya melalui bacaan ritual dan 

simbolisme keagamaan, tetapi juga melalui praktik-praktik ekologis yang 

terinternalisasi dalam rutinitas keagamaan. Dengan demikian, penelitian ini 

menantang pemisahan antara kesalehan ritual dan tanggung jawab ekologis dalam 

studi Islam kontemporer. 

 

Puasa Ramadan sebagai Etika Ekologis yang Terwujud secara Tubuh 

Temuan lapangan di Desa Bandar Labuhan menunjukkan bahwa puasa 

Ramadan tidak semata-mata dipahami dan dialami sebagai kewajiban ritual formal, 

melainkan sebagai disiplin komprehensif yang mereorganisasi kebiasaan tubuh, pola 

konsumsi, serta kepekaan moral masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Puasa 

tidak dipersepsi sebagai praktik sesaat yang hanya berdampak pada dimensi spiritual 

individual, tetapi sebagai proses pembiasaan yang memengaruhi cara individu 

mengelola kebutuhan, mengatur relasi dengan benda-benda material, dan 

menempatkan diri dalam ekosistem sosial serta alam sekitarnya. Dalam konteks ini, 

puasa berfungsi sebagai mekanisme etis yang bekerja melalui tubuh dan keseharian, 

bukan melalui doktrin normatif atau wacana ekologis yang eksplisit. 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 247 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

Para informan secara konsisten memaknai puasa sebagai proses menahan diri 

(imsāk) yang maknanya melampaui larangan makan dan minum. Menahan diri 

dipahami sebagai kemampuan mengontrol dorongan konsumtif, menekan 

keinginan berlebih, serta membatasi penggunaan sumber daya yang dianggap tidak 

esensial. Dalam praktiknya, hal ini tercermin dalam kebiasaan mengurangi porsi 

makanan, menyederhanakan menu sahur dan berbuka, menunda pembelian barang 

non-kebutuhan, serta lebih berhati-hati dalam menggunakan listrik dan air. Pola-

pola ini tidak dipresentasikan sebagai tindakan ramah lingkungan dalam pengertian 

modern, tetapi sebagai konsekuensi moral dari puasa yang dijalani secara sungguh-

sungguh demi menjaga kualitas ibadah. 

Bentuk pengendalian diri tersebut bekerja sebagai etika yang terwujud secara 

tubuh (embodied ethic), yakni etika yang tidak diajarkan melalui ceramah teoretis 

atau kampanye kesadaran, tetapi dibentuk melalui pengulangan ritual dan 

pembiasaan praksis. Setiap hari selama Ramadan, tubuh dilatih untuk mengalami 

lapar, haus, dan keterbatasan, sehingga menciptakan relasi baru antara individu dan 

kebutuhan material. Dalam proses ini, tubuh menjadi medium utama internalisasi 

nilai, bukan sekadar objek yang dikontrol oleh aturan agama.13 Pengalaman tubuh 

inilah yang secara gradual membentuk kesadaran etis yang berdampak ekologis, 

meskipun tidak selalu disadari atau dinarasikan dalam bahasa lingkungan. 

Dalam perspektif Living Qur’an, fenomena ini memperlihatkan bagaimana Al-

Qur’an hidup dan bekerja dalam ranah praksis keseharian, bukan hanya dalam 

bentuk bacaan, hafalan, atau kutipan tekstual. Nilai-nilai Al-Qur’an tidak hadir 

sebagai dalil eksplisit yang dirujuk untuk membenarkan perilaku tertentu, 

melainkan sebagai sumber moral yang menggerakkan disposisi etis masyarakat. 

Puasa, dalam hal ini, menjadi medium utama aktualisasi nilai-nilai Qur’ani melalui 

disiplin tubuh dan pengendalian diri. Al-Qur’an hidup bukan karena dikutip, tetapi 

karena dihayati dan dijalankan dalam ritme kehidupan yang konkret.14 

Nilai moderasi (i‘tidāl) dan larangan berlebih-lebihan (isrāf) menjadi dua prinsip 

kunci yang tampak menonjol dalam praktik puasa masyarakat Desa Bandar 

Labuhan. Moderasi tidak dimaknai sebagai pengurangan ekstrem atau asketisme, 

melainkan sebagai kemampuan menempatkan kebutuhan secara proporsional. 

Masyarakat tetap menyediakan makanan khas Ramadan dan menjaga tradisi 

berbuka bersama, tetapi dengan kesadaran untuk tidak berlebihan. Dalam konteks 

ini, berpuasa bukan berarti meniadakan konsumsi, melainkan mendisiplinkannya. 

Prinsip ini secara tidak langsung berdampak pada pengurangan limbah makanan 

dan penggunaan sumber daya yang lebih terkendali, sebagaimana juga ditemukan 

dalam kajian etika konsumsi Islam.15 

Larangan isrāf juga terwujud dalam praktik keseharian yang tampak sederhana, 

tetapi signifikan secara ekologis. Beberapa informan menuturkan bahwa selama 



248 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

Ramadan mereka lebih berhati-hati dalam menyalakan lampu, membatasi 

penggunaan alat elektronik, serta mengurangi aktivitas yang dianggap 

menghabiskan energi secara sia-sia. Praktik-praktik ini tidak dibingkai sebagai 

bentuk kepedulian lingkungan dalam pengertian modern, melainkan sebagai bagian 

dari upaya menjaga kualitas puasa agar tidak ternodai oleh perilaku mubazir. 

Dengan demikian, etika ekologis yang muncul bukan hasil internalisasi konsep 

lingkungan kontemporer, tetapi buah dari disiplin religius yang berorientasi pada 

kesalehan. 

Penting dicatat bahwa kesadaran ekologis yang terbentuk melalui puasa bersifat 

implisit dan tidak selalu terartikulasikan secara reflektif. Masyarakat jarang 

mengaitkan praktik penghematan atau pengurangan konsumsi dengan isu 

lingkungan global seperti perubahan iklim atau krisis ekologi. Namun, justru di 

sinilah letak signifikansi temuan ini. Etika ekologis tidak selalu lahir dari kesadaran 

diskursif atau pengetahuan ilmiah, melainkan dapat tumbuh dari praktik ritual yang 

membentuk kebiasaan tubuh dan norma sosial. Dalam hal ini, puasa Ramadan 

berfungsi sebagai mekanisme pembentukan etika ekologis yang bersifat praksis dan 

membumi. 

Dari sudut pandang analitis, puasa Ramadan dapat dipahami sebagai teknologi 

moral yang bekerja melalui disiplin tubuh dan pengulangan ritual. Teknologi moral 

ini menghasilkan disposisi tertentu dalam cara individu memandang kebutuhan, 

konsumsi, dan relasi dengan sumber daya alam. Disposisi tersebut tidak bersifat 

temporer, melainkan berpotensi berlanjut di luar bulan Ramadan, terutama ketika 

nilai-nilai pengendalian diri dan moderasi telah terinternalisasi secara mendalam. 

Meskipun intensitas praktiknya menurun setelah Ramadan, ingatan tubuh terhadap 

pengalaman menahan diri tetap membentuk orientasi etis dalam kehidupan sehari-

hari.16 

Temuan ini sekaligus menantang asumsi bahwa praktik keagamaan bersifat netral 

atau bahkan kontraproduktif terhadap isu lingkungan. Dalam konteks Desa Bandar 

Labuhan, puasa justru menjadi ruang pembelajaran etis yang efektif karena bekerja 

melalui pengalaman langsung, bukan melalui instruksi abstrak. Etika ekologis yang 

terbentuk melalui puasa bersifat organik, lahir dari dalam praktik keagamaan itu 

sendiri, dan tidak memerlukan legitimasi tambahan dari wacana eksternal. Hal ini 

menunjukkan bahwa ritual keagamaan dapat berfungsi sebagai sumber daya etis 

yang penting dalam merespons tantangan ekologis kontemporer.17 

Lebih jauh, pemahaman puasa sebagai etika yang terwujud secara tubuh 

memperkaya kajian Living Qur’an dengan memperluas fokusnya dari aspek simbolik 

dan performatif menuju dimensi etis-praksis. Al-Qur’an tidak hanya hidup dalam 

bentuk bacaan, amalan ritual, atau representasi simbolik, tetapi juga dalam pola 

konsumsi, pengelolaan energi, dan relasi manusia dengan lingkungan material. 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 249 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

Dengan demikian, puasa Ramadan dapat diposisikan sebagai salah satu arena utama 

di mana Al-Qur’an hadir dan bekerja dalam kehidupan ekologis umat Islam.18 

Dengan menempatkan puasa Ramadan dalam kerangka etika ekologis yang 

terwujud secara tubuh, artikel ini menunjukkan bahwa relasi antara agama dan 

lingkungan tidak selalu bersifat konseptual atau normatif. Relasi tersebut dapat 

bersifat praksis, embodied, dan tertanam dalam rutinitas keagamaan sehari-hari. 

Puasa, dalam hal ini, bukan hanya ibadah individual, tetapi juga mekanisme sosial 

dan moral yang membentuk cara manusia berelasi dengan dunia material secara 

lebih bertanggung jawab. Inilah kontribusi penting dari pembacaan Living Qur’an 

terhadap isu ekologi, yakni menyingkap bagaimana teks suci hidup melalui tubuh, 

kebiasaan, dan praktik keseharian yang berdampak nyata bagi lingkungan. 

 

Qana‘ah, Anti-Konsumtivisme, dan Pengelolaan Sumber Daya 

Salah satu tema paling menonjol dalam temuan penelitian ini adalah penguatan 

nilai qana‘ah—yakni sikap merasa cukup dan menerima secukupnya—yang 

mengemuka secara nyata selama bulan Ramadan di Desa Bandar Labuhan. Nilai ini 

tidak sekadar dipahami sebagai konsep moral abstrak, melainkan diwujudkan 

melalui praktik keseharian yang berkaitan langsung dengan konsumsi, pengelolaan 

makanan, dan penggunaan sumber daya rumah tangga. Warga secara sadar berupaya 

menyederhanakan menu sahur dan berbuka, menghindari masak berlebihan, serta 

menyesuaikan pengeluaran dengan kebutuhan yang dianggap esensial. Dalam 

konteks ini, qana‘ah tidak dimaknai sebagai keterpaksaan akibat keterbatasan 

ekonomi, melainkan sebagai pilihan etis yang berakar pada kesadaran religius yang 

diperkuat oleh praktik puasa Ramadan. 

Meskipun makanan khas Ramadan tetap hadir sebagai bagian dari tradisi dan 

ekspresi kebersamaan, moderasi dipandang sebagai pencapaian moral yang bernilai. 

Menyajikan makanan secukupnya, menghabiskan apa yang telah dimasak, dan 

membagikan kelebihan kepada tetangga atau kerabat dipahami sebagai praktik 

kesalehan yang mencerminkan kualitas puasa seseorang. Dengan demikian, 

keberhasilan puasa tidak diukur dari kemewahan hidangan, tetapi dari kemampuan 

mengendalikan dorongan konsumtif dan menjaga keseimbangan antara kebutuhan 

dan keinginan. Temuan ini secara langsung menantang anggapan umum yang kerap 

mengaitkan Ramadan dengan peningkatan konsumsi, pemborosan, dan produksi 

limbah rumah tangga, sebagaimana ditunjukkan dalam sejumlah kajian tentang 

budaya konsumsi Ramadan di masyarakat muslim urban. 

Dari sudut pandang Living Qur’an, praktik qana‘ah selama Ramadan 

memperlihatkan bagaimana nilai Al-Qur’an hidup dan bekerja dalam ranah 

keseharian tanpa harus dirumuskan dalam bentuk doktrin eksplisit. Al-Qur’an tidak 

hadir sebagai teks yang dikutip untuk mengampanyekan gaya hidup sederhana, 



250 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

melainkan sebagai sumber moral yang membentuk orientasi batin dan kebiasaan 

sosial masyarakat. Nilai merasa cukup terinternalisasi melalui pengalaman berpuasa, 

nasihat keagamaan, dan norma sosial yang menguat selama Ramadan. Dengan cara 

ini, qana‘ah berfungsi sebagai jembatan antara teks suci dan praktik ekonomi rumah 

tangga yang berdampak ekologis secara nyata.19 

Secara analitis, qana‘ah dapat dipahami sebagai etika anti-konsumtivisme yang 

bekerja secara implisit dalam kehidupan masyarakat Desa Bandar Labuhan. Etika 

ini tidak bersifat konfrontatif terhadap budaya konsumsi modern, tetapi beroperasi 

melalui pembatasan diri yang bersumber dari motivasi spiritual. Pengurangan 

konsumsi tidak dilandasi oleh kesadaran ekologis formal atau pengetahuan tentang 

krisis lingkungan global, melainkan oleh tujuan-tujuan religius seperti pengendalian 

hawa nafsu, keikhlasan dalam beribadah, dan empati terhadap mereka yang 

kekurangan. Namun demikian, meskipun motivasinya bersifat spiritual, dampak 

ekologis dari praktik qana‘ah ini bersifat nyata dan terukur dalam pola konsumsi 

kehidupan sehari-hari yang terkendali.20 

Salah satu dampak paling langsung dari internalisasi qana‘ah adalah 

berkurangnya limbah makanan selama Ramadan. Warga berupaya memasak dalam 

jumlah yang wajar dan menghindari sisa makanan yang terbuang. Ketika terjadi 

kelebihan makanan, praktik berbagi menjadi mekanisme utama untuk mencegah 

pemborosan. Dalam konteks ini, berbagi makanan tidak hanya dimaknai sebagai 

bentuk solidaritas sosial, tetapi juga sebagai strategi etis dalam pengelolaan sumber 

daya. Praktik ini secara tidak langsung berkontribusi pada pengurangan limbah 

organik rumah tangga yang dalam jangka panjang dapat berpotensi mencemari 

lingkungan sekitar. 

Selain itu, qana‘ah juga berdampak pada penggunaan kemasan dan barang sekali 

pakai. Kesadaran untuk tidak berlebihan dalam menyediakan hidangan berbuka 

mendorong masyarakat mengurangi pembelian makanan siap saji yang umumnya 

menggunakan kemasan plastik. Meskipun praktik ini tidak selalu disadari sebagai 

tindakan ramah lingkungan, ia mencerminkan orientasi etis yang lebih luas terhadap 

penggunaan sumber daya secara bijak. Dalam konteks ini, qana‘ah berfungsi sebagai 

prinsip pengendali yang membatasi ekspansi konsumsi dan menahan penetrasi 

logika pasar ke dalam praktik keagamaan selama bulan Ramadan.21 

Pengelolaan sumber daya rumah tangga selama Ramadan juga menunjukkan 

bagaimana qana‘ah beroperasi sebagai mekanisme pengaturan ekonomi mikro. 

Warga lebih berhati-hati dalam mengatur anggaran, menunda pengeluaran yang 

tidak mendesak, dan memprioritaskan kebutuhan pokok. Pola ini memperlihatkan 

bahwa puasa tidak hanya membentuk etika spiritual, tetapi juga etika ekonomi yang 

berimplikasi ekologis. Dengan mengurangi konsumsi berlebihan, tekanan terhadap 

sumber daya alam—baik secara langsung maupun tidak langsung—menjadi lebih 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 251 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

ringan. Dalam hal ini, qana‘ah dapat dipahami sebagai praktik ekonomi religius 

yang berkontribusi pada keberlanjutan kehidupan sosial dan lingkungan.22 

Penting untuk dicatat bahwa etika qana‘ah yang berkembang selama Ramadan 

tidak sepenuhnya terlepas dari ketegangan dan ambiguitas. Di satu sisi, nilai merasa 

cukup diidealkan sebagai bagian dari kesalehan, namun di sisi lain, dorongan 

konsumtif yang dipicu oleh pasar Ramadan tetap hadir. Promosi makanan, tradisi 

berbuka bersama yang besar, dan simbolisasi kebahagiaan melalui hidangan tertentu 

menciptakan ruang negosiasi antara nilai qana‘ah dan logika konsumsi. Namun 

demikian, justru dalam ruang negosiasi inilah qana‘ah menunjukkan signifikansinya 

sebagai nilai pengendali yang memungkinkan masyarakat menavigasi tuntutan 

tradisi, pasar, dan kesalehan secara bersamaan.23 

Dalam kerangka yang lebih luas, praktik qana‘ah selama Ramadan berkontribusi 

pada pembentukan habitus ekologis masyarakat. Habitus ini tidak terbentuk melalui 

pendidikan lingkungan formal atau kampanye kesadaran ekologis, melainkan 

melalui pembiasaan etis yang berulang dan diperkuat oleh norma sosial serta otoritas 

keagamaan. Setiap Ramadan menjadi momen intensifikasi nilai merasa cukup, yang 

kemudian meninggalkan jejak dalam cara masyarakat memandang konsumsi dan 

sumber daya di luar bulan puasa. Meskipun intensitas praktiknya menurun setelah 

Ramadan, orientasi etis yang telah terbentuk tidak sepenuhnya hilang, dan 

memengaruhi praktik hidup sehari-hari.24 

Dengan demikian, qana‘ah dapat diposisikan sebagai titik temu antara kesalehan 

religius dan keberlanjutan ekologis. Nilai ini menunjukkan bahwa etika lingkungan 

tidak selalu harus dibangun melalui wacana teknis atau ilmiah, tetapi dapat tumbuh 

dari dalam tradisi keagamaan yang hidup. Dalam konteks Desa Bandar Labuhan, 

qana‘ah berfungsi sebagai etika praksis yang membatasi konsumsi, mengelola 

sumber daya secara bijak, dan memperkuat solidaritas sosial. Hal ini mempertegas 

argumen bahwa praktik keagamaan, khususnya puasa Ramadan, memiliki potensi 

signifikan sebagai sumber etika ekologis yang kontekstual dan berakar dalam 

kehidupan masyarakat. 

 

Ta‘āwun, Solidaritas Komunal, dan Tanggung Jawab Ekologis 

Selain membentuk etika individual yang berorientasi pada pengendalian diri dan 

moderasi, puasa Ramadan di Desa Bandar Labuhan juga memperkuat dimensi etika 

kolektif dalam kehidupan masyarakat. Dimensi ini terwujud melalui meningkatnya 

praktik solidaritas komunal dan kerja sama sosial yang berakar pada nilai ta‘āwun 

(tolong-menolong). Selama bulan Ramadan, berbagai aktivitas sosial mengalami 

intensifikasi, mulai dari berbagi makanan, persiapan ifṭār secara bersama, hingga 

saling membantu dalam pengelolaan sumber daya desa. Praktik-praktik ini tidak 



252 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

dipahami sekadar sebagai tradisi sosial, tetapi sebagai ekspresi konkret dari ajaran Al-

Qur’an yang menekankan pentingnya kerja sama dan kepedulian antar sesama. 

Dalam pengalaman masyarakat Desa Bandar Labuhan, ta‘āwun bukanlah konsep 

abstrak yang hanya dihafal atau didengar dalam ceramah keagamaan, melainkan 

nilai yang dihidupkan melalui tindakan nyata. Ramadan dipandang sebagai momen 

moral yang tepat untuk mengaktualisasikan nilai tersebut, karena suasana religius 

yang menguat mendorong individu untuk lebih peka terhadap kebutuhan orang 

lain. Praktik berbagi makanan berbuka, misalnya, tidak hanya dilakukan kepada 

kerabat dekat, tetapi juga kepada tetangga dan anggota komunitas yang 

membutuhkan. Salah seorang informan menyatakan bahwa “berbagi saat Ramadan 

bukan hanya soal sedekah, tetapi supaya semua merasakan cukup dan tidak ada yang 

kekurangan.”25 Aktivitas ini memperkuat jaringan sosial dan menciptakan rasa 

tanggung jawab bersama terhadap kesejahteraan komunal. 

Dari perspektif Living Qur’an, praktik ta‘āwun selama Ramadan menunjukkan 

bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an hidup dan beroperasi dalam struktur sosial 

masyarakat. Al-Qur’an tidak hadir sebagai teks normatif yang terus-menerus dikutip 

untuk melegitimasi tindakan sosial tertentu, melainkan sebagai sumber etis yang 

membentuk disposisi kolektif. Nilai tolong-menolong terinternalisasi melalui ritual 

puasa, nasihat tokoh agama, serta keteladanan sosial yang diperkuat selama bulan 

suci. Dengan demikian, ta‘āwun berfungsi sebagai prinsip pengorganisasian sosial 

yang menghubungkan kesalehan ritual dengan praktik kehidupan bersama yang 

memiliki implikasi ekologis.26 

Dari sudut pandang ekologis, ta‘āwun berkontribusi secara signifikan terhadap 

pengelolaan sumber daya secara kolektif. Salah satu contoh nyata adalah praktik 

memasak bersama untuk kegiatan berbuka atau acara keagamaan di masjid dan 

rumah warga. Berdasarkan hasil wawancara, memasak secara kolektif dipandang 

lebih “hemat bahan dan tenaga” dibandingkan jika setiap rumah tangga memasak 

secara terpisah.27 Dengan cara ini, penggunaan bahan makanan, energi, dan 

peralatan menjadi lebih efisien. Efisiensi tersebut secara langsung mengurangi 

pemborosan sumber daya dan menekan produksi limbah rumah tangga. Meskipun 

tidak secara eksplisit dimaknai sebagai strategi ekologis, praktik ini memiliki 

implikasi lingkungan yang jelas. 

Distribusi makanan secara komunal juga memainkan peran penting dalam 

mengurangi potensi pemborosan. Makanan yang disiapkan secara kolektif dibagikan 

sesuai kebutuhan, sehingga sisa makanan dapat diminimalkan. Dalam konteks ini, 

solidaritas sosial berfungsi sebagai mekanisme pengelolaan sumber daya yang efektif. 

Masyarakat tidak hanya bertanggung jawab atas konsumsi individu, tetapi juga atas 

keberlanjutan konsumsi kolektif. Temuan ini sejalan dengan kajian ekologi sosial 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 253 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

yang menekankan pentingnya pengelolaan sumber daya berbasis komunitas 

(community-based resource management) dalam menjaga keberlanjutan lingkungan.28 

Norma sosial yang menguat selama Ramadan juga berfungsi sebagai bentuk 

kontrol informal terhadap perilaku konsumtif dan tindakan yang berpotensi 

merugikan lingkungan. Dalam suasana religius yang intens, perilaku berlebihan 

cenderung mendapat penilaian moral negatif. Informan menyebutkan bahwa 

memasak terlalu banyak atau memamerkan konsumsi berlebih sering dianggap 

“tidak sesuai dengan ruh Ramadan.”29 Kontrol sosial semacam ini tidak bersifat 

represif, tetapi bekerja melalui mekanisme malu, teladan, dan penguatan nilai 

bersama. Dengan demikian, ta‘āwun dan norma komunal berperan sebagai 

instrumen etis yang menjaga keseimbangan antara kebutuhan individu dan 

kepentingan kolektif. 

Lebih jauh, praktik ta‘āwun selama Ramadan memperlihatkan bagaimana etika 

ekologis dapat dibangun melalui relasi sosial, bukan hanya melalui kesadaran 

individual. Dalam masyarakat Desa Bandar Labuhan, pengelolaan sumber daya 

tidak dipahami sebagai tanggung jawab personal semata, tetapi sebagai urusan 

bersama yang memerlukan koordinasi dan kerja sama. Pandangan ini sejalan dengan 

realitas kehidupan pedesaan yang bergantung pada sumber daya bersama, seperti air, 

lahan, dan fasilitas umum. Puasa Ramadan memperkuat kesadaran akan 

ketergantungan timbal balik ini dan mendorong praktik pengelolaan yang lebih 

berkelanjutan. 

Dalam kerangka yang lebih luas, ta‘āwun dapat dipahami sebagai fondasi etika 

ekologis komunal yang melengkapi etika individual seperti qana‘ah dan 

pengendalian diri. Jika qana‘ah membatasi konsumsi pada tingkat individu, maka 

ta‘āwun mengatur distribusi dan penggunaan sumber daya pada tingkat kolektif. 

Kedua nilai ini bekerja secara sinergis dalam membentuk pola hidup yang lebih 

berkelanjutan. Puasa Ramadan menjadi ruang intensifikasi di mana nilai-nilai 

tersebut diperkuat dan dipraktikkan secara simultan.30 

Namun demikian, praktik ta‘āwun tidak sepenuhnya bebas dari tantangan dan 

ambiguitas. Dalam beberapa situasi, solidaritas komunal justru dapat mendorong 

peningkatan konsumsi, misalnya ketika berbuka bersama disertai dengan 

penyediaan makanan berlebih sebagai simbol kemurahan hati. Di sinilah terjadi 

negosiasi antara nilai berbagi dan risiko pemborosan. Akan tetapi, temuan lapangan 

menunjukkan bahwa masyarakat Desa Bandar Labuhan cenderung menyadari 

ketegangan ini dan berupaya menyeimbangkannya melalui praktik berbagi yang 

terukur dan penekanan pada kesederhanaan. Negosiasi ini memperlihatkan 

dinamika etika yang hidup dan adaptif, bukan nilai yang statis. 

Dalam perspektif Living Qur’an, dinamika tersebut justru menegaskan bahwa 

Al-Qur’an hidup melalui proses tafsir sosial yang terus berlangsung. Nilai ta‘āwun 



254 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

tidak diterapkan secara mekanis, tetapi diinterpretasikan sesuai dengan konteks 

sosial dan tantangan praktis yang dihadapi masyarakat. Dengan demikian, etika 

ekologis yang lahir dari praktik ta‘āwun bersifat kontekstual dan berakar pada 

pengalaman hidup, bukan sekadar reproduksi norma tekstual.31 

Secara konseptual, praktik ta‘āwun selama Ramadan berkontribusi pada 

pembentukan habitus ekologis kolektif. Habitus ini tercermin dalam kecenderungan 

masyarakat untuk mengutamakan efisiensi, berbagi sumber daya, dan 

mempertimbangkan dampak sosial dari tindakan konsumtif. Habitus tersebut tidak 

dibentuk melalui pendidikan lingkungan formal, melainkan melalui pembiasaan 

sosial yang berulang dan diperkuat oleh nilai-nilai keagamaan. Setiap Ramadan 

menjadi momen penting dalam reproduksi habitus ini, yang kemudian 

memengaruhi praktik kehidupan sehari-hari di luar bulan puasa.32 

Dengan demikian, ta‘āwun dapat dipahami sebagai salah satu pilar utama etika 

ekologis dalam komunitas Muslim pedesaan. Nilai ini menunjukkan bahwa 

tanggung jawab ekologis tidak hanya bersumber dari kesadaran individu, tetapi juga 

dari struktur solidaritas sosial yang memungkinkan pengelolaan sumber daya secara 

kolektif. Dalam konteks Desa Bandar Labuhan, puasa Ramadan berfungsi sebagai 

katalis yang mengaktifkan dan memperkuat solidaritas tersebut. Temuan ini 

menegaskan bahwa ritual keagamaan, ketika dipraktikkan secara komunal, memiliki 

potensi besar untuk membentuk etika ekologis yang berkelanjutan dan berakar 

dalam kehidupan sosial masyarakat. 

 

Otoritas Keagamaan dan Pembingkaian Moral Ekologi 

Peran tokoh agama di Desa Bandar Labuhan menempati posisi sentral dalam 

membentuk cara masyarakat memaknai puasa Ramadan dan implikasi etisnya. 

Tokoh-tokoh agama seperti imam masjid, ustaz, dan pemuka informal lainnya tidak 

hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran normatif, tetapi juga sebagai otoritas 

moral yang membimbing orientasi nilai dan perilaku masyarakat. Dalam konteks 

ini, otoritas keagamaan berperan penting dalam membingkai puasa bukan semata 

sebagai kewajiban ritual, melainkan sebagai proses pembentukan akhlak dan 

tanggung jawab manusia di hadapan Tuhan. 

Temuan lapangan menunjukkan bahwa para tokoh agama di Desa Bandar 

Labuhan jarang menyampaikan khutbah atau ceramah yang secara eksplisit 

mengangkat isu pelestarian lingkungan atau krisis ekologis global. Alih-alih 

menggunakan terminologi ekologis modern, mereka lebih menekankan tema-tema 

klasik seperti pemurnian akhlak, rasa syukur (shukr), kejujuran, pengendalian hawa 

nafsu, serta kesadaran akan pertanggungjawaban amal di hadapan Allah. Seorang 

imam masjid menyatakan bahwa “Ramadan itu waktunya membersihkan diri dan 

belajar menjaga nikmat Allah, jangan sampai mubazir.”33 Pendekatan ini 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 255 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

mencerminkan strategi dakwah yang berakar kuat pada tradisi lokal dan sensitif 

terhadap kerangka pemahaman masyarakat pedesaan. 

Meskipun tidak dibingkai dalam bahasa lingkungan, tema-tema tersebut secara 

implisit membangun cara pandang moral terhadap alam. Rasa syukur, misalnya, 

tidak hanya dipahami sebagai sikap batin, tetapi juga sebagai cara memperlakukan 

nikmat Tuhan secara bertanggung jawab. Alam diposisikan sebagai bagian dari 

nikmat ilahi yang harus dijaga dan dipelihara, bukan dieksploitasi secara 

serampangan. Dengan demikian, pembingkaian moral yang dilakukan oleh tokoh 

agama secara tidak langsung menanamkan kesadaran ekologis melalui jalur etika 

religius, bukan melalui wacana lingkungan modern.34 

Dalam perspektif Living Qur’an, praktik ini menunjukkan bagaimana Al-Qur’an 

hidup dan berfungsi melalui otoritas sosial yang menerjemahkan nilai-nilai teks ke 

dalam bahasa moral yang dapat dipahami dan dihayati oleh masyarakat. Al-Qur’an 

tidak hadir sebagai sumber kutipan literal tentang lingkungan, tetapi sebagai horizon 

makna yang membentuk sensibilitas etis kolektif. Tokoh agama berperan sebagai 

mediator antara teks dan praksis, menghubungkan ajaran normatif dengan 

pengalaman keseharian umat. Peran mediatif ini sangat penting dalam konteks 

masyarakat pedesaan yang secara kultural mengandalkan figur otoritatif dalam 

memahami dan mempraktikkan ajaran agama.35 

Pembingkaian moral yang dilakukan oleh tokoh agama di Desa Bandar Labuhan 

selaras dengan prinsip-prinsip dasar ekoteologi Islam yang menempatkan manusia 

sebagai khalīfah atau pengelola bumi, bukan pemilik mutlak. Namun, prinsip ini 

tidak disampaikan melalui elaborasi teologis yang abstrak atau diskursus akademik. 

Sebaliknya, ia dihadirkan melalui nasihat etis yang menekankan amanah, tanggung 

jawab, dan konsekuensi moral dari tindakan manusia. Pendekatan ini membuat 

nilai-nilai tersebut lebih mudah diinternalisasi dan diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari.36 

Keteladanan tokoh agama juga memainkan peran penting dalam pembingkaian 

moral ekologi. Cara mereka menjalani hidup sederhana, menghindari pemborosan, 

serta terlibat aktif dalam kegiatan sosial dan keagamaan selama Ramadan menjadi 

contoh konkret bagi masyarakat. Beberapa informan menyebutkan bahwa perilaku 

tokoh agama “lebih berpengaruh daripada ceramah,” karena masyarakat melihat 

langsung konsistensi antara nasihat dan praktik.37 Dalam konteks ini, otoritas 

keagamaan tidak hanya bersifat simbolik, tetapi juga performatif, karena nilai-nilai 

moral diwujudkan dalam tindakan nyata. 

Dari sudut pandang sosiologis, otoritas keagamaan berfungsi sebagai mekanisme 

legitimasi nilai. Ketika nilai pengendalian diri, moderasi, dan tanggung jawab 

terhadap nikmat Tuhan disampaikan oleh figur yang dihormati, nilai-nilai tersebut 

memperoleh kekuatan normatif yang lebih besar. Masyarakat cenderung menerima 



256 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

dan menyesuaikan perilakunya dengan pembingkaian moral yang disampaikan oleh 

tokoh agama, terutama selama Ramadan ketika intensitas religius meningkat. 

Dengan demikian, otoritas keagamaan berperan dalam membentuk norma sosial 

yang berdampak pada perilaku konsumsi dan relasi manusia dengan lingkungan.38 

Pembingkaian moral ini juga berkontribusi pada pembentukan kesadaran 

kolektif tentang batasan moral dalam memanfaatkan sumber daya alam. Nasihat 

tentang larangan berlebih-lebihan, misalnya, tidak hanya dipahami dalam konteks 

konsumsi makanan, tetapi juga meluas ke penggunaan air, energi, dan sumber daya 

lainnya. Meskipun perluasan makna ini tidak selalu disadari secara reflektif oleh 

masyarakat, ia tercermin dalam praktik keseharian yang lebih berhati-hati dan 

terukur selama Ramadan. Hal ini menunjukkan bahwa etika ekologis dapat tumbuh 

dari nilai-nilai moral umum yang ditanamkan oleh otoritas keagamaan. 

Penting untuk dicatat bahwa pembingkaian moral yang dilakukan oleh tokoh 

agama bersifat kontekstual dan adaptif. Mereka memilih tema dan gaya 

penyampaian yang sesuai dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat Desa Bandar 

Labuhan. Dengan tidak menggunakan jargon lingkungan modern, mereka 

menghindari jarak epistemik yang dapat menghambat penerimaan pesan. 

Pendekatan ini menunjukkan kepekaan terhadap realitas lokal dan memperkuat 

efektivitas dakwah sebagai sarana pembentukan etika.39 

Dalam kerangka Living Qur’an, adaptasi ini mencerminkan proses tafsir sosial 

yang dinamis. Nilai-nilai Al-Qur’an tidak diterapkan secara kaku, tetapi ditafsirkan 

dan disesuaikan dengan kebutuhan serta tantangan praktis masyarakat. Tokoh 

agama memainkan peran kunci dalam proses ini karena mereka memiliki otoritas 

simbolik dan pengetahuan religius yang diakui secara sosial. Dengan demikian, 

otoritas keagamaan berfungsi sebagai agen utama dalam mentransformasikan ajaran 

normatif menjadi praktik etis yang hidup.40 

Secara konseptual, peran tokoh agama dalam pembingkaian moral ekologi dapat 

dipahami sebagai bentuk moral mediation. Mereka tidak secara langsung 

mengajarkan etika lingkungan dalam pengertian teknis, tetapi menciptakan 

kerangka moral yang memungkinkan masyarakat memandang alam sebagai amanah 

ilahi. Kerangka ini kemudian memengaruhi cara masyarakat berinteraksi dengan 

lingkungan, baik dalam konteks konsumsi, pengelolaan sumber daya, maupun relasi 

sosial yang berkaitan dengan alam. 

Lebih jauh, pembingkaian moral oleh otoritas keagamaan berkontribusi pada 

pembentukan habitus ekologis yang bersifat religius. Habitus ini tercermin dalam 

kecenderungan masyarakat untuk mengaitkan perilaku sehari-hari dengan 

pertanggungjawaban moral di hadapan Tuhan. Setiap tindakan konsumsi atau 

penggunaan sumber daya dipandang tidak netral secara etis, tetapi memiliki dimensi 

moral dan spiritual. Pandangan ini memperkuat orientasi etis yang mendukung 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 257 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

keberlanjutan lingkungan, meskipun tidak selalu diekspresikan dalam bahasa 

ekologis eksplisit.41 

Dengan demikian, temuan penelitian ini menunjukkan bahwa otoritas 

keagamaan memiliki peran strategis dalam membentuk etika ekologis berbasis 

praktik keagamaan. Melalui pembingkaian moral yang menekankan akhlak, rasa 

syukur, dan amanah, tokoh agama di Desa Bandar Labuhan berhasil menanamkan 

sensibilitas etis yang berdampak pada relasi manusia dengan lingkungan. Temuan 

ini menegaskan bahwa pendekatan ekoteologi Islam tidak harus diwujudkan melalui 

wacana teologis formal, tetapi dapat hidup dan berfungsi secara efektif melalui 

nasihat etis, keteladanan, dan praktik keagamaan yang kontekstual. 

 

Living Qur’an dan Pembentukan Habitus Ekologis 

Dengan mensintesis keseluruhan temuan penelitian, puasa Ramadan di Desa 

Bandar Labuhan dapat dipahami sebagai sebuah proses pembentukan habitus 

ekologis, yakni seperangkat disposisi berkelanjutan yang mengarahkan individu dan 

komunitas pada sikap moderat, peduli, dan bertanggung jawab dalam berinteraksi 

dengan lingkungan.42 Habitus ini tidak muncul secara instan, melainkan dibentuk 

melalui praktik ritual yang berulang, penguatan sosial, dan pembingkaian moral 

yang berlangsung secara terus-menerus.43 Dalam konteks ini, puasa Ramadan 

berfungsi sebagai arena praksis di mana nilai-nilai Al-Qur’an diterjemahkan ke 

dalam pola hidup yang berdampak ekologis. 

Mengacu pada kajian Living Qur’an, habitus ekologis tersebut tidak dibentuk 

melalui instruksi tekstual atau pengajaran normatif yang bersifat formal.44 Al-Qur’an 

tidak hadir sebagai kumpulan ayat yang secara eksplisit mengatur perilaku ekologis, 

melainkan sebagai sumber nilai yang hidup melalui ritual, etika, dan praktik 

keseharian umat.45 Pendekatan Living Qur’an memungkinkan analisis terhadap 

bagaimana teks suci beroperasi di luar ranah pembacaan literal, yakni melalui 

pembiasaan tubuh, pengaturan sosial, dan pembentukan sensibilitas moral yang 

memengaruhi cara manusia berelasi dengan alam. 

Puasa Ramadan memainkan peran sentral dalam proses ini karena ia merupakan 

ritual yang bersifat intensif, berulang setiap tahun, dan melibatkan seluruh dimensi 

kehidupan.46 Temuan lapangan menunjukkan bahwa praktik puasa tidak hanya 

dipahami sebagai kewajiban ibadah, tetapi juga sebagai sarana melatih pengendalian 

diri, menyederhanakan konsumsi, dan menumbuhkan kepedulian terhadap 

sesama.47 Melalui pengendalian diri yang dilatih selama Ramadan, individu 

menginternalisasi nilai moderasi dan pembatasan kebutuhan yang kemudian meluas 

ke ranah ekologis. 

Dalam kerangka habitus sebagaimana dikembangkan dalam sosiologi praktik, 

disposisi yang terbentuk melalui pengalaman berulang cenderung bertahan dan 



258 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

memengaruhi tindakan di berbagai situasi.48 Puasa Ramadan menyediakan kondisi 

sosial dan simbolik yang ideal bagi pembentukan disposisi tersebut. Setiap tahun, 

praktik puasa memperkuat orientasi etis yang sama, sehingga nilai moderasi, 

qana‘ah, dan tanggung jawab sosial menjadi bagian dari cara pandang masyarakat.49 

Analisis ini memperluas kajian Living Qur’an dengan menunjukkan bahwa Al-

Qur’an hidup tidak hanya melalui bacaan, simbol, atau performa ritual, tetapi juga 

melalui praktik ekologis yang terinternalisasi dalam rutinitas keagamaan.50 Praktik 

pengurangan konsumsi, berbagi sumber daya, dan pengelolaan limbah selama 

Ramadan merupakan bentuk aktualisasi nilai-nilai Qur’ani dalam konteks 

kehidupan sehari-hari, sebagaimana tercermin dalam pengalaman masyarakat Desa 

Bandar Labuhan.51 

Pendekatan ini menantang pemisahan konvensional antara kesalehan ritual dan 

tanggung jawab ekologis. Dalam pengalaman masyarakat setempat, kedua dimensi 

tersebut justru saling terkait secara erat.52 Kesalehan ritual menghasilkan dampak 

sosial dan ekologis yang nyata, sementara praktik ekologis dipahami sebagai bagian 

dari kualitas ibadah. Temuan ini sejalan dengan diskursus ekoteologi Islam yang 

menekankan keterkaitan antara ibadah, akhlak, dan tanggung jawab kosmik 

manusia.53 

Habitus ekologis yang terbentuk bersifat kolektif. Norma sosial, otoritas 

keagamaan, dan praktik komunal selama Ramadan memperkuat disposisi etis yang 

sama di tingkat komunitas.54 Solidaritas sosial dan ta‘āwun berfungsi sebagai 

mekanisme sosial yang memastikan bahwa nilai-nilai tersebut dilembagakan dalam 

praktik bersama.55 Meskipun intensitasnya meningkat selama Ramadan, nilai-nilai 

tersebut meninggalkan jejak etis yang berkelanjutan dalam kehidupan sehari-hari.56 

Temuan ini memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan kajian Living 

Qur’an dan studi agama-lingkungan dengan menunjukkan bahwa pembentukan 

etika ekologis dapat berlangsung melalui praktik keagamaan yang hidup, 

kontekstual, dan berakar pada pengalaman umat.57 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa puasa Ramadan di Desa Bandar Labuhan 

berfungsi tidak hanya sebagai ibadah individual, tetapi sebagai praksis Al-Qur’an 

yang hidup dalam membentuk etika ekologis melalui praktik-praktik yang bersifat 

tubuh, komunal, dan bermuatan moral. Dengan menggunakan pendekatan Living 

Qur’an, artikel ini memperlihatkan bagaimana nilai-nilai Al-Qur’an diinternalisasi 

dan diwujudkan dalam kehidupan sehari-hari tanpa harus dinyatakan secara eksplisit 

sebagai wacana lingkungan. Praktik pengendalian diri, moderasi, dan tolong-

menolong yang dikembangkan selama Ramadan berkontribusi pada perilaku 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 259 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

ekologis konkret seperti pengurangan konsumsi, minimisasi limbah, dan tanggung 

jawab bersama terhadap sumber daya alam. 

Temuan ini menegaskan bahwa etika ekologis dalam komunitas Muslim tidak 

selalu lahir dari kesadaran lingkungan formal atau instruksi doktrinal, melainkan 

sering terbentuk melalui disiplin ritual yang berulang dan membentuk kebiasaan 

tubuh serta norma sosial. Dalam konteks ini, puasa berfungsi sebagai teknologi 

moral yang menghasilkan habitus ekologis, yakni orientasi berkelanjutan terhadap 

kecukupan, kepedulian, dan pengendalian diri dalam relasi manusia dengan 

lingkungan. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada diskursus ekologi Islam dengan 

menjembatani kesenjangan antara ideal normatif ekoteologi dan pengalaman 

keagamaan yang hidup. Penelitian ini juga menantang dikotomi antara kesalehan 

ritual dan tanggung jawab ekologis dengan menunjukkan bahwa praktik ibadah 

sehari-hari dapat menjadi sumber etika lingkungan yang efektif. Ke depan, 

penelitian komparatif di komunitas Muslim pedesaan dan perkotaan, serta dialog 

interdisipliner dengan sosiologi dan antropologi lingkungan, akan memperkaya 

kajian Living Qur’an dan memperkuat kontribusinya dalam menjawab tantangan 

ekologis kontemporer. 

 

 
Catatan Kaki 

1 Clive Hamilton, Defiant Earth: The Fate of Humans in the Anthropocene (Cambridge: Polity 

Press, 2017), 3–7. 
2 Lynn White Jr., “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis,” Science 155, no. 3767 (1967): 

1203–1207. 
3 Budhy Munawar-Rachman, “Dialog Agama dan Ekologi,” Jurnal Peradaban 4, no. 1 (2024): 

1–5. 
4 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: George 

Allen & Unwin, 1968), 87–92. 
5 Fazlur Rahman, Islam (Chicago: University of Chicago Press, 1979), 32–35. 
6 Fazlur Rahman, Major Themes of the Qur’an (Chicago: University of Chicago Press, 1980), 53–

55. 
7 Ibrahim Özdemir, “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a Qur’anic 

Perspective,” dalam Islam and Ecology: A Bestowed Trust, ed. Richard C. Foltz, Frederick M. Denny, 

dan Azizan Baharuddin (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), 243–252. 
8 Nur Nadya Fitriani dan Alya Azahra Maulida, “Mengatur Pola Hidup Sehat dengan Berpuasa 

Menurut Ajaran Islam,” Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya 2, no. 6 (2023): 719–731. 
9 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2007), 

15–18. 
10 Ahmad Rafiq, ed., Living Qur’an: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-Qur’an 

(Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja sama dengan Lembaga Ladang 

Kata, 2022), 23–25. 



260 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

 
11 Agus Jatmiko, “Pendidikan Berwawasan Ekologi: Realisasi Nilai-Nilai Ekologis dalam 

Pendidikan Agama Islam,” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 1 (2016): 48–50. 
12 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford, CA: Stanford University Press, 1990), 52–56. 
13 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 

1977). 
14 Sahiron Syamsuddin, Pendekatan Living Qur’an dalam Studi Al-Qur’an (Yogyakarta: Teras, 

2017), 15–18. 
15 Agus Jatmiko, “Pendidikan Berwawasan Ekologi: Realisasi Nilai-Nilai Ekologis dalam 

Pendidikan Agama Islam,” Al-Tadzkiyyah 7, no. 1 (2016): 48–50. 
16 Michel Foucault, The Care of the Self, trans. Robert Hurley (New York: Vintage Books, 1988), 

25–27. 
17 Muniri, Mahsun, & Nur Chotimah Azis, “Dari Tauhid ke Ekologi: Menemukan Kembali 

Spiritualitas Islam dalam Pelestarian Alam,” Al-Hikmah: Jurnal Hukum dan Keislaman 1, no. 2 

(2025): 101–104. 
18 Mujib Hendri Aji, Muhammad Zainul Hilmi, dan Mohammad Taufiq Rahman, “The Living 

Qur’an as a Research Object and Methodology in Qur’anic Studies,” Jurnal Iman dan Spiritualitas 

1, no. 1 (2021): 78–84. 
19 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2007), 

21–24. 
20 Ziauddin Sardar, Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text of Islam 

(Oxford: Oxford University Press, 2011), 178–180. 
21 John Bellamy Foster, Brett Clark, dan Richard York, The Ecological Rift: Capitalism’s War on 

the Earth (New York: Monthly Review Press, 2010), 112–114. 
22 Seyyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (London: George Allen & Unwin, 

1968), 87–90. 
23 Lara Deeb dan Mona Harb, Leisurely Islam: Negotiating Geography and Morality in Shi‘ite South 

Beirut (Princeton, NJ: Princeton University Press, 2013), 142–145. 
24 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford, CA: Stanford University Press, 1990), 53–56. 
25 Wawancara dengan informan (tokoh masyarakat), Desa Bandar Labuhan, Ramadan 1445 

H/2024 M. 
26 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2017), 

25–28. 
27 Wawancara dengan ibu rumah tangga dan panitia ifṭār, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024. 
28 Elinor Ostrom, Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective Action 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1990), 88–91. 
29 Wawancara dengan informan muda, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024. 
30 Seyyed Hossein Nasr, Religion and the Order of Nature (New York: Oxford University Press, 

1996), 92–95. 
31 Ahmad Rafiq, “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the Scripture,” 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469–484. 
32 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford: Stanford University Press, 1990), 53–57. 
33 Wawancara dengan imam masjid, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 1445 H / 2024 M. 
34 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: Unwin 

Paperbacks, 1990), 87–90. 
35 Sahiron Syamsuddin, Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis (Yogyakarta: Teras, 2017), 

29–32. 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 261 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

 
36 Ibrahim Özdemir, “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a Qur’anic 

Perspective,” dalam Islam and Ecology: A Bestowed Trust, ed. Richard C. Foltz, Frederick M. Denny, 

dan Azizan Baharuddin (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), 243–252. 
37 Wawancara dengan tokoh masyarakat, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024. 
38 Max Weber, The Sociology of Religion (Boston: Beacon Press, 1993), 54–56. 
39 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973), 89–92. 
40 Ahmad Rafiq, ed., Living Qur’an: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-Qur’an 

(Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja sama dengan Lembaga Ladang 

Kata, 2022), 97–99. 
41 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Stanford: Stanford University Press, 1990), 56–59. 
42 Wawancara dengan tokoh masyarakat Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2023. 
43 Observasi partisipatif peneliti selama kegiatan Ramadan di Desa Bandar Labuhan. 
44 Ahmad Rafiq, ed., Living Qur’an: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-Qur’an 

(Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja sama dengan Lembaga Ladang 

Kata, 2022), 23–25. 
45 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach (London: 

Routledge, 2006). 
46 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973). 
47 Catatan lapangan peneliti, Desa Bandar Labuhan. 
48 Pierre Bourdieu, Outline of a Theory of Practice (Cambridge: Cambridge University Press, 

1977). 
49 Wawancara dengan imam masjid setempat, Ramadan 2023. 
50 Heddy Shri Ahimsa-Putra, “The Living Qur’an: Beberapa Perspektif Antropologis,” Walisongo 

20, no. 1 (2012). 
51 Dokumentasi kegiatan berbagi ifṭār, Desa Bandar Labuhan. 
52 Observasi peneliti terhadap praktik konsumsi rumah tangga selama Ramadan. 
53 Ibrahim Özdemir, “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a Qur’anic 

Perspective,” dalam Islam and Ecology: A Bestowed Trust, ed. Richard C. Foltz, Frederick M. Denny, 

dan Azizan Baharuddin (Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003), 243–252. 
54 Wawancara kelompok dengan warga Desa Bandar Labuhan. 
55 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (London: Allen & 

Unwin, 1968). 
56 Catatan reflektif peneliti pasca-Ramadan. 
57 Anna Gade, “Tradition and Sentiment in Indonesian Environmental Islam,” Worldviews 16, 

no. 3 (2012). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



262 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

 

Daftar Pustaka 

Ahimsa-Putra, Heddy Shri. “The Living Al-Qur’an: Beberapa Perspektif 

Antropologi.” Walisongo: Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan 20, no. 1 (2012): 

235–260. 

Aji, Mujib Hendri, Muhammad Zainul Hilmi, and Mohammad Taufiq Rahman. 

“The Living Qur’an as a Research Object and Methodology in Qur’anic Studies.” 

Jurnal Iman dan Spiritualitas 1, no. 1 (2021): 78–84. 

Azis, Nur Chotimah. “Dari Tauhid ke Ekologi: Menemukan Kembali Spiritualitas 

Islam dalam Pelestarian Alam.” Al-Hikmah: Jurnal Hukum dan Keislaman 1, no. 

2 (2025): 99–114. 

Bourdieu, Pierre. Outline of a Theory of Practice. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1977. 

———. The Logic of Practice. Stanford, CA: Stanford University Press, 1990. 

Budhy Munawar-Rachman. “Dialog Agama dan Ekologi.” Jurnal Peradaban 4, no. 

1 (2024): 1–19. 

Deeb, Lara, and Mona Harb. Leisurely Islam: Negotiating Geography and Morality in 

Shi‘ite South Beirut. Princeton, NJ: Princeton University Press, 2013. 

Fitriani, Nur Nadya, and Alya Azahra Maulida. “Mengatur Pola Hidup Sehat 

dengan Berpuasa Menurut Ajaran Islam.” Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan 

Budaya 2, no. 6 (2023): 719–731. 

Foster, John Bellamy, Brett Clark, and Richard York. The Ecological Rift: 

Capitalism’s War on the Earth. New York: Monthly Review Press, 2010. 

Foucault, Michel. The Care of the Self. Translated by Robert Hurley. New York: 

Vintage Books, 1988. 

Gade, Anna M. “Tradition and Sentiment in Indonesian Environmental Islam.” 

Worldviews: Global Religions, Culture, and Ecology 16, no. 3 (2012): 263–285. 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973. 

Hamilton, Clive. Defiant Earth: The Fate of Humans in the Anthropocene. 

Cambridge: Polity Press, 2017. 

Jatmiko, Agus. “Pendidikan Berwawasan Ekologi: Realisasi Nilai-Nilai Ekologis 

dalam Pendidikan Agama Islam.” Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan Islam 7, no. 

1 (2016): 45–62. 

Nasr, Seyyed Hossein. Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man. 

London: George Allen & Unwin, 1968. 

———. Religion and the Order of Nature. New York: Oxford University Press, 

1996. 

Ostrom, Elinor. Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective 

Action. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. 



Living Qur’an dan Etika Ekologis: Puasa Ramadan sebagai Praksis Keagamaan….| 263 

Refleksi, Vol 24, No 2 (2025)   DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 

 

Özdemir, Ibrahim. “Toward an Understanding of Environmental Ethics from a 

Qur’anic Perspective.” In Islam and Ecology: A Bestowed Trust, edited by Richard 

C. Foltz, Frederick M. Denny, and Azizan Baharuddin, 3–37. Cambridge, MA: 

Harvard University Press, 2003. 

Rafiq, Ahmad, ed. Living Qur’an: Teks, Praktik, dan Idealitas dalam Performasi al-

Qur’an. Yogyakarta: Asosiasi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir se-Indonesia bekerja 

sama dengan Lembaga Ladang Kata, 2022. 

Rafiq, Ahmad. “The Living Qur’an: Its Text and Practice in the Function of the 

Scripture.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 22, no. 2 (2021): 469–

484. 

Rahman, Fazlur. Islam. Chicago: University of Chicago Press, 1979. 

———. Major Themes of the Qur’an. Chicago: University of Chicago Press, 

1980. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. 

London: Routledge, 2006. 

Sardar, Ziauddin. Reading the Qur’an: The Contemporary Relevance of the Sacred Text 

of Islam. Oxford: Oxford University Press, 2011. 

Syamsuddin, Sahiron. Metodologi Penelitian Living Qur’an dan Hadis. Yogyakarta: 

Teras, 2007. 

Weber, Max. The Sociology of Religion. Boston: Beacon Press, 1993. 

White, Lynn, Jr. “The Historical Roots of Our Ecologic Crisis.” Science 155, no. 

3767 (1967): 1203–1207. 

 

 

Sumber Tidak Terpublikasi/ Data Lapangan 

Catatan lapangan peneliti, Desa Bandar Labuhan. 

Catatan reflektif peneliti pasca-Ramadan. 

Dokumentasi kegiatan berbagi ifṭār, Desa Bandar Labuhan. 

Observasi partisipatif peneliti selama kegiatan Ramadan di Desa Bandar Labuhan. 

Observasi peneliti terhadap praktik konsumsi rumah tangga selama Ramadan. 

Wawancara dengan ibu rumah tangga dan panitia ifṭār, Desa Bandar Labuhan, 

Ramadan 2024. 

Wawancara dengan imam masjid, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 1445 H/2024. 

Wawancara dengan informan (tokoh masyarakat), Desa Bandar Labuhan, Ramadan 

1445 H/2024 M. 

Wawancara dengan informan muda, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024. 

 



264 | Fauzan Fahmi & Husnel Anwar Matondang 

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i2.49152 Refleksi, Vol 24, No 2 (2025) 

 

Wawancara dengan tokoh masyarakat Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2023. 

Wawancara dengan tokoh masyarakat, Desa Bandar Labuhan, Ramadan 2024. 

Wawancara kelompok dengan warga Desa Bandar Labuhan. 

 

 

 

 

 

 

 
Fauzan Fahmi, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam Negeri 

Sumatera Utara, Medan; Email: pojannn1@gmail.com 

Husnel Anwar Matondang, Fakultas Ushuluddin dan Studi Islam, Universitas Islam 

Negeri Sumatera Utara, Medan; Email: husnelanwar@uinsu.ac.id 

 

mailto:pojannn1@gmail.com
mailto:husnelanwar@

