21 Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial:
Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi

The Ethics of Emotion in Social Justice Practice:

A Philosophical Approach to Affection and Action

Rona Utami, Siti Murtiningsih, Amelsia Lintang Ardanandi
& Dela Khoirul Ainia

Abstract: Social justice within the framework of Pancasila often stands in contrast to the realities
of everyday life, which are marked by inequality, marginalization, and the erosion of human
dignity. This tension raises a fundamental philosophical question: how can social justice be mean-
ingfully enacted in a society fraught with emotional tensions and moral dilemmas? To date, stud-
ies on justice have largely focused on normative and structural aspects, while the role of emotion
in shaping moral awareness and ethical action has received relatively little attention. This re-
search seeks to understand how emotions—such as guilt, shame, anger, disappointment, and
love—influence moral perception and responses to injustice. It employs a qualitative approach
using a philosophical-interpretative method, combining philosophical literature reviews, emotion
theory, and in-depth interviews with purposively selected communities. Data collection was con-
ducted through literature studies and interviews, while analysis was carried out using thematic
interpretation and philosophical reflection. The findings reveal that emotions play a crucial role
in shaping ethical orientations toward justice. Guilt and shame act as catalysts for reflection and
solidarity, while anger, disappointment, and love serve as moral energies that drive active engage-
ment in the struggle for justice. These insights enrich the discourse of applied ethics by positioning
emotion as a vital foundation in the formulation and implementation of social justice.

Keywords: Pancasila; Ethics of Emotion; Social Justice

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License (CC BY 4.0);
Ev bttps://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | Rona Utami, Siti Murtiningsib, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

Abstrak: Keadilan sosial dalam kerangka Pancasila sering kali tidak sejalan dengan kehidupan
nyata yang dipenubi oleh ketimpangan, marginalisasi, dan hilangnya penghargaan terhadap
martabat manusia. Ketegangan ini memunculkan pertanyaan filosofis yang mendasar:
bagaimana keadilan sosial dapat dijalankan secara bermakna dalam masyarakat yang diliputi
ketegangan emosi dan dilema moral? Selama ini, kajian keadilan lebih banyak menitikberatkan
pada aspek normatif dan struktural, sementara peran emosi dalam membentuk kesadaran moral
dan tindakan etis belum banyak mendapat perhatian. Penelitian ini berupaya memahami
bagaimana emosi, seperti rasa bersalah, malu, marah, kecewa, dan cinta, mempengarubi persepsi
moral dan respons terhadap ketidakadilan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode filosofis-interpretatif, memadukan kajian pustaka filsafat, teori emosi, serta wa-
wancara mendalam dengan komunitas yang dipilih secara purposif. Pengumpulan data dil-
akukan melalui stud; literatur dan wawancara, sedangkan analisis dilakukan dengan pendeka-
tan interpretasi tematik dan refleksi filosofis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa emosi me-
mainkan peran penting dalam membentuk orientasi etis terhadap keadilan. Rasa bersalah dan
malu menjadi pemicu refleksi dan solidaritas, sedangkan kemarahan, kekecewaan, dan cinta
menjadi energi moral yang mendorong keterlibatan aktif dalam perjuangan keadilan. Temuan
ini memperkaya diskursus etika terapan dengan menempatkan emosi sebagai landasan penting
dalam perumusan dan pelaksanaan keadilan sosial.

Kata Kunci: Pancasila; Etika Emosi; Keadilan Sosial

Pendahuluan

Sila ke-5 Pancasila yang berbunyi “keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia”
memiliki tujuan untuk mewujudkan masyarakat adil dan makmur, masyarakat yang
bahagia, tidak ada penghinaan, dan tidak ada penindasan, atau Soekarno pada kur-
sus Pancasila tanggal 3 September 1958 di Istana Negara, Jakarta menyebutnya
dengan istilah exploitation de I'homme par 'homme.!

Pancasila tidak hanya berfungsi sebagai ideologi dan pedoman hidup bangsa,
tetapi juga sebagai pedoman ilmu pengetahuan. Melalui perspektif Rawls, keadilan
adalah suatu keutamaan dan ia melihat keadilan sebagai fzirness yang dapat diterima
dan didukung oleh berbagai kelompok yang memiliki kebebasan setara dan
menganggap bahwa penerimaan bukan karena tekanan dari berbagai pihak atau ke-
lompok tertentu, melainkan terjadi karena kesepakatan-kesepakatan yang fzir dalam
masyarakat.” Namun, meskipun Rawls menekankan pentingnya konsensus rasional
dan posisi setara dalam kerangka institusional, pendekatan ini belum sepenuhnya
menjangkau dimensi afektif yang membentuk komitmen moral dan respons sosial
terhadap keadilan. Dalam praktiknya, dukungan terhadap prinsip-prinsip keadilan
tidak hanya ditentukan oleh pertimbangan rasional, tetapi juga oleh emosi yang
menggerakkan individu untuk peduli, menolak, atau memperjuangkan suatu kon-
disi sosial.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 21

Lalu, mengapa etika emosi? Apa dan bagaimana etika emosi berperan dalam prak-
tik keadilan sosial? Sejauh ini pembahasan tentang keadilan sering kali dihadapkan
dengan lawan katanya: ketidakadilan. Misalnya, ketidakadilan di mata hukum,
ketidakadilan dalam pendidikan, kesehatan, ekonomi, dan sosial, dan lain se-
bagainya. Namun, terdapat hal mendasar tentang keputusan-keputusan moral sebe-
lum muncul masalah keadilan dan ketidakadilan tersebut yang sebetulnya dikelola
oleh emosi. Bentuk emosi berupa kemarahan dan kekecewaan misalnya, akan
mengarah pada respons negatif seperti reaksi konfrontatif terhadap isu ketidakadilan
sosial, dan juga respons positif berupa sikap dan perubahan yang lebih kritis dalam
menanggapi dan menyikapi suatu masalah. Bentuk emosi lain seperti rasa malu dan
bersalah (shame and guilty) dapat menjadi kekuatan kesadaran sosial setiap orang
dalam melakukan dan merespons suatu tindakan. Etika emosi mencoba memahami,
berekspresi, merespons dan menyampaikan keputusan secara etis sehingga praktik
keadilan sosial perlu dilihat dari perspektif ini. Pendekatan etika emosi dapat diara-
hkan secara konstruktif untuk menjalankan dan mengimplementasikan nilai-nilai
Pancasila. Etika emosi mencoba melihat bagaimana relevansinya dengan moral dan
tanggung jawab: bagaimana rasa bersalah dan malu harus dikelola dalam merespons
ketidakadilan; bagaimana rasa khawatir, marah, kecewa, dan emosi positif seperti
rasa cinta dapat menjadi sumber energi untuk meraih dan memperjuangkan keadi-
lan. Untuk itu penelitian ini akan mencoba menjawab pertanyaan dalam rumusan
masalah berikut: Bagaimana emosi berperan membentuk persepsi dan merespons
praktik keadilan sosial Pancasila?

Selama tahun 1960an dan 1970an, beberapa organisasi di Amerika Serikat (AS)
mengadakan pelatihan terkait ‘sensitivitas budaya’ dan ‘dinamika kelompok’ yang
bertujuan untuk mengubah sikap masyarakat terhadap kelompok marginal.
Kegiatan ini secara langsung mengatasi masalah distribusi kekuasaan yang tidak
merata di masyarakat. Tentu pelatihan tersebut sangat terkait dengan emosi, yang
sekaligus menunjukkan pentingnya pengelolaan emosi dalam setiap keputusan-
keputusan moral yang akan diambil. Etika emosi memberikan landasan untuk me-
mahami bagaimana emosi seseorang dan emosi kolektif masyarakat memengaruhi
persepsi, sikap, dan tindakan terhadap berbagai persoalan, termasuk ketidakadilan
sosial. Penelitian ini fokus pada praktik keadilan sosial Pancasila sebagai local
knowledge dan resources yang berkembang dalam kehidupan masyarakat Indonesia
dan harmonisasinya dengan etika emosi. Penelitian terkait emosi dan keadilan sosial
telah banyak dilakukan dalam berbagai disiplin ilmu. Namun demikian, upaya un-
tuk mengharmonisasikan etika emosi dengan nilai-nilai Pancasila, khususnya dalam
menganalisis praktik keadilan sosial Pancasila, masih jarang dijumpai.

Sejumlah penelitian sebelumnya dapat dijadikan pijakan awal untuk melihat
bagaimana emosi dan keadilan dipahami dalam konteks yang berbeda, sekaligus

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



22 | Rona Utami, Siti Murtiningsib, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

menunjukkan celah yang belum banyak dijelajahi. Salah satu studi yang relevan ada-
lah artikel Emotions and Challenges to Justice’ oleh Roberto Mordacci dan Francesca
Forle, yang menekankan peran penting emosi dalam tindakan politik. Penelitian ini
menunjukkan bagaimana emosi kolektif seperti ketakutan, kemarahan, keserakahan,
dan ketidakpercayaan terhadap institusi sering kali dimanipulasi dan diperkuat da-
lam wacana politik, sementara emosi positif seperti rasa hormat, harapan, dan soli-
daritas tidak cukup diarusutamakan untuk membentuk kebijakan yang lebih adil.
Penelitian lain oleh Benedetta Romano dalam artikel 7he Epistemic Value of Emo-
tions. Inquiries in Politics, Narrative and Ethics menyoroti bagaimana emosi memiliki
nilai epistemik, terutama dalam isu identitas dan kebudayaan nasional. Emosi dipo-
sisikan sebagai medium untuk memahami narasi etika dan politik yang berakar pada
pengalaman historis dan kultural suatu masyarakat.*

Sementara itu, Bainur Yelubayev dalam artikelnya John Rawls on Moral Emotions:
Guilt and Shame mengupas lebih dalam tentang peran emosi moral dalam teori
keadilan Rawls, khususnya emosi guilt dan shame sebagai bagian dari pembentukan
kesadaran etis individu dalam tatanan masyarakat yang adil.” Dalam konteks lokal,
Fransiskus Rino Suryanto dan Mathias Jebaru Adon melalui artikel Konsep Keadi-
lan Sosial dalam Sila Pancasila sebagai Upaya Mengatasi Intoleransi di Indonesia
Menurut Soekarno® menekankan pentingnya sila kelima Pancasila sebagai landasan
etik dan hukum dalam menghadapi intoleransi. Meskipun demikian, penelitian ini
lebih berfokus pada pendekatan normatif-hukum dan belum menyentuh dimensi
afektif dalam penerapan nilai keadilan sosial.

Dari kajian terhadap beberapa penelitian di atas, tampak jelas bahwa studi ten-
tang keadilan sosial dan emosi masih cenderung berjalan secara terpisah dalam dua
kerangka besar yang berbeda. Beberapa mencoba menempatkan emosi sebagai re-
spons kolektif terhadap persoalan politik, dan yang lain mengulas keadilan sosial
dalam kerangka normatif atau hukum. Di sisi lain, keadilan sosial lebih banyak diba-
has dalam koridor etika normatif, kontrak sosial, atau prinsip hukum dan kebijakan
yang sering-kali mengabaikan peran afeksi dalam membentuk persepsi keadilan di
tingkat akar rumput.” Maka dari itu, terdapat celah teoretis yang perlu diisi, yaitu
bagaimana etika emosi dapat digunakan sebagai pendekatan untuk memahami prak-
tik keadilan sosial menurut Pancasila. Penelitian ini menempatkan etika emosi se-
bagai landasan dalam membentuk persepsi dan merespons ketidakadilan melalui
keputusan-keputusan moral. Dengan demikian, penelitian ini dapat berkontribusi
menciptakan harmonisasi antara dimensi emosional individu dan nilai-nilai Pan-
casila dalam mewujudkan keadilan sosial secara kontekstual dalam kehidupan ber-
bangsa dan bernegara.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 23

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain filosofis-inter-
pretatif, yang sesuai dengan tujuan untuk memahami peran etika emosi dalam prak-
tik keadilan sosial berdasarkan nilai-nilai Pancasila. Sumber data terdiri dari literatur
filsafat dan teori emosi, serta wawancara mendalam dengan 10 narasumber yang
dipilih melalui purposive sampling berdasarkan relevansi pengalaman dan pema-
haman mereka terhadap isu keadilan sosial. Pengumpulan data dilakukan melalui
studi pustaka dan wawancara terbuka.

Semua data yang terkumpul kemudian dianalisis menggunakan interpretasi te-
matik untuk menemukan pola makna, dan dilanjutkan dengan refleksi filoso-
fis guna menafsirkan nilai-nilai etis di balik respons emosional terhadap ketidakadi-
lan. Desain ini dipilih karena memungkinkan eksplorasi yang mendalam terhadap
dimensi moral dan emosional yang tidak dapat dijangkau oleh pendekatan deskriptif
semata.

Studi Literatur
Penelitian ini bertumpu pada dua fondasi teoretis utama: etika emosi dan keadi-
lan sosial, yang keduanya dijelaskan melalui pendekatan filsafat dan teori sosial kon-
temporer. Oleh karena itu, pembahasan literatur dibagi ke dalam beberapa bagian:
1) Emosi sebagai Fenomena Afektif dan Kognitif;
Kajian tentang emosi dalam filsafat dan psikologi modern umumnya terbagi
dalam dua pendekatan. Pertama, emosi dipahami sebagai keadaan afektif yang
berkaitan dengan perasaan subjektif individu. Pendekatan ini dekat dengan
pandangan feeling theories yang diusung oleh William James, yang menya-
takan bahwa emosi adalah hasil dari persepsi atas perubahan fisiologis tubuh.®
Kedua, emosi dianggap sebagai keadaan mental intensional yang diarahkan
pada objek tertentu, dengan muatan kognitif tertentu.” Pendekatan ini
dikembangkan dalam cognitive theories of emotion seperti yang diajukan oleh
Martha Nussbaum, yang memandang emosi sebagai bentuk penilaian (judg-
ment) atas pentingnya suatu hal bagi kesejahteraan individu.' Perbedaan
pendekatan ini mencerminkan dua teori emosi: emosi sebagai respons afektif
dan sebagai hasil penilaian kognitif terhadap suatu keadaan.
2) Etika Emosi dan Dimensi Moralitas;
Etika emosi berkembang sebagai bagian dari etika terapan, dengan fokus pada
bagaimana emosi memengaruhi penilaian moral dan tindakan etis. Dalam
konteks ini, emosi seperti empati, rasa malu, marah, dan cinta menjadi ele-
men penting dalam menentukan keadilan atau ketidakadilan suatu tindakan.
Martha Nussbaum menegaskan bahwa emosi seperti cinta dan belas kasih
memiliki peran politik yang signifikan dalam membangun keadilan, terutama

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



24 | Rona Utami, Siti Murtiningsib, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

3)

4)

5)

dalam mendorong kesetaraan dan inklusi.'" Selain Nussbaum, Michael Slote
juga mengembangkan ethics of care yang berpijak pada nilai empati dan per-
hatian. Ia berargumen bahwa penilaian moral tidak bisa dilepaskan dari sen-
sitivitas terhadap penderitaan orang lain.'?

Emosi dan Imajinasi Moral;

Emosi kerap muncul saat individu menghadapi perubahan signifikan dalam
kehidupan mereka atau orang lain yang terkait. Menurut Goldie, emosi tidak
dapat dipisahkan dari kemampuan imajinatif, karena seseorang sering
menilai tindakan berdasarkan konsekuensi masa lalu, masa kini, dan masa
depan. Imajinasi moral ini membentuk perhatian etis terhadap nasib orang
lain, memperkuat komitmen terhadap keadilan.”” Kapasitas imajinatif ini
memungkinkan individu membayangkan nasib dan penderitaan orang lain,
serta menempatkan diri secara moral dalam posisi yang memungkinkan la-
hirnya tanggung jawab dan kepedulian. Imajinasi moral, dalam pandangan
Goldie, menjadi fondasi penting bagi perhatian etis terhadap orang lain dan
memperkuat komitmen terhadap nilai-nilai keadilan. Oleh karena itu, emosi
tidak hanya mencerminkan kondisi afektif individu, tetapi juga merupakan
sumber motivasi etis yang mendorong seseorang untuk bertindak secara adil
dan penuh empati dalam menghadapi realitas sosial yang timpang.

Emosi sebagai Sarana Transformasi Sosial;

Deborah Brewis menunjukkan bahwa emosi dapat dimobilisasi sebagai
kekuatan sosial untuk mendukung keberagaman dan keadilan.'* Dalam hal
ini, emosi seperti kasih sayang dan simpati tidak hanya menjadi reaksi per-
sonal, tetapi juga alat untuk membangun relasi sosial yang adil. Pendekatan
utilitarian dapat digunakan untuk menilai efektivitas emosi dalam mencapai
tujuan-tujuan sosial tertentu, seperti pengurangan ketimpangan, penguatan
solidaritas, dan perlindungan kelompok rentan. Dengan demikian, emosi
berperan tidak hanya dalam membentuk kesadaran moral, tetapi juga sebagai
medium etis dan strategis dalam praksis keadilan sosial.

Teori Keadilan Sosial;

Keadilan sosial dalam konteks Pancasila tidak hanya bersifat normatif, tetapi
juga menuntut implementasi konkret dalam kehidupan bermasyarakat dan
bernegara. Nilai-nilai keadilan sosial mengandung cita-cita tentang masyara-
kat yang setara, inklusif, dan berkeadaban, tidak ada ruang bagi penindasan,
ketimpangan struktural, dan diskriminasi atas dasar kelas, etnis, agama, atau
gender. Dalam tulisan ini, nilai-nilai keadilan sosial dipahami sebagai komit-
men etis untuk menjamin kesejahteraan bersama dan perlindungan atas mart-
abat manusia, bukan semata-mata sebagai prinsip hukum formal atau ke-

bijakan publik.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 25

Berbagai teori keadilan modern, seperti yang dikemukakan oleh John Rawls,
memberikan kerangka normatif yang penting untuk memahami keadilan se-
bagai fairness—yaitu keadilan yang disepakati secara bebas dan rasional oleh
individu yang setara dalam kebebasan dasar. Namun demikian, kerangka ter-
sebut cenderung mengedepankan aspek prosedural dan rasional, sementara
dimensi afektif yang melekat pada pengalaman keadilan dan ketidakadilan
masih kurang terartikulasikan. Dalam praktiknya, keadilan tidak hanya dijal-
ankan melalui sistem hukum atau institusi negara, tetapi juga melalui relasi
sosial yang dibentuk oleh emosi—seperti empati, simpati, kemarahan, rasa
malu, dan rasa bersalah.

Dengan demikian, pendekatan normatif perlu dilengkapi dengan perspektif
etika emosi untuk memahami bagaimana respons emosional warga negara
terhadap ketidakadilan dapat mendorong tindakan etis dan partisipasi sosial.
Dimensi emosional ini penting karena keadilan tidak hanya dipikirkan, tetapi
juga dirasakan dan dialami. Penckanan pada aspek emosi membuka ruang
bagi evaluasi moral yang lebih mendalam atas struktur sosial yang ada, serta
memperkuat peran afeksi dalam membentuk solidaritas dan transformasi so-
sial.

6) Integrasi Etika Emosi dan Keadilan Sosial Pancasila;

Penelitian ini berusaha mengisi kekosongan teoritis dengan mengintegrasi-
kan dimensi etika emosi dalam kerangka keadilan sosial Pancasila. Pendeka-
tan ini memungkinkan pemahaman baru tentang bagaimana emosi bukan
hanya refleksi personal, tetapi juga memiliki peran moral dan politis dalam
membentuk respons warga terhadap isu ketidakadilan.

Dengan membagi pembahasan literatur ke dalam enam bagian utama, penelitian
ini menunjukkan bahwa emosi bukan sekadar respons psikologis individual, melain-
kan fenomena kompleks yang memiliki daya moral dan sosial yang besar. Emosi
dapat membentuk cara seseorang memandang, menilai, dan merespons ketidakadi-
lan, sehingga menjadi elemen krusial dalam praktik keadilan sosial. Pendekatan ini
memberikan ruang untuk menilai bagaimana rasa cinta, marah, malu, empati, dan
harapan dapat menjadi kekuatan yang mendorong solidaritas, memperkuat
tanggung jawab sosial, dan menciptakan relasi yang lebih adil di tengah masyarakat
yang plural.

Hasil dan Pembahasan
Dimensi Emosi sebagai Respons terhadap Ketidakadilan

Emosi, sebagaimana Nussbaum mengatakan, bukan hanya tentang dorongan,
tetapi juga mengandung penilaian yang memiliki komponen evaluatif."” Hal ini
menunjukkan peran emosi menjadi sangat penting dalam menentukan penilaian

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



26 | Rona Utami, Siti Murtiningsib, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

dan sikap apa yang akan diambil oleh seseorang. Emosi bisa dikatakan sebagai fe-
nomena yang cukup kompleks karena melibatkan berbagai entitas dan keadaan
mental yang berada pada berbagai tingkatan ontologis. Jika melihat dari sisi kom-
pleksitasnya, pendeskripsian tentang emosi membutuhkan konsep dan pendekatan
yang beragam. Maka, penggunaan perspektif yang multidisiplin dan deskripsi multi-
level tentang berbagai karakteristik dan komponen emosi sangat diperlukan.'®

Kajian tentang emosi sudah dibahas sejak lama oleh berbagai disiplin ilmu, antara
lain psikologi, antropologi, serta filsafat. Sepanjang sejarah banyak filsuf yang telah
mengamati bahwa emosi dapat memainkan peran yang signifikan, bahkan besar,
dalam mempengaruhi manusia berperilaku. Kajian ini juga mengatakan bahwa nalar
tidak selalu menjadi yang utama dalam pengambilan keputusan yang dilakukan oleh
manusia. Oleh karena itu, berbagai tindakan sering-kali dilakukan karena emosi,
seperti rasa cinta, kebencian, ketakutan, atau bahkan harapan bukan karena hasil
dari penalaran. Pada kenyataannya, manusia memang mengalami berbagai macam
emosi dalam ranah sosial, baik yang ‘positif’ maupun yang ‘negatif’. Sering-kali
muncul pertanyaan tentang apakah emosi berperan dalam memotivasi keputusan
dan Tindakan." Kita dapat mengambil contoh saat seseorang merasa marah ter-
hadap suatu keadaan tidak puas dan tidak setuju dengan kebijakan politik tertentu,
maka sikap yang dikeluarkan dari emosi tersebut adalah melakukan protes atau ikut
berdemonstrasi. Atau, jika seseorang merasakan kesedihan karena kehilangan orang
yang dicintai, ia akan mengenangnya dengan mendatangi tempat-tempat indah yang
pernah dikunjungi bersama. Hal ini menunjukkan sikap seseorang dalam
melakukan suatu tindakan sangat melibatkan emosi.

Pandangan di atas sejalan dengan konsep empiris tradisional'® yang berpendapat
bahwa emosi adalah pendorong tindakan yang muncul dari pikiran atau persepsi
dan mendorong subjeknya untuk segera bertindak. Hume menyebutnya sebagai
“hasrat langsung” (direct passions) yang meliputi keinginan dan ketidaksukaan, keg-
embiraan dan kesedihan, harapan dan ketakutan, kemarahan dan kebaikan hati,
serta yang lainnya. Bagi Hume, emosi-emosi ini adalah perasaan batin yang memiliki
kualitas yang berbeda satu dengan yang lain. Namun, setiap contoh emosi pada saat
yang sama bisa bervariasi tergantung pada seberapa kuat atau lemah perasaan yang
terkandung di dalamnya serta seberapa besar atau kecil kekuatannya.

Pemikiran Hume mengenai “hasrat langsung” menegaskan bahwa emosi mem-
iliki dimensi motivasional yang inheren dalam pengalaman manusia. Emosi tidak
sekadar menjadi efek pasif dari stimulus eksternal, melainkan bagian integral dari
mekanisme evaluatif yang mengarahkan tindakan moral. Dalam konteks keadilan
sosial, hal ini menjadi sangat relevan karena emosi seperti kemarahan terhadap
ketimpangan atau rasa malu atas ketidakadilan yang disaksikan, dapat menjadi ka-
talisator bagi lahirnya komitmen moral untuk melakukan perubahan. Sebagaimana

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 27

ditunjukkan dalam teori-teori kontemporer tentang afeksi moral, evaluasi emosional
terhadap suatu kondisi sosial tidak hanya merefleksikan persepsi etis, tetapi juga
menggugah tanggung jawab individu untuk bertindak sesuai dengan nilai keadilan."

Lebih jauh, pendekatan empiris ini telah memperluas cakrawala pemahaman kita
terhadap peran emosi dalam diskursus etika dan filsafat politik. Ketika seseorang
merasakan simpati atau empati, ia tidak hanya menyadari penderitaan orang lain,
tetapi secara aktif tergerak untuk memperbaiki situasi tersebut. Emosi dalam hal ini
bukan bersifat solipsistik atau privat semata, melainkan juga bersifat intersubjektif,
karena menyangkut relasi dengan orang lain dalam konteks sosial. Hal ini menjadi-
kan emosi sebagai medium yang menghubungkan pengalaman pribadi dengan
struktur sosial yang lebih luas. Oleh karena itu, dalam kerangka keadilan sosial,
emosi tidak dapat dipisahkan dari ranah publik dan praksis etis, ia membentuk dan
memandu bagaimana individu memahami peran mereka sebagai agen moral dalam
masyarakat yang plural dan kompleks.

Pengalaman ketidakadilan dalam kehidupan sangat berkaitan dengan emosi. Hal
ini ditunjukkan dari reaksi emosional yang terjadi ketika seseorang mengalami ketid-
akadilan, contohnya rasa benci, marah, dan kecewa yang muncul sebagai respons
alami dari apa yang mereka rasakan. Dalam “Emotions and challenges to justice”,
Mordacci & Francesca Forle?! mengatakan bawah beberapa emosi negatif yang
dirasakan oleh manusia sering dimanipulasi, seperti ketakutan, kebencian, keseraka-
han, ketidakpercayaan, dan kurangnya penghargaan terhadap hak asasi manusia. Se-
mentara emosi yang lebih positif, seperti rasa hormat, harapan, solidaritas, dan
kebersamaan, dirasa tampak kurang kuat untuk mendorong terciptanya kebijakan-
kebijakan yang adil.

Namun demikian, emosi seperti rasa bersalah (guilt) dan rasa malu (shame) juga
memainkan peran moral yang tidak kalah penting. Rasa bersalah dapat menjadi
dorongan untuk memperbaiki kesalahan, membangun empati terhadap penderitaan
orang lain, dan menciptakan dasar bagi rekonsiliasi sosial. Dalam konteks ini, rasa
bersalah bukanlah beban semata, melainkan bentuk kesadaran etis yang produktif.**
Di sisi lain, rasa malu lebih kompleks, karena dapat berfungsi sebagai mekanisme
sosial yang menjaga norma-norma budaya, tetapi juga bisa menekan suara korban
dan mencegah kritik terhadap ketidakadilan struktural. Di banyak masyarakat
kolektif, seperti di Asia, rasa malu sering kali berkaitan erat dengan kehormatan
keluarga atau komunitas, schingga emosi ini menjadi alat kontrol sosial yang kuat.”

Maka, dalam menghadapi ketidakadilan, pengelolaan emosi seperti rasa malu dan
rasa bersalah harus dilihat dalam kerangka budaya dan etika yang lebih luas. Apakah
rasa bersalah muncul dari empati atau dari tekanan eksternal? Apakah rasa malu
muncul karena pelanggaran nilai yang adil, atau karena tunduk pada sistem yang

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



28 | Rona Utami, Siti Murtiningsib, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

menindas? Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi penting untuk menilai sejauh mana
emosi bisa menjadi kekuatan pembebas, alih-alih menjadi alat penindasan.

Emosi sebagai Energi Moral: Dari Cinta hingga Kemarahan

Emosi positif berupa rasa cinta memiliki peran penting dalam memahami relasi
antara emosi dan keadilan. Dalam hal ini diyakini bahwa cinta berfungsi sebagai
kekuatan moral yang dapat mengarahkan upaya untuk mencapai dan menciptakan
keadilan dalam kehidupan bermasyarakat. Pada konteks ini, rasa cinta meliputi rasa
kasih dan sayang terhadap sesama manusia, serta dedikasi terhadap prinsip keadilan.
Cinta memupuk rasa empati, perhatian, dan solidaritas, bahkan rasa adil yang
memungkinkan seseorang untuk memperlakukan satu sama lain dengan penuh
martabat dan hormat. Ketika cinta mengarahkan tindakan manusia, ia mendorong
kepedulian terhadap kesejahteraan orang lain, menginspirasi usaha untuk mengu-
rangi penderitaan, dan berjuang melawan ketidakadilan. Cinta, dalam pengertian
ini, dapat menjadi fondasi etika yang lebih mendalam karena ia mampu menggerak-
kan orang untuk berkomitmen pada prinsip-prinsip keadilan bukan semata-mata
karena kewajiban, melainkan karena kepedulian yang tulus terhadap orang lain. Da-
lam kerangka ini, cinta tidak hanya dimaknai sebagai afeksi interpersonal, tetapi juga
sebagai orientasi etis yang melibatkan komitmen terhadap nilai-nilai keadilan so-
sial.?* Ta melampaui kepentingan individual dan menjadi dorongan afektif yang me-
numbuhkan tanggung jawab moral kolektif.” Sebagaimana dikemukakan oleh Mar-
tha Nussbaum, cinta yang terarah secara reflektif dapat menjadi landasan bagi kead-
ilan global karena ia memperluas lingkar empati manusia kepada yang asing dan
berbeda. Dalam bukunya “Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions”
bahwa cinta dapat mengatasi kebencian, pengucilan, dan permusuhan terhadap
orang lain.”® Hal ini menunjukkan betapa pentingnya emosi cinta dalam mencip-
takan ruang yang adil bagi setiap individu. Bagi Nussbaum, cinta tidak hanya soal
emosi yang dirasakan secara personal, tetapi juga memiliki dimensi sosial yang cukup
kuat dan memiliki dampak etis yang signifikan dalam membangun serta mencip-
takan lingkungan yang inklusif, adil, dan penuh penghargaan terhadap keberaga-
man.

Hasil wawancara yang dilakukan peneliti juga mendukung gagasan tentang pent-
ingnya peran emosi. Sebagian besar narasumber sepakat mengatakan bahwa pengel-
olaan emosi sangat diperlukan karena berkaitan erat dengan cara seseorang berting-
kah laku dan mengambil sikap tertentu dalam menghadapi situasi ketidakadilan.
Mereka menekankan bahwa setiap individu perlu memiliki kepekaan sosial yang
tinggi dan tenggang rasa dalam kehidupannya. Dalam konteks pertanyaan penelitian
ini, yaitu bagaimana emosi seperti rasa bersalah dan malu harus dikelola dalam

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 29

merespons ketidakadilan, narasumber menyatakan bahwa rasa bersalah dapat men-
jadi cermin evaluatif atas tindakan masa lalu, sementara rasa malu dapat memuncul-
kan kesadaran etis atas relasi sosial yang timpang. Ketika dikelola secara reflektif,
kedua emosi ini menjadi pendorong untuk memperbaiki tindakan dan membentuk
komitmen terhadap perubahan yang lebih adil.

Lebih lanjut, emosi seperti rasa khawatir, marah, dan kecewa diakui sebagai reaksi
wajar terhadap pengalaman ketidakadilan struktural maupun interpersonal. Namun,
jika dikelola secara destruktif, emosi-emosi ini dapat memperburuk polarisasi sosial.
Sebaliknya, ketika diarahkan secara konstruktif, emosi tersebut menjadi sumber en-
ergi moral yang mendorong resistensi terhadap ketimpangan dan tindakan afirmatif
untuk memperjuangkan hak-hak yang terpinggirkan. Emosi cinta, misalnya, me-
mainkan peran penting dalam mendorong empati, toleransi, dan kesediaan untuk
menerima perbedaan. Cinta memungkinkan seseorang untuk merasakan kedekatan
dan keterikatan yang lebih mendalam terhadap orang lain, sehingga dapat mem-
bantu menciptakan ruang sosial yang lebih inklusif dan berkeadilan. Selain itu, cinta
juga mampu meredam kecenderungan seseorang untuk memusuhi atau mengucil-
kan orang lain, bahkan dapat berkontribusi dalam menciptakan interaksi yang lebih
positif dan transformatif dalam masyarakat. Pada akhirnya, cinta yang dimaknai se-
bagai energi etis, menjadi fondasi penting dalam membangun kehidupan bersama
yang lebih harmonis dan berkeadilan sosial bagi seluruh masyarakat.

Keadaan tersebut sejalan dengan gagasan Aristoteles yang mengatakan bahwa jika
kita ingin memahami kebajikan sebagai bagian sifat manusia, maka kita harus men-
elusuri terlebih dahulu kaitan antara tindakan dan emosi.” Lebih jauh Roberts men-
jelaskan bahwa seseorang yang memiliki kebajikan dalam keadilan adalah seseorang
yang memiliki hasrat terhadap keadaan yang adil. Mereka yang adil tidak hanya
memiliki kecenderungan untuk bertindak dan mewujudkan suatu keadaan berkead-
ilan, tapi juga mampu merespons ketidakadilan dengan emosi-emosi tertentu.
Misalnya, mereka akan marah kepada pelaku ketidakadilan (yang akan berubah
menjadi rasa bersalah jika ternyata mereka sendiri yang menjadi pelaku), dan akan
merasa sedih terhadap situasi yang tidak adil.”® Kebajikan dalam konteks ini tidak
hanya berkaitan dengan tindakan rasional, tetapi juga tentang keterlibatan emo-
sional. Emosi yang kita rasakan saat marah atau sedih terhadap keadaan tertentu,
jika terintegrasi dengan kebajikan akan memberi dimensi yang lebih menyeluruh
dan mendalam bagi seseorang untuk menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan. Pada
akhirnya, emosi cinta dapat membuat seseorang memberi respons terhadap ketid-
akadilan bukan dengan keinginan untuk membalas dendam, tetapi dengan
dorongan positif untuk memperbaiki dan memulihkan keadaan.

Pendekatan ini menunjukkan bahwa emosi bukanlah gangguan terhadap pen-
alaran moral, melainkan justru unsur konstitutif dalam pembentukan kebajikan

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



30 | Rona Utami, Siti Murtiningsih, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

moral. Dalam tradisi filsafat moral kontemporer, Martha Nussbaum juga menegas-
kan bahwa emosi mengandung penilaian evaluatif (value judgment) yang menc-
erminkan bagaimana individu memaknai dan merespons dunia secara moral.”
Artinya, ketika seseorang merasa marah, malu, atau bersalah atas suatu ketidakadi-
lan, ia sebenarnya sedang mengekspresikan suatu penilaian etis tentang apa yang
benar atau salah. Emosi dalam hal ini bertindak sebagai penggerak motivasional yang
tidak hanya mendorong aksi, tetapi juga memperdalam dimensi reflektif dalam
proses pengambilan keputusan moral. Dengan demikian, integrasi antara kebajikan
dan emosi memungkinkan terbentuknya keadilan yang tidak hanya bersifat
prosedural, tetapi juga personal dan relasional. Ini penting terutama dalam konteks
masyarakat yang plural, di mana kepekaan terhadap penderitaan orang lain dan
keterlibatan emosional menjadi prasyarat etis bagi solidaritas sosial yang otentik.*

Kemarahan dan Keadilan Sosial

Emosi marah memiliki peran yang sangat penting dalam politik, hal ini
diungkapkan oleh Thompson dalam “Anger and the Struggle for Justice”. Ia men-
jelaskan dua gagasan yang berbeda namun saling berkaitan terhadap pembahasan
tentang pentingnya emosi marah ini. Menurutnya, emosi marah dalam politik mem-
iliki dua fungsi utama, yaitu untuk memobilisasi dan sebagai respons terhadap ketid-
akadilan. Marah akan memberi motivasi pada seseorang untuk bertindak secara
politis, terutama dalam melawan ketidakadilan yang mereka rasakan. Dalam filsafat
politik, emosi marah menjadi sangat relevan dalam perdebatan tentang keadilan, se-
mentara dalam ilmu politik, emosi marah berperan dalam perjuangan kekuasaan,
memperoleh status, dan sebagai sumber daya.’’ Ketidakadilan dianggap sebagai
alasan utama yang mendorong orang untuk berkumpul dan bertindak. Mereka ter-
motivasi untuk melakukan mobilisasi karena ingin mengatasi ketidakadilan yang
ada. Mengutip Aristoteles, Thompson juga mengatakan bahwa emosi memiliki
peran penting dalam memahami alasan di balik suatu tindakan yang dilakukan
seseorang. Setiap emosi yang berhubungan dengan pengalaman berupa rasa senang
atau rasa sakit, dapat memotivasi seseorang untuk mengambil tindakan tertentu.’
Tak terkecuali dalam hal ini adalah emosi marah yang dapat memacu seseorang un-
tuk memberikan reaksi.

Terdapat temuan yang menarik dari hasil wawancara yang dilakukan dalam
penelitian ini. Sebagian besar berpendapat perlunya meredam emosi dengan tenang
walau dalam keadaan marah. Hal ini menunjukkan bahwa kemampuan mengelola
emosi dianggap penting untuk menjaga situasi tetap kondusif dan mencegah dam-
pak negatif yang mungkin terjadi akibat ledakan emosi. Selain itu, pandangan ini
mencerminkan kesadaran akan pentingnya pengendalian diri dalam menghadapi
konflik atau situasi yang memicu amarah, seperti ketiadikadilan. Namun, tantangan

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 31

dalam pengelolaan emosi juga terletak pada keberagaman orang-orang di lingkungan
sosial. Tidak semua orang memiliki sikap atau pandangan yang sama, karena setiap
individu mempunyai keinginan dan perspektif masing-masing. Salah satu partisipan
wawancara mengungkapkan bahwa keadilan sosial tidak berarti memperlakukan
semua orang secara sama, tetapi memberikan sesuatu yang pantas sesuai dengan kon-
disi masing-masing individu. Keadilan, menurutnya, adalah sesuatu yang harus
dikomunikasikan untuk mencapai kesepahaman antar sesama anggota masyarakat.
Dengan demikian, pengelolaan emosi tidak hanya menjadi persoalan individu saja,
tetapi juga bagian dari interaksi sosial yang lebih luas.

Temuan ini menunjukkan adanya hubungan erat antara pengelolaan emosi dan
respons terhadap ketidakadilan dalam konteks kehidupan sosial. Meskipun emosi
seperti marah dapat menjadi reaksi spontan terhadap situasi yang tidak adil, wa-
wancara memperlihatkan bahwa banyak individu lebih memilih untuk menahan
dan mengelola amarah mereka secara tenang. Ini menandakan bahwa terdapat
kesadaran bahwa emosi yang dikelola dengan baik dapat mencegah konflik sosial
yang destruktif dan justru mengarahkan individu pada bentuk perjuangan keadilan
yang lebih konstruktif. Dalam konteks ini, pengendalian diri tidak berarti menekan
emosi secara total, tetapi mengarahkan emosi seperti rasa marah atau kecewa agar
menjadi energi moral dalam mendorong perubahan sosial. Pengalaman emosi seperti
rasa bersalah dan malu juga tercermin dalam narasi partisipan, yang menilai bahwa
ketidakadilan bukan hanya persoalan hukum atau strukeural, tetapi juga
menyangkut kepekaan etis terhadap sesama. Dengan demikian, pengelolaan emosi
tidak hanya menjadi ranah pribadi, tetapi berperan dalam membangun komunikasi
antar-anggota masyarakat yang dilandasi oleh empati, pengakuan atas perbedaan,
dan pencarian keadilan yang bersifat dialogis dan reflektif.

Nussbaum menguraikan analisis mendalam tentang kemarahan yang banyak
dibahas dalam literatur filsafat dan juga dalam kehidupan sehari-hari:*’

1) Kemarahan dianggap perlu sebagai respons terhadap ketidakadilan untuk
menjaga martabat dan rasa hormat pada diri sendiri;

2) Kemarahan terhadap perilaku yang salah dianggap penting untuk menun-
jukkan tindakan yang dilakukan harus bertanggung jawab;

3) Emosi marah dianggap sebagai elemen pokok dalam upaya melawan ketid-
akadilan;

Lebih jauh, pandangan ini menekankan bahwa kemarahan adalah cara alami
manusia untuk merespons ketidakadilan atau perlakuan yang tidak adil yang mereka
dapatkan atau rasakan. Ketika seseorang diperlakukan dengan tidak hormat atau
hak-haknya dilanggar, kemarahan berfungsi untuk menegaskan bahwa individu ter-
sebut berharga dan pantas dihormati. Selain itu, kemarahan juga harus dipahami

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



32 | Rona Utami, Siti Murtiningsih, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

sebagai alat evaluasi moral yang menunjukkan bahwa perilaku salah akan men-
imbulkan konsekuensi dan bahwa orang yang melakukan kesalahan harus ber-
tanggung jawab atas tindakannya. Akhirnya, kemarahan juga sering menjadi motor
penggerak dalam perjuangan melawan ketidakadilan, baik itu dalam konteks indi-
vidu maupun kolektif.

Walaupun emosi marah sering dianggap penting dalam melawan ketidakadilan,
kemarahan juga memiliki risiko besar yang mengarah pada sikap balas dendam.
Balas dendam ini tidak hanya merusak hubungan sosial, tetapi juga dapat meng-
hambat pencapaian keadilan yang lebih besar. Untuk mengatasi dilema ini, Martha
Nussbaum menawarkan konsep rransitional anger atau kemarahan transisional se-
bagai alternatif yang lebih konstruketif.

Transitional anger sebagaimana dikemukakan oleh Nussbaum bukanlah kema-
rahan yang menuntut pembalasan atau hukuman, melainkan bentuk kemarahan
yang bertransformasi menjadi dorongan untuk perubahan yang positif dan solutif.
Dalam konteks ini, kemarahan tidak dilenyapkan, tetapi diarahkan untuk mengatasi
akar permasalahan ketidakadilan secara konstruktif. Hal ini menjawab pertanyaan
penting dalam penelitian ini tentang bagaimana emosi, khususnya kemarahan, dapat
menjadi sumber energi moral untuk memperjuangkan keadilan tanpa terjebak da-
lam spiral kekerasan atau permusuhan. Emosi yang dikelola secara etis dapat menya-
lurkan ketidakpuasan terhadap ketimpangan sosial menjadi tindakan kolektif yang
berlandaskan empati, cinta kasih, dan komitmen pada perbaikan.

Kemarahan Transisional dalam Kerangka Keadilan Sosial

Nussbaum meyakini bahwa salah satu fungsi positif kemarahan adalah sebagai
tanda bahwa ada sesuatu yang salah, ketidakadilan, atau pelanggaran yang kita rasa-
kan. Dalam hal ini, kemarahan berfungsi sebagai “alarm emosional” yang menun-
jukkan bahwa tindakan atau peristiwa tertentu telah melanggar nilai-nilai tertentu.’*
Namun, tentu saja kemarahan harus diarahkan dengan bijak, karena jika tidak
dikelola dengan baik, maka kemarahan justru akan menjadi destruktif dan mengarah
pada tindakan balas dendam.

Melalui hasil wawancara yang dilakukan dalam penelitian ini, menekankan pent-
ingnya pengelolaan emosi, khususnya emosi marah, dalam interaksi sosial. Pan-
dangan ini relevan dengan gagasan bahwa kemarahan, jika tidak dikelola dengan
baik, dapat memicu pemaksaan kehendak atau konflik. Hal ini terjadi karena setiap
individu memiliki pandangan, nilai, atau kepentingan yang berbeda, dan perbedaan
tersebut sering kali menjadi pemicu kemarahan. Hasil wawancara menekankan pent-
ingnya menyadari bahwa pendapat orang lain tidak selalu sama dengan pendapat
kita. Dalam konteks emosi marah, ini menunjukkan perlunya kemampuan untuk

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 33

memahami perbedaan sudut pandang sebagai langkah awal menuju pengelolaan
emosi.

Selain rasa malu dan bersalah, emosi kecewa dan khawatir juga muncul kuat da-
lam pengalaman para partisipan. Emosi ini umumnya timbul ketika mereka melihat
ketidakadilan terjadi secara berulang tanpa penyelesaian yang adil. Namun,
kekecewaan ini bukan berarti menyerah, melainkan berubah menjadi keprihatinan
dan kepedulian terhadap nasib orang lain. Dalam beberapa kasus, rasa khawatir
menjadi motivasi untuk mengambil tindakan preventif terhadap potensi ketimpan-
gan yang lebih besar di masa depan. Pengelolaan emosi semacam ini menunjukkan
bagaimana perasaan negatif dapat diolah menjadi kesadaran kritis yang membentuk
komitmen etis dan memperkuat solidaritas sosial.” Sebagai perbandingan, emosi
positif seperti harapan dan cinta sering menjadi energi yang paling bertahan lama
dalam perjuangan keadilan. Beberapa partisipan menyatakan bahwa tanpa cinta ter-
hadap sesama manusia atau harapan akan perubahan, perjuangan melawan ketid-
akadilan akan terasa terlalu berat dan melelahkan. Emosi positif tidak meniadakan
emosi negatif, melainkan berfungsi sebagai penyeimbang agar perjuangan tetap be-
rakar pada kasih sayang, bukan kebencian.

Nussbaum membahas tentang kemungkinan adanya jenis kemarahan yang dapat
diarahkan pada tindakan kebaikan, bahwa kemarahan tidak selalu melibatkan
keinginan untuk membalas. Ia menyebut emosi ini dengan istilah 77ansition-An-
ger atau Kemarahan Transisional®* Kemarahan transisional dianggap tidak terjebak
dalam siklus kebencian ataupun balas dendam, tetapi justru berfungsi sebagai
dorongan awal untuk merespons ketidakadilan. Kemarahan ini digunakan untuk
memotivasi tindakan menuju solusi yang lebih rasional dan berorientasi pada ke-
baikan. Masih dalam 77ansitional Anger, Nussbaum mengutip Aristoteles yang
mengatakan bahwa orang yang dapat mengelola kemarahan dengan baik cenderung
lebih mudah memahami bagaimana posisi dan motif orang lain dalam bertindak.’”
Dengan melihat suatu keadaan dari sudut pandang orang lain, kita dapat lebih fokus
pada cara memperbaiki kesalahan dan kerugian, kita tidak lagi sepenuhnya fokus
pada diri sendiri, termasuk menghindari balas dendam. Fokus utama emosi ini ada-
lah pada kesejahteraan bersama dan pencegahan ketidakadilan di masa yang akan
datang. Di titik ini, menjadi jelas bahwa pengelolaan emosi tidak hanya berkaitan
dengan kemampuan personal mengontrol diri, tetapi juga merupakan bagian dari
tindakan sosial yang bertanggung jawab. Dalam masyarakat multikultural dan dem-
okratis, seperti yang diidealkan oleh Pancasila, keterampilan mengelola emosi sangat
dibutuhkan agar perbedaan tidak melahirkan konflik yang destruktif. Sebaliknya,
perbedaan justru dapat menjadi sumber kekuatan bila direspons dengan empati,
penghargaan, dan keadilan. Dengan kata lain, etika emosi dalam konteks keadilan

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



34 | Rona Utami, Siti Murtiningsih, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

sosial memerlukan kesadaran dialogis yang terbuka dan kepekaan intersubjektif un-
tuk memahami posisi orang lain secara utuh.?®

Pandangan Nussbaum tentang kemarahan transisional sangat relevan dengan
prinsip Keadilan Sosial dalam Pancasila, yang menekankan pentingnya distribusi
keadilan dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat. Keadilan Sosial tidak hanya
berkaitan dengan pemerataan, tetapi juga dengan cara kita menyelesaikan konflik
dan ketidakadilan secara adil dan bijaksana. Kemarahan transisional, yang tidak ter-
jebak dalam lingkaran kebencian atau balas dendam, dapat menjadi dorongan awal
untuk memperbaiki situasi yang tidak adil dan menawarkan solusi yang rasional
serta berorientasi pada kebaikan bersama. Kemarahan yang dikelola dengan baik
dapat menjadi katalis untuk mendorong perubahan struktural demi menciptakan
masyarakat yang berkeadilan sosial.

Lebih dari sekadar dorongan psikologis, emosi positif seperti cinta memiliki peran
penting dalam membentuk cara pandang dan respons masyarakat terhadap keadilan
sosial. Cinta, dalam pengertian luas, mencakup perasaan kasih sayang, kepedulian,
dan hubungan emosional antar-individu. Emosi ini berfungsi sebagai kekuatan
moral yang menumbuhkan rasa solidaritas, empati, serta penghormatan terhadap
harkat dan martabat manusia. Ketika cinta dihadirkan dalam ruang sosial dan poli-
tik, maka ia mampu menggerakkan tindakan melawan ketidakadilan bukan karena
tekanan dari aturan hukum, melainkan karena hasrat tulus untuk mewujudkan ke-
hidupan yang lebih adil dan berperikemanusiaan. Cinta berkontribusi dalam men-
ciptakan ruang sosial yang ramah terhadap keberagaman, mendorong keterbukaan
dalam dialog, dan mengedepankan rekonsiliasi atas luka sosial yang pernah terjadi.
Dalam kerangka keadilan sosial berdasarkan Pancasila, cinta dapat dimaknai sebagai
energi pemersatu yang menegaskan pentingnya semangat gotong royong dan mem-
perkuat keadilan yang berpijak pada relasi antar manusia, bukan sekadar persoalan
distribusi ekonomi. Oleh karena itu, baik emosi negatif seperti kemarahan yang
transformatif, maupun emosi positif seperti cinta, memiliki nilai etis yang signifikan
dalam memengaruhi kesadaran moral dan keterlibatan aktif dalam upaya
mewujudkan keadilan sosial.

Dari sudut pandang ini, emosi bukan sekadar respons afektif saja tetapi juga sa-
rana moral dan politis yang membentuk cara kita menanggapi ketimpangan serta
merumuskan masa depan sosial yang lebih adil. Dalam kerangka nilai-nilai Pan-
casila, emosi yang dikembangkan secara bijak menjadi pilar utama dalam merancang
etika kewargaan yang kritis, inklusif, dan berorientasi pada kesejahteraan kolektif.

Etika emosi tidak dapat dipisahkan dari proses pembentukan kesadaran moral
dan praktik keadilan sosial. Emosi yang dikelola dengan baik membentuk ruang di-
alog saat warga negara tidak hanya menuntut keadilan, tetapi juga bersedia

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 35

mendengar, memahami, dan berbagi tanggung jawab dalam memperbaiki relasi so-
sial yang timpang. Etika emosi memberi tempat bagi rasa malu untuk mengingatkan
kita pada tanggung jawab kolektif, rasa bersalah untuk mengoreksi ketidaktepatan
tindakan, dan rasa cinta untuk menyatukan keberagaman dalam semangat solidari-
tas. Ketika emosi ini dipahami sebagai bagian dari praksis keadilan, maka perjuangan
melawan ketidakadilan menjadi lebih manusiawi dan menyentuh akar-akar terdalam
dari kehidupan bersama.

Lebih jauh, pendekatan ini menunjukkan bahwa keadilan bukan semata persoa-
lan struktur, melainkan juga persoalan afeksi. Dalam konteks masyarakat Indonesia
yang sarat dengan nilai kekeluargaan, gotong royong, dan rasa hormat, pengakuan
terhadap dimensi afektif dalam moralitas menjadi semakin penting. Pancasila se-
bagai dasar negara menyediakan ruang bagi nilai-nilai tersebut, khususnya melalui
sila “Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia.” Untuk mewujudkan sila ter-
sebut, dibutuhkan kesadaran emosi yang tidak reaktif, tetapi reflektif dan trans-
formatif. Oleh karena itu, etika emosi menawarkan cara pandang baru yang lebih
utuh dalam memahami dan mengatasi ketidakadilan: bukan hanya dengan nalar,
tetapi juga dengan hati yang terlibat secara aktif dan penuh tanggung jawab.

Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa emosi memegang peranan penting dalam
membentuk orientasi moral dan komitmen sosial terhadap ketidakadilan. Emosi
seperti marah, malu, dan cinta bukan sekadar reaksi afektif, melainkan juga ekspresi
nilai-nilai etis yang hidup dalam kesadaran individu maupun kolektif. Dalam
konteks keadilan sosial berbasis Pancasila, emosi menjadi instrumen moral yang
membantu memahami, menilai, dan merespons ketimpangan secara manusiawi.

Keterlibatan emosional yang sadar dan reflektif memperkaya praktik keadilan
dengan menegaskan pentingnya empati, tanggung jawab, dan relasi antar-manusia.
Keadilan tidak cukup ditegakkan melalui hukum dan kebijakan semata, tetapi juga
memerlukan sensitivitas afektif yang tumbuh dari pengalaman hidup bersama.
Dengan demikian, emosi berperan sebagai kekuatan etis yang menumbuhkan
kesadaran sosial dan menggerakkan transformasi menuju masyarakat yang lebih adil

dan beradab.

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



36 | Rona Utami, Siti Murtiningsih, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

Cat
1.
2.

®

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.

18.
19.

20.

21.
22.

23.

DOI

atan Kaki
Sukarno, “Filsafat Pancasila Menurut Bung Karno (2nd ed.)”. Media Pressindo, (2017).
Sunaryo Sunaryo, “Konsep Fairness John Rawls, Kritik dan Relevansinya,” Jurnal Konstitusi 19,
no. 1 (March 28, 2022): 001, https://doi.org/10.31078/jk1911.
Deborah N. Brewis, “Social Justice ‘Lite’? Using Emotion for Moral Reasoning in Diversity
Practice,” Gender, Work ¢ Organization 24, no. 5 (September 2017): 519-32,
https://doi.org/10.1111/gwao.12171.
Benedetta Romano, “The Epistemic Value of Emotions. Inquiries in Politics, Narrative and
Ethics,” n.d.
Bainur Yelubayev, “John Rawls on Moral Emotions: Guilt and Shame,” FLSF Felsefe ve Sosyal
Bilimler Dergisi, no. 36 (November 27, 2023): 81-93, https://doi.org/10.53844/flsf.1311587.
Fransiskus Rino Suryanto and Mathias Jebaru Adon, “Konsep Keadilan Sosial Dalam Sila Pan-
casila Sebagai Upaya Mengatasi Intoleransi di Indonesia Menurut Soekarno,” De Cive : Jurnal
Penelitian Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan 3, no. 6 (June 30, 2023): 185-90,
hteps://doi.org/10.56393/decive.v3i6.1655.
John Rawls, “A Theory of Justice: Revised Edition,” n.d.
Professor WILLIAM James, “What Is an Emotion?,” n.d.
Peter Goldie, Introduction (Oxford University Press, 2009), https://doi.org/10.1093/0x-
fordhb/9780199235018.003.0001.
Martha Craven Nussbaum, Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions, 8th printing
(Cambridge: Cambridge University Press, 2008).
Martha C. Nussbaum, Political Emotions: Why Love Matters for Justice (Cambridge: The Belk-
nap Press of Harvard University Press, 2013).
Michael Slote, “The Ethics of Care and Empathy,” n.d.
Goldie, Introduction, 2009.
Brewis, “Social Justice ‘Lite’?”
Nussbaum, Political Emotions.
Peter Goldie, Introduction (Oxford University Press, 2009), https://doi.org/10.1093/0x-
fordhb/9780199235018.003.0001.
Roberto Mordacci and Francesca Forle, “Emotions and Challenges to Justice,” Critical Review
of International Social and Political Philosophy 26, no. 1 (January 2, 2023): 1-6,
https://doi.org/10.1080/13698230.2021.1893248.
Goldie, Introduction, 2009.
Jesse J. Prinz, ed., Gut Reactions: A Perceptual Theory of Emotion, Philosophy of Mind Series
(Oxford New York: Oxford University Press, 2010); Patricia S. Greenspan;, Emotions and Rea-
sons, 9781138178236 (Taylor & Francis (Unlimited), 1988).
Samuel Scheffler, The Rejection of Consequentialism: A Philosophical Investigation of the Consid-
erations Underlying Rival Moral Conceptions, re. ed., Repr (Oxford: Clarendon Press, 2003);
Nussbaum, Upheavals of Thought.
Mordacci and Forle, “Emotions and Challenges to Justice.”
June Price Tangney, Jeff Stuewig, and Debra J. Mashek, “Moral Emotions and Moral Behav-
ior,”  Annual Review of Psychology 58, no. 1 (January 1, 2007): 345-72,
https://doi.org/10.1146/annurev.psych.56.091103.070145.
Olwen Bedford and Kwang-Kuo Hwang, “Guilt and Shame in Chinese Culture: A Cross-cul-
tural Framework from the Perspective of Morality and Identity,” Journal for the Theory of Social
Behaviour 33, no. 2 (June 2003): 127-44, hetps://doi.org/10.1111/1468-5914.00210.

: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193 Refllelksf, Vol 24, No 1 (2025)



24.
25.
26.
27.

28.
29.
30.
31.

32.
33.

34.
35.

36.
37.
38.

Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 37

Slote, “The Ethics of Care and Empathy.”

Nussbaum, Upbeavals of Thought.

Nussbaum.

Robert C. Roberts, “Aristotle on Virtues and Emotions,” Philosophical Studies 56, no. 3 (July
1989): 293-306, https://doi.org/10.1007/BF00354366.

Roberts.

Nussbaum, Upbeavals of Thought.

Nussbaum, Political Emotions.

Simon Clarke, Paul Hoggett, and Simon Thompson, eds., Emotion, Politics and Society (Basing-
stoke [England]; New York: Palgrave Macmillan, 20006).

Clarke, Hoggett, and Thompson.

Martha C. Nussbaum, Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, Justice (New York: Oxford
University Press, 2016).

Nussbaum.

Jon Elster, Strong Feelings: Emotion, Addiction, and Human Bebavior, The Jean Nicod Lectures
1997 (Cambridge, Mass: MIT Press, 1999).

Nussbaum, Anger and Forgiveness.

Nussbaum.

Nussbaum, Political Emotions: 30-36.

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



38 | Rona Utami, Siti Murtiningsih, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

Daftar Pustaka

Bedford, Olwen, and Kwang-Kuo Hwang. “Guilt and Shame in Chinese Culture: A
Cross-cultural Framework from the Perspective of Morality and Identity.”
Journal for the Theory of Social Behaviour 33, no. 2 (June 2003): 127-44.
https://doi.org/10.1111/1468-5914.00210.

Brewis, Deborah N. “Social Justice ‘Lite’? Using Emotion for Moral Reasoning in
Diversity Practice.” Gender, Work ¢ Organization 24, no. 5 (September 2017):
519-32. https://doi.org/10.1111/gwao.12171.

Clarke, Simon, Paul Hoggett, and Simon Thompson, eds. Emotion, Politics and
Society. Basingstoke [England] ; New York: Palgrave Macmillan, 2006.

Darmaji, Agus. "Etika Max Scheler: Kritik Atas Formalisme Kant." Refleksi 6.2
(2004): 199-214. https://doi.org/10.15408/ref.v6i2.37825

Elster, Jon. Strong Feelings: Emotion, Addiction, and Human Behavior. The Jean
Nicod Lectures 1997. Cambridge, Mass: MIT Press, 1999.

Goldie, Peter. Introduction. Oxford University Press, 2009.
https://doi.org/10.1093/0xfordhb/9780199235018.003.0001.

Greenspan;, Patricia S. Emotions and Reasons. 9781138178236. Taylor & Francis
(Unlimited), 1988.

Hasanuddin, Iqbal. "Keadilan sosial: Telaah atas filsafat politik John Rawls." Refleksi
17.2 (2018): 193-204. https://doi.org/10.15408/ref.v17i2.10205

Thsan, A. Bakir. "Masterpiece Etika Aristoteles." Refleksi 6.1 (2004): 97-100.
https://doi.org/10.15408/ref.v6i1.37294

James, Professor WILLIAM. “What Is an Emotion?,” n.d.

Mordacci, Roberto, and Francesca Forlé. “Emotions and Challenges to Justice.”
Critical Review of International Social and Political Philosophy 26, no. 1 (January
2,2023): 1-6. https://doi.org/l().1080/13698230.2021.1893248.

Nussbaum, Martha C. Anger and Forgiveness: Resentment, Generosity, Justice. New
York: Oxford University Press, 2016.

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



Etika Emosi dalam Praktik Keadilan Sosial: Pendekatan Filosofis terhadap Afeksi dan Aksi | 39

. Political Emotions: Why Love Matters for Justice. Cambridge: The Belknap
Press of Harvard University Press, 2013.

Nussbaum, Martha Craven. Upheavals of Thought: The Intelligence of Emotions. 8th
printing. Cambridge: Cambridge University Press, 2008.

Prinz, Jesse J., ed. Gut Reactions: A Perceptual Theory of Emotion. Philosophy of Mind
Series. Oxford New York: Oxford University Press, 2010.

Rawls, John. “A Theory of Justice: Revised Edition,” n.d.

Ritaudin, M. Sidi. "Fenomena Etika Agama dan Spiritualisasi Politik Perspektif
Islam." Refleksi 11.1 (2009): 41-54. https://doi.org/10.15408/ref.v11i1.36936

Roberts, Robert C. “Aristotle on Virtues and Emotions.” Philosophical Studies 56,
no. 3 (July 1989): 293-306. https://doi.org/10.1007/BF003543066.

Romano, Benedetta. “The Epistemic Value of Emotions. Inquiries in Politics,
Narrative and Ethics,” n.d.

Scheffler, Samuel. The Rejection of Consequentialism: A Philosophical Investigation of
the Considerations Underlying Rival Moral Conceptions. Re. ed., Repr. Oxford:
Clarendon Press, 2003.

Slote, Michael. “The Ethics of Care and Empathy,” n.d.

Sunaryo, Sunaryo. “Konsep Fairness John Rawls, Kritik dan Relevansinya.” Jurnal
Konstitusi 19, no. 1 (March 28, 2022): 001. https://doi.org/10.31078/jk1911.

Suryanto, Fransiskus Rino, and Mathias Jebaru Adon. “Konsep Keadilan Sosial
Dalam Sila Pancasila Sebagai Upaya Mengatasi Intoleransi di Indonesia Menurut
Soekarno.” De Cive: Jurnal Penelitian Pendidikan Pancasila dan
Kewarganegaraan 3, no. 6  (June 30,  2023): 185-90.
https://doi.org/10.56393/decive.v3i6.1655.

Tangney, June Price, Jeff Stuewig, and Debra J. Mashek. “Moral Emotions and
Moral Behavior.” Annual Review of Psychology 58, no. 1 (January 1, 2007): 345—
72. https://doi.org/10.1146/annurev.psych.56.091103.070145.

Refllelks, Vol 24, No 1 (2025) DOI: 10.15408/refleksi.v24.i1.46193



40 | Rona Utami, Siti Murtiningsib, Amelsia Lintang Ardanandi & Dela Khoirul Ainia

Yelubayev, Bainur. “John Rawls On Moral Emotions: Guilt And Shame.” FLSF
Felsefe ve Sosyal Bilimler Dergisi, no. 36 (November 27, 2023): 81-93.
https://doi.org/10.53844/flsf.1311587.

Rona Utami, Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada, Indonesia; Email:
ronautami@ugm.ac.id

Siti Murtiningsih, Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada, Indonesia; Email:

stmurti@ugm.ac.id

Amelsia Lintang Ardanadi, Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada, Indonesia;
Email: amelsia.lintang.ardanandi@mail.ugm.ac.id

Dela Khoirul Ainia, Fakultas Filsafat, Universitas Gadjah Mada, Indonesia; Email:
dela.khoirul.a@ugm.ac.id

DOI: 10.15408/refleksi.v24.i11.46193 Refelksd, Vol 24, No 1 (2025)



