< JURJIAL Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025, 97-126
'i AR AT DOI: hetps://doi.org/10.15408/harkat.v21i1.48948
h Website: hetp://journal.uinjke.ac.id/index.php/psga

A @Mcia Komuniasi Gender p-ISSN: 1412-2324| e-ISSN: 2655-7428

PEREMPUAN, TAFSIR, DAN KEADILAN GENDER: STUDI KRITIS HERMENEUTIKA
DALAM TRADISI KEILMUAN ISLAM

Wahyu Ningsih*, Rizki Susanti
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia
E-mail: wningsih20300@gmail.com

Abstract. This paper aims to examine gender relations in Islam by analyzing Quranic verses and prophetic

traditions frequently used as the basis for gender norms, such as QS An-Nisa’ [4]:34 and QS al-Ahzab [33]:33,

and comparing them with verses that emphasize reciprocity and justice. Using a historical-ethical hermeneutic
approach, the study examines how socio-cultural contexts and interpretive methods influence the meanings of
religious texts. The findings reveal that patriarchal norms often influence classical interprerations, while

contemporary scholars, such as Amina Wadud and Nasr Hamid Abu Zayd, advocate for more just and contextual
readings. The discussion highlights that, in its essence, Islam promotes principles of equality and justice, allowing
for ijtibad in interpreting texts. The study concludes that reinterpreting religious texts through the lens of tawhid,

justice, and maqasid al-shari‘ah is essential in fostering an ethical, inclusive, and human-centered understanding
of women in Islam.

Keywords: women;, Islam; interpretation; patriarchy; hermeneutics; maqasid al-shari‘ah

Abstrak. Penelitian ini bertujuan mengkaji relasi gender dalam Islam melalui analisis ayat-ayat Al-Qur’an
dan hadis yang sering dijadikan dasar norma gender, seperti QS An-Nisa’ [4]:34 dan QS al-Ahzab [33]:33,
serta membandingkannya dengan ayat-ayat yang menekankan kesalingan dan keadilan. Penelitian ini
menggunakan pendekatan hermeneutika historis dan etis untuk mengungkap bagaimana konteks sosial dan
metode penafsiran memengaruhi pemaknaan terhadap teks keagamaan. Hasil kajian menunjukkan bahwa
tafsir klasik banyak dipengaruhi oleh budaya patriarkal, sementara penafsiran kontemporer oleh tokoh
seperti Amina Wadud dan Nasr Hamid Abu Zayd menawarkan pendekatan yang lebih adil dan kontekstual.
Pembahasan menunjukkan bahwa Islam secara prinsip mengajarkan kesetaraan dan keadilan, serta
membuka ruang ijtihad terhadap teks. Kesimpulannya, reinterpretasi teks keagamaan yang berlandaskan
pada prinsip tauhid, keadilan, dan magqasid al-shari'ah sangat penting dalam membangun pemahaman yang
etis, inklusif, dan manusiawi terhadap perempuan dalam Islam.

Kata kunci: perempuan; Islam; tafsir; patriarki; hermeneutika; magasid al-shari‘'ah

* Corresponding author
© 2025 The Author(s). This is an open article under CC-BY-SA license (http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)


http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga

Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Pendahuluan

Pembahasan tentang kedudukan perempuan dalam Islam telah menjadi topik yang terus
menarik perhatian, baik dalam diskusi akademik maupun dalam kehidupan sosial umat Muslim.
Banyak pihak menyatakan bahwa Islam menjunjung tinggi martabat dan kehormatan perempuan.
Namun, pada saat yang sama, terdapat pandangan dan praktik keagamaan yang tampak membatasi
peran dan hak-hak perempuan. Perbedaan ini sebagian besar muncul karena adanya beragam
penafsiran terhadap teks-teks Islam baik Al-Qur’an, hadis Nabi, maupun karya para ulama klasik
yang sangat dipengaruhi oleh konteks sosial dan budaya saat penafsiran itu dilakukan (Barlas, 2002;
Wadud, 1999).

Al-Qur’an sebagai kitab suci Islam memuat banyak ayat yang berbicara tentang perempuan,
baik dalam peran keluarga, masyarakat, maupun hubungannya dengan Tuhan. Di satu sisi, Al-
Qur’an menegaskan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan (QS al-Hujurat [49]:13;
QS al-Ahzab [33]:35). Namun di sisi lain, ada ayat-ayat yang sering dianggap menempatkan
perempuan di bawah laki-laki, seperti ayat tentang qiwamah (kepemimpinan laki-laki atas
perempuan) dalam QS an-Nisa’ [4]:34, dan ayat tentang kesaksian dua perempuan dalam QS al-
Baqarah [2]:282. Penafsiran atas ayat-ayat ini sering kali dipengaruhi oleh nilai-nilai budaya
patriarkal yang dominan dalam masyarakat pada masa lalu (Ahmed, 1992; Engineer, 2004).

Sebagian besar tafsir klasik ditulis oleh ulama laki-laki yang hidup dalam masyarakat patriarkal.
Oleh karena itu, tafsir yang mereka hasilkan sering kali mencerminkan pandangan dan strukeur
sosial zamannya. Misalnya, al-Tabari, al-Qurtubi, dan Ibn Kathir banyak menekankan peran laki-
laki sebagai pemimpin dan pelindung, sementara perempuan sering diposisikan sebagai pihak yang
harus dipatuhi atau dibatasi ruang geraknya (Katsir, 1997; Qurtubi, 2006). Meski mereka
menafsirkan dengan keahlian dan niat yang baik, tafsir-tafsir tersebut tetap tidak lepas dari

pengaruh konteks sosial dan budaya yang berlaku (Ali, 2006; El-Fadl, 2001).

Sebagai respons terhadap kondisi ini, muncul sejumlah pemikir Muslim kontemporer yang
menawarkan pendekatan baru dalam membaca teks keagamaan, terutama terkait isu perempuan.
Amina Wadud, misalnya, menckankan bahwa Al-Qur’an mengajarkan kesetaraan dan keadilan,
serta menolak tafsir yang membenarkan ketimpangan gender (Wadud, 1999). Asma Barlas juga
mengingatkan bahwa tidak semua penafsiran mencerminkan pesan tauhid dan keadilan Al-Qur’an,
karena banyak yang dipengaruhi oleh kepentingan sosial tertentu (Barlas, 2002). Dalam pandangan
mereka, yang perlu dikaji bukan hanya teksnya, tetapi juga siapa yang menafsirkannya, dengan

metode apa, dan dalam konteks seperti apa.

Nasr Hamid Abu Zayd menegaskan bahwa Al-Qur’an adalah teks yang hidup, yang perlu
dipahami secara kontekstual dan historis. Ia membedakan antara wahyu sebagai pesan Tuhan dan
tafsir sebagai pemahaman manusia, yang tentu bisa berbeda-beda tergantung zaman dan latar
belakang pembacanya (Zayd, 2004). Demikian pula Fazlur Rahman mengusulkan pendekatan

“double movement”: pertama memahami maksud teks dalam konteks awalnya, lalu menarik prinsip

98'126 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

moralnya untuk diterapkan dalam konteks sekarang (Rahman, 1982). Pendekatan ini membuka

ruang bagi pembacaan teks Islam yang lebih relevan dan adil di zaman modern.

Studi tentang perempuan dalam Islam juga harus mempertimbangkan sejarah epistemologi
Islam itu sendiri yakni bagaimana pengetahuan agama dibentuk, siapa yang punya otoritas
menafsirkan, dan bagaimana suara perempuan sering diabaikan dalam proses ini. Leila Ahmed dan
Kecia Ali menunjukkan bahwa dalam sejarah Islam, perempuan sebenarnya pernah memainkan
peran besar, tetapi kontribusinya tidak banyak tercatat dalam kitab-kitab utama (Ahmed, 1992; Ali,
20006). Maka penting untuk melihat ulang warisan keilmuan Islam dengan cara yang lebih kritis

dan terbuka.

Oleh karena itu, Meskipun telah muncul berbagai pendekatan baru dalam menafsirkan teks
keislaman yang lebih adil terhadap perempuan, namun kajian terhadap tafsir ayat-ayat Al-Qur’an
yang berkaitan dengan perempuan sejauh ini masih menyisakan sejumlah ruang problematik. Salah
satunya adalah dominasi perspektif patriarkal dalam tafsir klasik yang ditulis dalam konteks sosial
yang membatasi partisipasi epistemologis perempuan. Selain itu, banyak studi sebelumnya belum
secara serius mengkritisi bias epistemologis tersebut atau mengintegrasikan pendekatan
hermeneutika etis dalam pembacaan ulang teks-teks keislaman. Lebih jauh lagi, kajian-kajian
terdahulu juga jarang menyusun perbandingan secara sistematis antara tafsir klasik dan
kontemporer dalam kerangka maqasid al-sharl'ah, khususnya terkait prinsip keadilan dan

kesetaraan gCI’ldCI’.

Berdasarkan latar belakang tersebut, pertanyaan utama yang hendak dijawab dalam kajian ini
adalah: Bagaimana konstruksi tafsir klasik dan kontemporer terbadap ayat-ayat yang berkaitan dengan
perempuan, dan sejauh mana pendekatan hermeneutika etis dan maqasid dapar menawarkan alternatif
penafsiran yang lebih adil dan inklusif? Penelitian ini bertujuan untuk mengisi kekosongan tersebut
dengan mengkaji dinamika tafsir secara kritis dan historis, serta menghadirkan kerangka etis-
konseptual yang mampu merepresentasikan pengalaman dan martabat perempuan secara lebih adil

dalam Islam.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis studi pustaka (library research)
yang bersifat deskriptif-kritis. Fokus utama diarahkan pada analisis pemaknaan terhadap ayat-ayat
Al-Qur’an dan hadis yang berhubungan dengan kedudukan perempuan dalam Islam. Untuk
menangkap kedalaman makna dan dinamika tafsir, digunakan pendekatan hermeneutika historis-
etis yang berupaya membaca teks secara kontekstual dengan mempertimbangkan prinsip-prinsip
moral universal Islam, seperti @dl (keadilan), rahmah (kasih sayang), dan maqasid al-shari'ah.
Sumber data primer dalam penelitian ini terdiri dari ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis Nabi yang
sering dijadikan rujukan dalam perumusan norma gender, seperti QS an-Nisa’ [4]:34, QS al-Ahzab
[33]:33, QS al-Baqarah [2]:282, serta beberapa hadis terkait kepemimpinan perempuan dan relasi

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 9 9— 1 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

suami-istri. Adapun sumber sekunder mencakup literatur tafsir klasik seperti karya al-Tabarl, al-
Qurtubi, dan Ibn Katlr, serta tafsir kontemporer dari tokoh seperti Amina Wadud, Asma Barlas,
Quraish Shihab, Nasr Hamid Abu Zayd, dan Fazlur Rahman, yang dilengkapi dengan kajian

akademik tentang feminisme Islam dan hermeneutika etis.

Pemilihan sumber dilakukan berdasarkan tiga kriteria utama, yaitu: pertama, sumber yang
membahas secara langsung ayat atau hadis terkait isu gender; kedua, sumber yang memiliki
pendekatan tafsir yang dapat diklasifikasikan sebagai patriarkal atau egaliter; dan ketiga, sumber
yang merepresentasikan periode klasik maupun kontemporer. Sumber yang bersifat spekulatif,
tidak terdokumentasi secara akademik, atau tidak relevan secara metodologis dikecualikan dari
analisis. Proses analisis dilakukan melalui beberapa tahapan hermeneutik, dimulai dari identifikasi
teks-teks utama, dilanjutkan dengan kontekstualisasi historis berupa penelusuran latar belakang
turunnya ayat (asbab al-nuziil) dan konteks sosial budaya masa para mufassir hidup. Selanjutnya
dilakukan kategorisasi tafsir ke dalam dua kecenderungan utama, yaitu tafsir patriarkal dan tafsir

egaliter.

Masing-masing tafsir kemudian dianalisis secara etis-kritis dengan menggunakan prinsip
maqasid al-sharl ah, nilai tauhid, serta keadilan sosial sebagai alat refleksi terhadap bias gender yang
muncul. Tahap akhir dari proses hermeneutik ini adalah refleksi kontekstual, yaitu mengaitkan
hasil pembacaan dengan realitas sosial umat Islam kontemporer, khususnya dalam konteks
Indonesia. Untuk menjaga validitas data dan ketajaman interpretasi, digunakan teknik triangulasi
sumber dengan membandingkan tafsir dari berbagai mazhab dan wilayah geografis. Peneliti juga
secara sadar melakukan refleksi terhadap posisi epistemologisnya baik sebagai akademisi Muslim
maupun sebagai individu yang memiliki kesadaran gender untuk menghindari kecenderungan bias

ideologis tertentu dan menjaga objektivitas dalam interpretasi.

Hasil dan Pembahasan

Dalam memahami kedudukan perempuan dalam Islam, diperlukan pendekatan yang tidak
hanya berhenti pada pembacaan literal terhadap teks keagamaan, tetapi juga mampu menggali
kedalaman makna di balik teks dalam hubungannya dengan konteks sosial, politik, dan historis
(Alficri, 2014; Fathih dan Alfadani, 2022). Kerangka teoretis dalam penelitian ini dibangun dari
tiga fondasi utama: (1) Hermeneutika Islam, khususnya pendekatan historis-kritis terhadap Al-
Qur’an dan hadis; (2) Kajian gender dalam tafsir, yang mempersoalkan peran konstruksi sosial
dalam membentuk pemahaman keagamaan; dan (3) Distingsi antara teks (nash), konteks (asbab al-
nuzullasbab al-wurud), dan interpretasi (tafsir/ta’wil), yang menjadi dasar metodologis dalam

menilai makna teks secara utuh.

1 00'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Hermeneutika Islam: Pendekatan Historis-Kritis terhadap Al-Qur’an dan Hadis

Hermeneutika dalam tradisi Islam kontemporer berkembang sebagai respons atas kebutuhan
membaca ulang teks keagamaan dengan mempertimbangkan konteks zaman, bahasa, dan sejarah.
Salah satu tokoh penting dalam bidang ini adalah Nasr Hamid Abu Zayd, yang memandang Al-
Qur’an sebagai teks budaya (cu/tural text) yakni teks yang terikat oleh bahasa, budaya, dan kondisi
masyarakat saat diturunkan (Muhammad Sackul Mujahidin, 2023; Nur Muhammad dan
Turmudzi, Dkk. 2022). Bagi Abu Zayd, Al-Qur’an memang berasal dari Tuhan, tetapi ketika ia
turun dalam bahasa manusia, maka ia tunduk pada hukum-hukum linguistik dan semantik (Zayd,
2004). Oleh karena itu, memahami Al-Qur’an harus mencakup kajian terhadap dinamika bahasa,

struktur wacana, dan ideologi penafsir.

Pendekatan serupa dikembangkan oleh Fazlur Rahman melalui model double movement suatu
pendekatan dua arah yang pertama-tama menckankan pentingnya memahami konteks historis ayat
(konteks makro maupun mikro), dan kemudian mengekstrak prinsip-prinsip moral yang dapat
diaplikasikan dalam konteks masa kini (Rahman, 1982). Model ini menjadi dasar penting dalam
menghindari pembacaan tekstualis yang sempit, dan pada saat yang sama menghindari relativisme

total.

Amina Wadud (1999) memperluas pendekatan ini dengan menyuarakan pentingnya etika
tauhid sebagai prinsip hermeneutis. Dalam bukunya Quran and Woman, ia menyatakan bahwa
semua bentuk dominasi dan hierarki yang bertentangan dengan prinsip keesaan Tuhan (zawhid)
harus ditolak, termasuk dominasi laki-laki atas perempuan dalam tafsir keagamaan, la menawarkan
analisis linguistik terhadap struktur gramatikal Al-Qur’an untuk menunjukkan bahwa banyak ayat
yang selama ini dianggap bias gender ternyata netral secara semantik, dan menjadi bias karena

penafsiran.

Hermeneutika Islam juga didiskusikan oleh Mohammad Arkoun (2006), yang mengajak umat
Islam untuk berani membongkar lapisan “zona larangan berpikir” dalam tradisi keilmuan Islam. Ia
mengusulkan pendekatan applied Islamology, yakni membaca teks keagamaan dengan pendekatan
interdisipliner dan refleksi kritis terhadap sejarah pemikiran Islam. Dalam konteks perempuan,
pendekatan ini membuka ruang bagi pertanyaan-pertanyaan etis tentang keabsahan rtafsir

tradisional yang meminggirkan perempuan.

Gender dan Tafsir: Konstruksi Sosial dalam Pemahaman Keagamaan

Kajian gender dalam tafsir Islam mencoba menunjukkan bahwa banyak pemahaman agama
yang sesungguhnya tidak sepenuhnya berasal dari teks wahyu, melainkan dari budaya dan strukeur
sosial patriarkal yang membentuk cara penafsiran. Leila Ahmed (1992) menunjukkan bagaimana
dalam sejarah awal Islam, terjadi transformasi besar dalam posisi perempuan, tetapi dalam
perkembangan hukum Islam, posisi itu kemudian direduksi akibat pengaruh budaya patriarki Arab

dan interaksi dengan sistem hukum imperium lain seperti Romawi dan Persia.

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 0 1 - ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Asma Barlas (2002) secara tajam membedakan antara teks (Al-Qur’an) dan tafsir (pemahaman
manusia). Ia menyebut bahwa banyak tafsir yang dominan bukan berasal dari nilai Qur’ani,
melainkan dari pembacaan yang bersifat androcentris berpusat pada pengalaman dan kepentingan
laki-laki. Dalam kerangka tauhid, ia menegaskan bahwa Allah sebagai Zat yang adil tidak mungkin

menurunkan wahyu yang mendukung ketimpangan gender.

Lebih lanjut, Kecia Ali (2006) mengkaji teks-teks figh klasik yang mengatur soal seksualitas,
pernikahan, dan relasi laki-laki-perempuan. Ia menyimpulkan bahwa banyak ketentuan figh lebih
mencerminkan hubungan kekuasaan dan hak milik daripada prinsip etika Qur’ani. Karena itu,
diperlukan pembacaan ulang atas teks hukum dengan mempertimbangkan pengalaman perempuan

sebagai subjek.

Dalam konteks Indonesia, Fazlurrahman Faridi, Musa Asy’arie, dan Quraish Shihab juga
menyuarakan pentingnya keadilan substantif dalam memahami kedudukan perempuan dalam
Islam. Quraish Shihab (2017), misalnya, mengingatkan bahwa ayat-ayat Al-Qur’an yang tampak
membatasi perempuan harus dibaca dalam konteks sosialnya, dan tidak boleh dijadikan dalih untuk

mempertahankan diskriminasi strukcural di masa kini.

Distingsi antara Teks, Konteks, dan Tafsir

Dalam metodologi tafsir modern, penting untuk membedakan antara teks (nash), konteks
turunnya ayat (asbab al-nuzul atau asbab al-wurud), dan tafsir (pemaknaan dan penjelasan yang
diberikan oleh manusia). Ketiga unsur ini memiliki karakter yang berbeda namun saling berkaitan.
Teks (nash) merupakan bagian wahyu yang tetap, tidak berubah. Namun teks itu turun dalam
konteks tertentu, sehingga tidak bisa dilepaskan dari realitas sejarah saat itu. Konteks (asbab al-
nuzul) menjelaskan situasi atau sebab-sebab turunnya ayat. Konteks ini sangat penting untuk
memahami batasan dan cakupan ayat. Tanpa konteks, ayat dapat disalahpahami atau
disalahgunakan untuk membenarkan praktik yang tidak adil (Sirry, 2017). Tafsir (tafsir atau ta’wil)
adalah aktivitas intelektual yang dilakukan manusia untuk memahami dan menjelaskan teks. Tafsir

bersifat historis, berubah-ubah sesuai dengan perkembangan pengetahuan dan kebutuhan umat.

Fazlur Rahman dan Mohammad Hashim Kamali mengingatkan bahwa jika konteks tidak
diperhatikan, maka hukum Islam bisa menjadi kaku dan tidak sesuai dengan prinsip magqasid al-
shari‘ah yaitu tujuan-tujuan utama syariat, seperti keadilan, kemaslahatan, dan rahmat bagi seluruh
umat manusia (Kamali, 2008; Rahman, 1982). Oleh karena itu, dalam kajian terhadap kedudukan
perempuan, kita perlu berhati-hati dalam memisahkan antara makna teks yang bersifat normatif
dengan tafsir yang bersifat interpretatif dan kontekstual. Pendekatan ini memungkinkan kita untuk
tetap setia pada nilai-nilai Qur’ani, sekaligus membuka ruang bagi pembacaan ulang yang lebih

adil terhadap perempuan dalam Islam.

1 02'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Teks-Teks Islam yang Sering Diperdebatkan dalam Isu Gender

Dalam sejarah pemikiran Islam, sejumlah ayat Al-Qur’an dan hadis Nabi telah menjadi pusat
perdebatan dalam wacana gender. Sebagian besar kontroversi ini bermula dari penafsiran
tradisional yang cenderung hierarkis dan patriarkal, yang menempatkan perempuan dalam posisi
subordinat terhadap laki-laki. Meskipun teks-teks tersebut berasal dari wahyu dan tradisi profetik,
pemahaman terhadapnya sangat dipengaruhi oleh konteks sosial, budaya, dan politik tempat para

mufasir dan perawi hidup.
QS An-Nisa’ ayat 34

"Kaum laki-laki adalah pemimpin bagi kaum perempuan, karena Allah telah melebihkan
sebagian mereka atas sebagian yang lain, dan karena mereka telah menafkahkan sebagian dari harta
mereka. Maka perempuan-perempuan yang salehah adalah mereka yang taat (kepada Allah) dan
memelihara diri ketika (suaminya) tidak ada, karena Allah telah memelihara mereka. Dan
perempuan-perempuan yang kamu khawatirkan nusyuznya, maka nasehatilah mereka, pisahkanlah
mereka di tempat tidur, dan pukullah mereka. Tetapi jika mereka menaatimu, maka janganlah
kamu mencari-cari jalan untuk menyusahkannya. Sesungguhnya Allah Maha Tinggi lagi Maha

Besar."

QS An-Nisa’ ayat 34 selama ini menjadi ayat kunci dalam perdebatan mengenai posisi dan
relasi antara laki-laki dan perempuan dalam keluarga Muslim. Frasa “ar-rijalu qawwamuna ‘ala an-
nisa” sering dimaknai sebagai legitimasi teologis atas kepemimpinan mutlak laki-laki. Dalam tafsir
klasik, seperti al-Tabari, giwamah diartikan sebagai otoritas yang diberikan Allah kepada laki-laki
untuk memimpin dan mengatur urusan perempuan, berdasarkan kelebihan laki-laki secara alami
serta tanggung jawab finansial yang mereka emban (Tabari, 2001). Al-Qurtubi menckankan
keunggulan laki-laki dari aspek rasionalitas, pengalaman, dan kekuatan fisik, sementara Ibn Kathir

mengaitkan ayat ini dengan peneguhan struktur keluarga yang hierarkis dalam masyarakat Arab

abad pertengahan (Ibn Kathir, 1997; Qurtubi, 2000).

Namun, pendekatan tafsir kontemporer menantang pemahaman ini dengan pendekatan
hermeneutika etis dan historis-kritis. Amina Wadud, dalam Quran and Woman, berargumen
bahwa giwamah bukanlah bentuk superioritas laki-laki atas perempuan, melainkan tanggung jawab
sosial yang bersifat kondisional dan dapat berubah sesuai dengan peran dan situasi. Ia menekankan
bahwa Al-Qur’an tidak menyatakan bahwa laki-laki lebih mulia secara esensial, melainkan
menyoroti realitas sosial saat ayat diturunkan. Ia juga menggarisbawahi bahwa ayat tersebut harus

dibaca secara utuh dalam konteks nilai keadilan, kasih sayang, dan kerja sama dalam rumah tangga

(Wadud, 1999).

Asma Barlas menegaskan bahwa Al-Qur’an secara tekstual tidak menetapkan sistem patriarki,
dan konstruksi dominasi laki-laki atas perempuan lebih banyak bersumber dari tradisi tafsir yang
diwarisi dari masyarakat yang cenderung patriarkal. Menurutnya, qiwamah harus ditafsirkan
sebagai relasi tanggung jawab, bukan kekuasaan, dan relasi ini harus selalu ditempatkan dalam

prinsip-prinsip Qur’ani yang lebih besar seperti keadilan (2/) dan rahmat (rahmah)(Batrlas, 2002).

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 03— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Quraish Shihab (2017) juga mengingatkan bahwa giwamah tidak harus dipahami sebagai
bentuk dominasi mutlak, melainkan lebih kepada pembagian fungsi berdasarkan kebutuhan dan
kesepakatan dalam keluarga. Ia menekankan bahwa struktur keluarga tidak bersifat baku, dan
bahwa kepemimpinan dalam rumah tangga bisa bersifat dinamis, tergantung pada kapasitas, peran
aktual, dan perubahan sosial. Dalam konteks masyarakat modern di mana perempuan
berkontribusi secara signifikan di ranah ekonomi dan publik, interpretasi ulang terhadap qiwamah

menjadi sangat relevan agar selaras dengan semangat kesetaraan dan keadilan dalam Islam.

Selain itu, Fazlur Rahman (1982) melalui pendekatan double movement-nya menegaskan
pentingnya membedakan antara konteks normatif tempat ayat diturunkan dan nilai moral universal
yang harus diambil darinya. Dalam hal ini, ayat 34 secharusnya tidak dipahami sebagai norma tetap
yang membatasi perempuan, tetapi sebagai respon terhadap situasi sosial tertentu yang harus

dievaluasi ulang dalam konteks yang berbeda.

Dengan demikian, penafsiran ulang terhadap QS An-Nisa’ [4]:34 menekankan bahwa makna
giwamah bukanlah dogma tentang dominasi laki-laki, melainkan konsep tanggung jawab sosial
yang terbuka terhadap pembacaan baru berdasarkan prinsip-prinsip etis Qur’ani. Dalam kerangka
hermeneutika modern, teks ini harus dipahami secara dinamis, kontekstual, dan adil—sejalan
dengan maqasid al-shari‘ah dan nilai-nilai dasar Islam yang menjunjung keadilan gender dan

penghormatan terhadap martabat manusia.
QS. Al-Baqarah (2):228

"Dan perempuan-perempuan yang ditalak hendaklah menahan diri (menunggu) selama tiga
kali quru’. Tidak halal bagi merecka menyembunyikan apa yang diciptakan Allah dalam rahim
mereka jika mereka beriman kepada Allah dan hari akhir. Dan suami-suami mereka berhak
merujukinya dalam masa menanti itu, jika mereka menghendaki perbaikan. Para perempuan
mempunyai hak yang seimbang dengan kewajibannya menurut cara yang makruf. Akan tetapi, para
suami mempunyai satu tingkatan kelebihan atas mereka. Dan Allah Maha Perkasa, Maha

Bijaksana."

QS al-Baqarah [2]:228 merupakan salah satu ayat penting yang sering dikutip dalam
pembahasan relasi gender, khususnya terkait masa iddah perempuan pasca-talak dan pernyataan
bahwa “laki-laki memiliki satu derajat atas perempuan” (wa li al-rijali ‘alayhinna darajah). Secara
umum, ayat ini menegaskan hak-hak perempuan dalam proses perceraian, termasuk hak rujuk
dalam masa iddah, dan pada saat yang sama menyebut adanya satu derajat kelebihan yang dimiliki
laki-laki. Kalimat ini telah memicu berbagai penafsiran, baik dalam tradisi klasik maupun modern,

yang mencerminkan pandangan sosial dan etika yang berkembang dalam masyarakat Muslim.

Dalam tafsir klasik, seperti al-Qurtubi, “darajah” dipahami sebagai bentuk kelebihan laki-laki
dalam kepemimpinan rumah tangga dan pengambilan keputusan akhir, khususnya dalam perkara
rujuk dan talak (Qurtubi, 2006). Penafsiran ini sejalan dengan struktur sosial patriarkal masa itu,
yang memposisikan laki-laki sebagai pelindung dan penanggung jawab utama keluarga. Tafsir Ibn

Kathir pun menekankan bahwa kelebihan ini berasal dari tanggung jawab laki-laki untuk memberi

1 04'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

nafkah dan menanggung kebutuhan keluarga, serta dari asumsi bahwa laki-laki memiliki kekuatan

akal dan pengendalian diri yang lebih besar (Ibn Kathir, 1997).

Namun, pemikir modern seperti Muhammad Abduh dan Rasyid Rida melalui 7afsir al-Manar
mengajukan pembacaan alternatif yang lebih egaliter. Mereka memahami bahwa “derajat” yang
dimaksud tidak bersifat absolut atau ontologis, tetapi lebih bersifat fungsional yakni berkaitan
dengan tanggung jawab laki-laki sebagai pemberi natkah dan pelindung keluarga dalam struktur
masyarakat saat itu (Abduh dan Rida, 1990). Penafsiran ini membuka ruang untuk fleksibilitas, di

mana dalam kondisi sosial yang berubah, struktur tanggung jawab pun dapat berubah.

Amina Wadud dalam Qur'an and Woman dan Asma Barlas dalam Believing Women in Islam
juga mengkritik pembacaan literal terhadap kata “darajah.” Menurut mereka, Al-Qur’an tidak
mengajarkan hierarki gender yang tetap, melainkan merespons realitas sosial pada saat pewahyuan.
Wadud menyarankan agar interpretasi ayat ini mempertimbangkan prinsip-prinsip Qur’ani yang
lebih luas seperti kesalingan (mubadalah), keadilan (‘adl), dan kasih sayang (rzhmab). Barlas bahkan
menunjukkan bahwa ayat ini harus dipahami dalam kerangka yang mendekonstruksi relasi kuasa
berbasis gender, bukan memperkuatnya (Barlas, 2002; Wadud, 1999).

Sebagaimana ditunjukkan oleh Zainah Anwar dalam kajian Musawah, pemahaman “darajah”
sebagai kelebihan tetap adalah problematis jika tidak dikaitkan dengan magqasid al-shari‘abh,
terutama dalam aspek keadilan dan kemaslahatan.(Anwar, 2009) Perspektif ini juga sejalan dengan
pendekatan hermeneutika etis yang diajukan oleh Sa’diyya Shaikh, yang menekankan pentingnya
membaca teks-teks normatif dalam semangat etika transformatif, bukan sekadar mengulang
struktur sosial masa lalu (Shaikh, 2012).

Dengan demikian, penafsiran ulang terhadap QS al-Baqarah [2]:228 menckankan bahwa
“derajat” dalam ayat tersebut tidak dapat dijadikan dasar untuk menetapkan superioritas laki-laki
atas perempuan secara mutlak. Sebaliknya, ia harus dipahami sebagai respons kontekstual terhadap
kondisi sosial saat pewahyuan, yang dapat ditafsirkan ulang seiring dengan berkembangnya
pemahaman manusia tentang keadilan, kesalingan, dan tanggung jawab. Pendekatan ini tidak
hanya setia pada semangat etis Al-Qur’an, tetapi juga relevan dengan kebutuhan masyarakat

Muslim kontemporer dalam membangun relasi gender yang adil dan setara.
QS. Al-Ahzab (33):33

"Dan hendaklah kamu tetap di rumahmu dan janganlah kamu berhias dan bertingkah laku
seperti orang-orang jahiliah yang dahulu. Dirikanlah salat, tunaikanlah zakat, dan taatilah Allah
dan Rasul-Nya. Sesungguhnya Allah bermaksud menghilangkan dosa dari kamu, wahai Ahlul Bait,

dan membersihkan kamu sebersih-bersihnya."

QS al-Ahzab [33]:33 merupakan salah satu ayat yang sering dijadikan rujukan dalam
pembahasan mengenai ruang gerak dan peran sosial perempuan dalam Islam. Secara historis, ayat
ini ditujukan kepada istri-istri Nabi Muhammad SAW, dalam konteks menjaga kehormatan dan

posisi mereka sebagai “ummuhat al-mu’minin” (ibu kaum Mukminin). Dalam tafsir klasik, seperti

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 05— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

yang ditulis oleh al-Tabari dan al-Qurtubi, perintah ini tidak hanya dimaknai sebagai etika khusus
bagi istri Nabi, tetapi sering digeneralisasi sebagai norma bagi seluruh perempuan Muslim (Qurtubi,
2006; Tabari, 2001). Tafsir ini mencerminkan struktur sosial masa itu yang meminimalkan

partisipasi perempuan di ruang publik.

Namun, pendekatan kontemporer menantang generalisasi tersebut dengan membaca teks
dalam bingkai kontekstual dan etis. Mun’im Sirry, dalam Scriptural Polemics, menekankan bahwa
ayat ini bersifat khusus (khass), berlaku dalam konteks historis tertentu bagi istri-istri Nabi yang
memiliki posisi publik sangat tinggi. Ia menekankan bahwa membatasi partisipasi sosial perempuan
atas dasar ayat ini tanpa mempertimbangkan konteks dan ayat-ayat lain yang menegaskan
kesetaraan spiritual dan sosial antara laki-laki dan perempuan adalah bentuk reduksionisme tafsir

yang tidak selaras dengan magasid al-shari‘ah (Sirry, 2017).

Asma Barlas juga mengkritik kecenderungan sebagian mufasir klasik yang membekukan
makna ayat ini dan mengabaikan kerangka besar Al-Qur’an yang inklusif dan non-diskriminatif
terthadap perempuan. Ia menggarisbawahi pentingnya membedakan antara perintah moral yang
bersifat partikular dan prinsip universal Al-Qur’an yang menegaskan nilai-nilai keadilan, partisipasi,
dan tanggung jawab bersama. Ia juga merujuk pada QS al-Ahzab [33]:35, yang secara eksplisit
menyebut laki-laki dan perempuan secara sejajar dalam berbagai kualitas spiritual dan moral,

sebagai penyeimbang tafsir terhadap ayat 33 (Barlas, 2002).
Lebih lanjut, Nasr Hamid Abu Zayd (2004) mengingatkan bahwa membekukan makna teks

tanpa mempertimbangkan dinamika sosial-historis adalah bentuk pembacaan ideologis yang bisa
mengarah pada ketidakadilan struktural terhadap perempuan. Dalam hal ini, Abu Zayd
menyerukan pentingnya pendekatan hermeneutika pembebasan, yakni memahami teks dalam

semangat keadilan yang hidup dan berkembang, bukan dalam kerangka literal yang statis (Zayd,
2004).

Penafsiran ulang terhadap QS al-Ahzab [33]:33 juga mendapat penguatan dari argumen
Fatima Mernissi yang meneliti sejarah partisipasi perempuan dalam kehidupan politik dan sosial
umat Islam awal. Ia menunjukkan bahwa banyak perempuan sahabat—termasuk Ummu Salamah
dan Aisyah—berperan aktif di ruang publik, bahkan dalam medan intelektual dan politik (Mernissi,
1991). Oleh karena itu, membatasi ruang gerak perempuan atas dasar satu ayat tanpa

mempertimbangkan keseluruhan teks dan sejarah praksis Islam adalah pendekatan yang tidak utuh.

Dengan demikian, pembacaan ulang terhadap QS al-Ahzab [33]:33 mengarah pada
kesimpulan bahwa ayat ini bersifat partikular, terkait dengan posisi dan situasi spesifik istri-istri
Nabi, bukan ketetapan universal untuk seluruh perempuan Muslim. Penegasan terhadap partisipasi
perempuan dalam kehidupan sosial dan publik justru mendapat dasar kuat dari ayat-ayat lain dalam
surah yang sama serta dari semangat keadilan dan kesetaraan dalam Al-Qur’an secara keseluruhan.
Oleh karenanya, pendekatan hermeneutika kontekstual dan etis menjadi kunci dalam menjaga agar

penafsiran terhadap teks tetap relevan, adil, dan berorientasi pada kemaslahatan umat.

1 06'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Untuk memahami dinamika penafsiran ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan dengan
perempuan, analisis dibagi ke dalam beberapa tema utama berdasarkan pendekatan hermeneutika
dan kategori tafsir: patriarkal klasik dan egaliter kontemporer. Setiap tema disusun dengan
membandingkan isi teks, konteks penafsiran, pendekatan teologis, serta dampaknya terhadap

konstruksi gender, lihat tabel 1, 2 dan 3.
Tabel 1. Tafsir QS An Nisa’ (4);34 (Qiwamah)

Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer
Makna Kepemimpinan ~ mutlak  laki-laki  atas Tanggung jawab sosial yang bersifat
inamah perempuan (al-Tabari, al-Qurtubi) kontekstual (Wadud, Barlas, Shihab)
Justifikasi Kelebihan akal, fisik, dan finansial laki-laki Realitas sosial masa Nabi dan prinsip etika
tauhid

Implikasi Legitimasi struktur keluarga hierarkis Keadilan dan kesalingan dalam relasi rumah
Sosial tangga

Tabel 2. Tafsir QS Al-Baqarah [2]:282 (Kesaksian Dua Perempuan)
Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer
Makna “dua  Perempuan memiliki daya ingat lebih lemah  Kelemahan ini bersifat konteks sosial (minim
perempuan” sehingga butuh teman pengingat akses finansial), bukan esensial
Konteks Sosial Patriarki Arab abad pertengahan Ketimpangan akses terhadap informasi dan

pendidikan

Implikasi Pembatasan fungsi publik perempuan Reinterpretasi untuk keadilan  hukum

berbasis maqgasid

Tabel 3.Tafsir QS Al-Ahzab [33]:33 (Peran Sosial Perempuan)

Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer

Makna “tinggallah di Perintah absolut untuk perempuan agar Ditujukan khusus kepada istri Nabi,

rumahmu” tidak berada di ruang publik bukan generalisasi

Implikasi Tafsir Pembatasan aktivitas sosial perempuan Pembukaan ruang partisipasi publik yang
adil dan bermartabat

Referensi Al-Qurtubi, Ibn Kathir Mun’im Sirry, Nasr Abu Zayd, Mernissi

Perbandingan antara tafsir klasik dan kontemporer terhadap ayat-ayat gender dalam Al-Qur'an
menunjukkan adanya pergeseran paradigma dalam memahami peran dan hak perempuan dalam
Islam. Tafsir klasik cenderung menekankan pada perbedaan biologis dan peran tradisional laki-laki
dan perempuan, sementara tafsir kontemporer lebih menekankan pada konteks sosial dan prinsip-
prinsip etika Islam seperti keadilan dan kesetaraan. Reinterpretasi ayat-ayat gender ini bertujuan
untuk menciptakan masyarakat yang lebih adil dan inklusif, di mana perempuan memiliki
kesempatan yang sama dengan laki-laki untuk mengembangkan potensi diri dan berkontribusi

dalam pembangunan masyarakat.
Hadis-Hadis tentang Perempuan

Hadis-hadis yang menyangkut perempuan memegang peran penting dalam pembentukan
pemahaman keagamaan. Beberapa di antaranya sering dijadikan rujukan normatf dalam
menentukan peran dan kedudukan perempuan dalam Islam, seperti hadis tentang “perempuan
kurang akal dan agama” (HR. Bukhari, no. 304), hadis “tidak akan beruntung suatu kaum yang
dipimpin oleh perempuan” (HR. Bukhari, no. 7099), serta hadis “sebaik-baik perempuan adalah
yang taat kepada suaminya” (HR. Abu Dawud, no. 2140). Dalam tradisi klasik, tafsir terhadap

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 0 7— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

hadis-hadis ini cenderung bersifat literal dan normatif, yang kemudian digunakan untuk
menjustifikasi strukeur relasi yang subordinatif terhadap perempuan. Namun, pendekatan para
sarjana kontemporer seperti Khaled Abou El-Fadl dan Kecia Ali menawarkan pembacaan yang

lebih kontekstual, historis, dan etis (Ali, 2006; El-Fadl, 2001).

Hadis tentang “perempuan kurang akal dan agama,” misalnya, sering dipahami sebagai bukti
inferioritas perempuan secara intelektual dan spiritual. Namun, konteks hadis tersebut adalah
percakapan Nabi yang bersifat retoris dan humoris kepada sekelompok perempuan, sebagaimana
dijelaskan oleh Ibn Hajar dalam Fazh al-Bari. Frasa “kurang akal” lebih berkaitan dengan konteks
hukum kesaksian yang tercantum dalam QS al-Bagarah [2]:282, pada masa di mana akses
perempuan terhadap urusan finansial masih sangat terbatas. Sedangkan “kurang agama” mengacu
pada kondisi haid dan nifas, yang menyebabkan perempuan tidak menjalankan salat dan puasa,
tanpa mengurangi nilai spiritual mereka secara hakiki. El-Fadl mengingatkan bahwa teks seperti ini
tidak dapat dijadikan dalil untuk merendahkan martabat perempuan, sebab otoritas keagamaan

harus senantiasa berpihak pada keadilan dan tidak lepas dari pengaruh sosial-politik dalam proses
penafsirannya (El-Fadl, 2001).

Tabel 4.Hadis-hadis Problematis: "Perempuan kurang akal dan agama"

Aspek Tafsir Klasik Tafsir Kontemporer

Makna “kurang akal Inferioritas perempuan secara Konteks hukum dan spiritualitas yang tidak bersifat

dan agama” kodrati hakiki

Analisis Tidak ada Dihubungkan dengan situasi sosial dan tradisi humoris

Kontekstual Nabi

Reinterpretasi Peneguhan subordinasi Rekonstruksi narasi untuk afirmasi kapasitas intelektual
perempuan

Begitu pula dengan hadis “tidak akan beruntung suatu kaum yang dipimpin oleh perempuan,”
yang disampaikan Nabi ketika menerima kabar bahwa Persia dipimpin oleh putri Kisra. Pernyataan
ini muncul dalam konteks geopolitik tertentu dan tidak dimaksudkan sebagai ketetapan universal.
Sejarah mencatat banyak tokoh perempuan Muslim yang memegang peran penting dalam politik
dan masyarakat, sebagaimana ditunjukkan oleh Fatima Mernissi dalam The Forgotten Queens of
Islam (Mernissi, 1991). Sa’diyya Shaikh dan Kecia Ali juga menekankan bahwa pemaknaan literal
terthadap hadis ini telah digunakan untuk membatasi ruang gerak perempuan di ranah publik,
padahal interpretasi yang adil harus mempertimbangkan maqasid al-shari'ah dan prinsip-prinsip
dasar Islam yang menjunjung kesalingan dan keadilan (Ali, 2006; Shaikh, 2003).

Hadis “sebaik-baik perempuan adalah yang taat kepada suaminya” pun sering dipahami
sebagai dasar penundukan perempuan dalam relasi rumah tangga. Namun, relasi pernikahan dalam
Islam sejatinya dibangun atas asas mawaddah, rahmah, dan musyawarah, sebagaimana dalam QS
al-Rum [30]:21. Ketaatan dalam konteks ini semestinya dipahami sebagai komitmen timbal balik
yang dilandasi rasa tanggung jawab, bukan dominasi satu pihak. Amina Wadud dan Kecia Ali
menekankan pentingnya membaca hadis ini dalam kerangka kesalingan dan nilai-nilai etis Qur’ani,

sehingga tidak menjadi legitimasi bagi relasi kuasa yang timpang.(Ali, 2006; Wadud, 1999).

1 08'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

El-Fadl secara khusus menegaskan bahwa otoritas agama tidak boleh digunakan untuk
membenarkan praktik yang merendahkan martabat manusia, dan mengajak untuk membedakan
antara wahyu ilahiah dengan interpretasi manusia yang selalu sarat kepentingan (El-Fadl, 2001).
Pemikiran ini sejalan dengan Fazlur Rahman yang mengajukan pendekatan double movement, yakni
memahami konteks awal turunnya teks dan mengartikulasikannya kembali dalam konteks sosial

kontemporer berdasarkan nilai-nilai moral universal Islam (Rahman, 1982).

Dengan demikian, penafsiran ulang terhadap hadis-hadis tersebut menegaskan pentingnya
membedakan antara teks (hadis), konteks (sosial-historis), dan interpretasi (tafsir manusia).
Pendekatan hermeneutika kritis dan etis memungkinkan pembacaan yang lebih adil dan reflektif,
sechingga ajaran Islam dapat senantiasa diartikulasikan dalam semangat maqasid al-shari‘ab: keadilan,

kemaslahatan, dan penghormatan terhadap martabat manusia.

Teks-Teks tentang Kesetaraan, Kesalingan, dan Keadilan Gender

Jika bagian sebelumnya membahas teks-teks yang sering ditafsirkan secara hierarkis dan
menimbulkan kontroversi gender, maka bagian ini menyoroti ayat-ayat dan hadis-hadis yang justru
menegaskan prinsip-prinsip kesalingan, kesetaraan, dan keadilan antara laki-laki dan perempuan.
Teks-teks ini menjadi dasar penting bagi gerakan re-interpretasi keagamaan yang lebih etis, egaliter,

dan berorientasi pada magqasid al-shari'ab.
QS An-Nisa’ [4]:1

"Wahai manusia! Bertakwalah kepada Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dari diri yang
satu (nafs wahidah), dan dari padanya Allah menciptakan pasangannya, dan dari keduanya Allah
memperkembangbiakkan laki-laki dan perempuan yang banyak."

Ayat ini menjadi fondasi teologis tentang kesamaan asal-usul laki-laki dan perempuan. Asma
Barlas menckankan bahwa penggunaan istilah nafs wahidah menunjukkan bahwa Al-Qur’an tidak
membedakan secara esensial antara laki-laki dan perempuan dalam hal martabat penciptaan (Barlas,
2002). Penckanan terhadap kesamaan ontologis ini merupakan bantahan terhadap narasi

inferioritas perempuan yang berkembang dalam sebagian tafsir klasik.
QS Al-Ahzab [33]:35

"Sesungguhnya laki-laki dan perempuan yang Muslim, mukmin, taat, benar, sabar, khusyuk,
bersedekah, berpuasa, memelihara kehormatan, dan banyak mengingat Allah—Allah telah

menyediakan ampunan dan pahala yang besar bagi mereka."

Ayat ini menegaskan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan, sebagaimana
dinyatakan oleh Amina Wadud dalam Quran and Woman. Tidak ada pembedaan dalam hal
keimanan, amal ibadah, dan pahala ukhrawi (Wadud, 1999). Ini menjadi argumentasi kuat bahwa

nilai-nilai utama dalam Islam bersifat inklusif terhadap gender.

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 09— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

QS At-Taubah [9]:71

"Dan orang-orang mukmin, laki-laki dan perempuan, sebagian mereka adalah penolong bagi

sebagian yang lain. Mereka menyuruh kepada yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar..."

Ayat ini menunjukkan relasi kesalingan (musuality) dalam tanggung jawab sosial keagamaan.
Quraish Shihab menafsirkan ayat ini sebagai bukti bahwa perempuan tidak hanya berhak tetapi
juga berkewajiban aktif dalam kehidupan publik, termasuk amar ma'ruf nahi munkar (Shihab,
2017). Ini bertentangan dengan pembacaan-pembacaan yang mengurung perempuan di ranah

domestik.
QS An-Nahl [16]:58-59]

"Dan apabila sesecorang dari mereka diberi kabar tentang (kelahiran) anak perempuan,
hitamlah (merahlah) wajahnya dan dia sangat marah. Ia menyembunyikan dirinya dari masyarakat
karena berita buruk yang disampaikan kepadanya. Apakah ia akan memeliharanya dengan
menanggung kehinaan, atau menguburkannya ke dalam tanah? Ketahuilah, alangkah buruknya apa

yang mereka tetapkan itu."

Ayat ini secara cksplisit mengutuk praktik diskriminatif terhadap bayi perempuan pada masa
jahiliah. Dalam tafsir kontemporer, ayat ini menjadi basis normatif bagi penolakan terhadap segala

bentuk diskriminasi berbasis gender dalam masyarakat Muslim modern (Barlas, 2002).
QS Al-Mumtahanah [60]:12

"Wahai Nabi, apabila perempuan-perempuan mukmin datang kepadamu untuk berikrar setia

(bai'at)..."

Ayat ini menegaskan bahwa perempuan memiliki kapasitas politik dan spiritual dalam
komunitas Muslim. Kecia Ali menyatakan bahwa bai’at perempuan merupakan pengakuan
terhadap otonomi moral dan hukum mereka sebagai individu dalam masyarakat Islam awal (Al,
2006).

Hadis-Hadis

Selain ayat-ayat Al-Qur’an, terdapat sejumlah hadis yang secara eksplisit maupun implisit
mendukung prinsip kesalingan dan kesetaraan antara laki-laki dan perempuan. Salah satu di
antaranya adalah hadis riwayat Abu Dawud yang menyatakan bahwa "perempuan adalah saudara
kandung laki-laki" (HR. Abu Dawud, no. 236). Hadis ini secara ontologis menegaskan bahwa
perempuan dan laki-laki berasal dari asal-usul yang sama dan memiliki nilai kemanusiaan yang
setara. Menurut Khaled Abou El-Fadl, hadis ini dapat dibaca sebagai koreksi terhadap konstruksi

patriarkal yang selama ini memarjinalkan perempuan dalam tradisi keagamaan (El-Fadl, 2001).

Hadis lain yang menunjukkan keterlibatan aktif perempuan dalam masyarakat Islam awal
adalah peristiwa bai’at perempuan kepada Nabi. Bai’at ini bukan hanya simbol formal, tetapi

menandakan pengakuan atas kapasitas moral, politik, dan spiritual perempuan sebagai anggota

1 1 0'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

umat yang otonom. Kecia Ali menegaskan bahwa fakta historis ini mencerminkan kesetaraan

tanggung jawab dan hak partisipasi antara laki-laki dan perempuan (Ali, 2000).

Kisah ‘Aisyah, istri Nabi Muhammad, juga menjadi contoh penting dalam pembahasan ini.
‘Aisyah tidak hanya dikenal sebagai periwayat hadis terbanyak di antara sahabat perempuan, tetapi
juga memainkan peran sentral dalam wacana politik dan sosial, termasuk dalam Perang Jamal.
Fatima Mernissi menafsirkan kiprah Aisyah sebagai bukti bahwa perempuan memiliki kapasitas

kepemimpinan publik dan otoritas intelektual dalam sejarah Islam (Mernissi, 1991).

Sementara itu, beberapa hadis yang kerap dianggap problematik, seperti hadis tentang
perempuan sebagai fitnah bagi laki-laki, juga perlu ditinjau ulang. El-Fadl dan Kecia Ali
mengingatkan bahwa konteks hadis tersebut sangat spesifik dan tidak bisa diangkat menjadi norma
universal tanpa mempertimbangkan realitas sosial dan nilai-nilai keadilan Islam. Penafsiran ulang
atas hadis ini menekankan bahwa fitnah tidak bersifat esensial pada perempuan, melainkan
bergantung pada konstruksi sosial yang menempatkan perempuan dalam posisi rentan (Ali, 20006;
El-Fadl, 2001).

Dengan demikian, baik dalam Al-Qur’an maupun hadis, terdapat sumber-sumber normatif
yang dapat digunakan untuk membangun pemahaman keagamaan yang lebih adil, egaliter, dan
sesuai dengan semangat magqasid al-shari‘ah. Upaya untuk mengarusutamakan teks-teks kesetaraan
ini menjadi penting dalam menghadirkan Islam sebagai agama rahmat bagi seluruh umat manusia,

tanpa diskriminasi gender.

Historis Teks
Masyarakat Arab Pra-Islam dan Transformasi oleh Islam

Sebelum kedatangan Islam, masyarakat Arab hidup dalam struktur sosial yang sangat patriarkal
dan tribalistik. Perempuan dianggap sebagai makhluk kelas dua yang tidak memiliki hak-hak sipil
dan hukum. Praktik penguburan bayi perempuan hidup-hidup (QS Ac-Takwir [81]:8-9)
menunjukkan betapa rendahnya nilai perempuan dalam pandangan masyarakat saat itu.
Perempuan juga tidak memiliki hak waris, tidak dilibatkan dalam pengambilan keputusan publik,
dan sering dijadikan objek transaksi dalam praktik pernikahan, seperti pernikahan mut’ah, warisan

istri dari ayah atau saudara, serta sistem mahar yang tidak manusiawi.

Kedatangan Islam membawa transformasi bertahap terhadap kondisi ini. Al-Qur’an
menghapus praktik penguburan bayi perempuan, memberikan hak waris kepada perempuan (QS
An-Nisa’ [4]:7), memperkenalkan prinsip larangan pemaksaan dalam pernikahan (QS Al-Baqarah
[2]:232), dan menekankan kesetaraan spiritual antara laki-laki dan perempuan (QS Al-Ahzab
[33]:35). Sebagaimana dijelaskan oleh Leila Ahmed (1992), ajaran Islam pada masa Nabi
merupakan terobosan radikal dalam struktur sosial Arab. Islam tidak langsung membongkar
seluruh sistem patriarki, tetapi memperkenalkan prinsip-prinsip etika dan hukum yang membuka

ruang bagi emansipasi perempuan secara bertahap.

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 ]_ 1 - ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Fazlur Rahman menyebut pendekatan ini sebagai "evolusi moral" dalam wahyu, di mana
ajaran Islam berkembang sesuai dengan kesiapan sosial umatnya. Misalnya, praktik poligami tidak
dihapuskan secara mutlak, tetapi dibatasi dan dikondisikan secara ketat (QS An-Nisa’ [4]:3),
dengan tujuan mengurangi ketidakadilan dalam praktik pernikahan. Konsep keadilan, bukan
kesetaraan dalam bentuk numerik, menjadi nilai dasar yang mengarahkan transformasi sosial dalam
Islam (Rahman, 1982).

Menurut Asma Barlas, salah satu kekuatan revolusioner Al-Qur’an adalah bahwa ia
mengafirmasi perempuan sebagai subjek moral dan spiritual yang utuh. Ia menyebut bahwa Al-
Qur’an berbicara kepada perempuan dan laki-laki dengan cara yang setara dalam hal tanggung
jawab religius, etika, dan sosial. Sayangnya, dalam perkembangan sejarah Islam pasca-Nabi, nilai-
nilai kesetaraan ini sering ditutupi oleh strukeur figh yang bersifat patriarkal karena dipengaruhi

oleh konteks politik dan sosial pada masa itu (Barlas, 2002).

Asbab al-Nuzul dan Kebutuhan Sosial Zaman Nabi

Asbab al-nuzul (sebab-sebab turunnya ayat) merupakan instrumen penting dalam memahami
makna ayat Al-Qur’an, khususnya yang berkaitan dengan isu-isu sosial seperti relasi gender.
Pemahaman terhadap konteks historis ayat membantu membedakan antara ketentuan universal

yang berlaku lintas zaman dan ketetapan normatif yang bersifat kontekstual atau situasional.

Ulama klasik seperti al-Wahidi dalam Asbab al-Nuzul dan al-Suyuti dalam Lubab al-Nuqul
mengumpulkan berbagai riwayat yang menjelaskan konteks turunnya ayat. Dalam kerangka ini,
misalnya, QS An-Nisa’ [4]:34 dipahami sebagai respon terhadap disintegrasi rumah tangga yang
terjadi dalam komunitas Muslim awal di Madinah, di mana strukcur keluarga masih rapuh dan
membutuhkan sistem penopang yang stabil. Demikian pula, QS Al-Ahzab [33]:33 turun sebagai

pengaturan etika terhadap istri-istri Nabi yang mulai terlibat dalam dinamika politik publik.

Pendekatan tafsir historis-kritis yang dikembangkan oleh sarjana seperti Nasr Hamid Abu
Zayd menegaskan bahwa teks wahyu harus dibaca dalam interaksi antara teks dan konteks, baik
konteks pertama (zaman Nabi) maupun konteks pembaca hari ini.(Zayd 2004) Ini selaras dengan
pendekatan double movement Fazlur Rahman yang melihat bahwa setiap teks memiliki latar sosial

spesifik yang harus dipahami sebelum ditransformasikan menjadi nilai normatif bagi masa kini

(Rahman, 1982).

Mun’im Sirry menambahkan bahwa memahami asbab al-nuzul tidak hanya penting untuk
membaca ayat-ayat secara proporsional, tetapi juga untuk menghindari generalisasi yang
menimbulkan ketidakadilan, khususnya terhadap kelompok marginal seperti perempuan (Sirry,
2017). Dengan kata lain, konteks tidak hanya menjelaskan sebab turunnya ayat, tetapi juga menjadi

kunci dalam menentukan sejauh mana ayat tersebut dapat dijadikan landasan hukum universal.
Dengan demikian, pemahaman terhadap konteks historis dan asbab al-nuzul membuka jalan

bagi interpretasi Al-Qur’an yang lebih adil, inklusif, dan relevan dengan perkembangan sosial saat

1 1 2'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

ini. Ini juga menjadi landasan bagi tafsir gender yang tidak hanya berpegang pada literalitas teks,

tetapi juga pada semangat etis yang mendasari wahyu Islam.

Interpretasi Ulama Klasik dan Kontemporer

Perbedaan penafsiran mengenai kedudukan perempuan dalam Islam tidak dapat dilepaskan
dari keragaman pendekatan para mufassir sepanjang sejarah. Tafsir klasik cenderung dipengaruhi
oleh struktur sosial patriarkal yang dominan pada masanya, sedangkan tafsir kontemporer mencoba
membaca ulang teks-teks keagamaan melalui lensa keadilan, etika, dan kesetaraan gender yang

sejalan dengan magasid al-shari‘ah.

Tafsir Klasik
Ulama klasik seperti al-Tabari (w. 310 H), al-Qurtubi (w. 671 H), dan Ibn Kathir (w. 774

H) memaknai ayat-ayat tentang perempuan dalam kerangka hierarkis, di mana laki-laki
dianggap sebagai pemimpin yang sah atas perempuan karena kelebihan akal, fisik, dan
tanggung jawab sosial. Dalam tafsir terhadap QS An-Nisa’ [4]:34, mereka menekankan konsep
giwamah sebagai bentuk otoritas laki-laki yang sah dan bersumber dari ketetapan ilahiyah.
Misalnya, al-Tabari dalam Jami® al-Bayan menjelaskan bahwa laki-laki memiliki fadbilah
(kelebihan) atas perempuan dalam hal kepemimpinan rumah tangga, karena tanggung jawab
finansial dan sosial. Al-Qurtubi mengafirmasi bahwa ketaatan perempuan kepada suaminya
merupakan bagian dari syariat, sedangkan Ibn Kathir menegaskan bahwa perempuan harus

tunduk dalam wilayah domestik sebagai bentuk implementasi dari giwamah yang diberikan

kepada laki-laki.

Tafsir semacam ini sering kali didukung oleh penggunaan hadis yang juga bersifat
patriarkal, seperti hadis tentang kekurangan akal dan agama pada perempuan (HR. Bukhari,
no. 304). Pemaknaan terhadap hadis ini cenderung literal dan dikaitkan dengan kapasitas
perempuan dalam bersaksi dan beribadah, yang kemudian dijadikan justifikasi untuk

membatasi peran perempuan dalam ruang publik dan institusi keagamaan (Nasir, 2020).

Sejumlah studi kontemporer menunjukkan bahwa penafsiran tersebut erat kaitannya
dengan konstruksi sosial dan nilai-nilai gender yang dominan pada masa para mufassir hidup.
Misalnya, Saba Mahmood dalam studinya tentang perempuan dan religiositas menyebutkan
bahwa penafsiran agama sangat dipengaruhi oleh norma sosial lokal yang patriarkal (Mahmood,
2005) Demikian pula, Wadud menyatakan bahwa sebagian besar tafsir klasik disusun dalam
dunia sosial yang tidak memberi akses setara kepada perempuan, sechingga pembacaan mereka

terhadap teks juga merefleksikan eksklusi struktural tersebut (Wadud, 1999)

Meskipun memberikan hak-hak tertentu kepada perempuan, penafsiran klasik cenderung
membatasi ruang gerak perempuan dalam ruang publik dan meneguhkan dikotomi antara
peran domestik perempuan dan peran publik laki-laki. Konteks sosial, politik, dan

epistemologis masa itu sangat berpengaruh terhadap konstruksi makna yang mereka hasilkan.

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 ]_ 3— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Tafsir Kontemporer

Sebaliknya, penafsir kontemporer seperti Amina Wadud, Asma Barlas, Riffat Hassan, dan
Quraish Shihab berupaya membongkar bias patriarkal dalam tafsir klasik dengan menawarkan
pendekatan baru yang lebih adil dan setara. Amina Wadud dalam Quran and Woman
menggunakan pendekatan linguistik, sosio-historis, dan hermeneutika etis untuk menunjukkan
bahwa Al-Qur’an tidak secara inheren menempatkan perempuan sebagai subordinat. Ia
menckankan bahwa banyak ketimpangan yang dianggap sebagai ajaran agama sebenarnya
merupakan hasil konstruksi sosial dan bias tafsir yang berkembang dalam sistem patriarkal.
Pendekatannya mengintegrasikan prinsip-prinsip keadilan, tauhid, dan kemaslahatan untuk

memahami relasi gender dalam Islam (Wadud, 1999).

Asma Barlas menggunakan kerangka tauhid sebagai fondasi teologis untuk menolak
dominasi gender. Ia menyatakan bahwa karena Tuhan adalah satu-satunya otoritas mutlak
dalam Islam, maka semua bentuk otoritas sosial yang menindas atas nama agama harus dikritisi.
Barlas menekankan bahwa pendekatan tafsir yang adil harus menyeluruh dan kontekstual, serta
tidak boleh mengambil sebagian ayat secara literal dan mengabaikan prinsip-prinsip moral
universal Al-Qur’an (Barlas, 2002).

Riffac Hassan mengembangkan pendekatan feminis Islam yang menekankan pentingnya
ijtihad dan rasionalitas dalam menafsirkan teks. Ia mengkritik tiga asumsi teologis patriarkal
yang sering dipakai untuk menjustifikasi subordinasi perempuan: bahwa laki-laki diciptakan
pertama dan perempuan dari laki-laki; bahwa perempuan adalah penyebab dosa; dan bahwa
perempuan diciptakan hanya untuk melayani laki-laki. Dalam karya-karyanya, ia menegaskan
bahwa penafsiran ulang teks harus dilakukan berdasarkan prinsip keadilan, kasih sayang, dan
martabat manusia, sebagaimana ditegaskan dalam QS Al-Isra’ [17]:70 dan QS Al-Hujurat
[49]:13 (Hassan, 20006).

Quraish Shihab dalam Wawasan Al-Qur'an dan berbagai tafsir tematiknya menyuarakan
pentingnya memahami ayat-ayat Al-Qur’an dalam konteks kesejarahan dan maksud syariat. Ia
mengadopsi pendekatan maqasidi yang berfokus pada tujuan-tujuan etik syariat, bukan sekadar
pada aspek legal-formal teks (Shihab, 2019). Dalam membahas isu gender, Shihab menolak
generalisasi dan menyerukan pembacaan yang proporsional, moderat, dan adaptif terhadap
perkembangan sosial. Ia juga menekankan pentingnya otoritas keilmuan perempuan dalam

kajian keislaman kontemporer (Shihab, 2017)

Penafsiran kontemporer ini turut didukung oleh akademisi Muslim lainnya seperti Kecia
Ali, Ziba Mir-Hosseini, dan Abdullah Saced yang mendorong pembacaan etis-kontekstual
terhadap teks-teks keislaman. Mereka menyatakan bahwa teks suci mengandung nilai-nilai

normatif yang harus diinterpretasi ulang dalam cahaya keadilan dan perubahan sosial (Ali, 2006;
Mir-Hosseini, 2006; Saeed, 2013).

Dengan demikian, tafsir kontemporer tidak hanya menantang struktur patriarki dalam

penafsiran klasik, tetapi juga berupaya membangun paradigma keagamaan yang lebih sejalan

1 14'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

dengan semangat keadilan Al-Qur’an. Perbedaan tafsir ini menunjukkan bahwa teks agama
bukanlah entitas tunggal yang kaku, melainkan selalu terbuka untuk dimaknai ulang sesuai

konteks dan nilai-nilai moral yang dikandungnya.

Dinamika Sosial Budaya dan Politik dalam Penafsiran

Penafsiran terhadap kedudukan perempuan dalam Islam tidak pernah berlangsung dalam
ruang hampa. Ia dipengaruhi oleh dinamika sosial, budaya, dan politik yang melingkupi
masyarakat tempat tafsir itu berkembang. Tiga kekuatan besar yang paling menonjol dalam
membentuk pola penafsiran ini adalah sistem patriarki, kolonialisme dan modernitas, serta

perkembangan wacana feminisme, baik dalam bentuk feminisme sekuler maupun feminisme Islam.
Pengaruh Patriarki

Sistem patriarki telah lama mendominasi struktur sosial di berbagai peradaban, termasuk
dalam masyarakat Muslim. Patriarki menempatkan laki-laki sebagai pusat otoritas dalam
keluarga, masyarakat, dan bahkan lembaga keagamaan. Dalam konteks tafsir, sistem ini
menciptakan asumsi dasar bahwa laki-laki lebih rasional, kuat, dan layak memimpin,
sedangkan perempuan diposisikan sebagai subordinat. Akibatnya, banyak penafsiran klasik
tethadap ayat-ayat perempuan dipengaruhi oleh pandangan dunia yang menormalkan

ketimpangan gender.

Fatima Mernissi dalam The Veil and the Male Elite mengungkap bagaimana hadis dan tafsir
digunakan secara selektif untuk mengukuhkan dominasi laki-laki, termasuk dalam isu
kepemimpinan dan partisipasi publik perempuan (Mernissi, 1991). Saba Mahmood juga
mengingatkan bahwa praktik religius perempuan sering kali tidak bisa dipahami hanya sebagai
bentuk kepasrahan, tetapi juga sebagai bentuk agensi yang rumit dalam sistem sosial patriarkal
(Mahmood, 2005). Judith Tucker menelusuri sejarah hukum Islam dan menunjukkan
bagaimana konstruksi gender berkembang dalam figh klasik, tidak jarang mencerminkan

struktur patriarki masyarakat abad pertengahan (Tucker, 2008).

Kritik terhadap patriarki dalam tafsir tidak berarti menolak agama, melainkan berupaya
membedakan antara nilai-nilai wahyu yang transenden dan interpretasi manusia yang terikat
ruang dan waktu. Asma Barlas menyebut pentingnya membedakan antara teks Al-Qur’an dan
tafsir yang diproduksi dalam konteks sosial yang patriarkal agar tidak mencampuradukkan

wahyu dengan ideologi dominan (Barlas, 2002).
1) Kolonialisme, Modernitas, dan Reaksi Keagamaan

Kolonialisme membawa serta narasi-narasi modernitas Barat yang sering kali mengecam
Islam sebagai agama yang menindas perempuan. Dalam banyak kasus, kolonialisme
menggunakan isu perempuan sebagai dalih untuk membenarkan intervensi budaya dan politik
di dunia Muslim. Akibatnya, terjadi dua reaksi ekstrem: konservatisme dan reformisme. Kaum

konservatif berusaha mempertahankan identitas keislaman dengan kembali ke literalitas teks,

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 ]_ 5— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

sedangkan kaum reformis mencoba mereformulasi ajaran Islam agar relevan dengan tantangan

zaman.

Leila Ahmed dalam Women and Gender in Islam mencatat bahwa pengalaman kolonial
membuat banyak Muslim curiga terhadap wacana emansipasi perempuan karena dianggap
sebagai proyek Barat (Ahmed, 1992). Namun, di sisi lain, tekanan modernitas juga mendorong
munculnya intelektual-intelektual Muslim seperti Fazlur Rahman yang mengusulkan
pendekatan double movement dalam memahami Al-Qur’an secara historis dan etis (Rahman,
1982). Nasr Hamid Abu Zayd mengembangkan pendekatan hermeneutika kritis terhadap teks
agama untuk menegaskan bahwa makna Al-Qur’an bersifat dinamis dan terikat pada ruang

budaya dan sejarah tempat ia dibaca (Zayd, 2004).
Feminisme Islam vs Feminisme Sekuler

Dalam menghadapi ketimpangan tafsir dan praktik keagamaan, muncul dua arus besar
dalam perjuangan perempuan Muslim: feminisme sekuler dan feminisme Islam. Feminisme
sekuler umumnya mengadvokasi hak-hak perempuan berdasarkan prinsip-prinsip hukum
internasional dan nilai-nilai universal yang dianggap netral secara agama. Namun, pendekatan
ini sering kali berhadapan dengan resistensi dari komunitas Muslim karena dianggap

mengabaikan sensitivitas budaya dan spiritual.

Sebaliknya, feminisme Islam berusaha melakukan pembacaan ulang terhadap sumber-
sumber Islam dengan pendekatan yang berbasis pada tauhid, keadilan, dan magasid al-shari‘ah.
Amina Wadud, Asma Barlas, Riffat Hassan, dan Sa’diyya Shaikh adalah beberapa tokoh utama
yang menckankan bahwa perjuangan perempuan tidak harus bertentangan dengan iman.
Mereka menggunakan kerangka epistemologis Islam sendiri untuk mengkritik ketimpangan
gender dalam tafsir klasik (Barlas, 2002; Hassan, 2006; Shaikh, 2003; Wadud, 1999).

Sebagaimana ditegaskan oleh Hidayatullah, feminisme Islam bukan sekadar respons
terhadap feminisme Barat, tetapi merupakan gerakan otentik yang muncul dari pengalaman
dan refleksi perempuan Muslim sendiri (Hidayatullah, 2014). Ia menuntut keadilan melalui
pendekatan internal, bukan sekuler, dan mendorong agar perempuan memiliki otoritas penuh
dalam menafsirkan teks agama (Mulia, 2022). Hal ini memperlihatkan bahwa tafsir agama

dapat ditransformasi dari dalam dengan landasan normatif Islam yang inklusif dan etis.

Penafsiran tentang perempuan dalam Islam merupakan isu yang kompleks dan
multidimensional, yang dibentuk oleh berbagai dinamika sosial, politik, dan budaya (Martin-
Lépez dkk, 2019; Sicilia Lorenzo, 2024). Tiga kekuatan utama yang memengaruhi konstruksi
pemahaman ini meliputi patriarki, kolonialisme dan modernitas, serta perkembangan
feminisme, baik yang bersifat sekuler maupun Islamik (Chatterjee, 2024). Patriarki, sebagai
sistem sosial yang menempatkan laki-laki dalam posisi dominan, telah mempengaruhi
penafsiran teks-teks Islam secara tradisional yang sering menggambarkan perempuan sebagai
subordinat dan membatasi partisipasi mereka dalam ruang publik (Isracl dan Feder, 2023; Levy
dkk, 2021; Wahidiyah dkk, 2023). Penafsiran tersebut sering kali melegitimasi kontrol laki-

1 1 6'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

laki terhadap perempuan, yang berdampak pada pembatasan hak dan kebebasan perempuan,
termasuk dalam akses pendidikan dan kemandirian ekonomi (Isgren, Andersson dan Carton,
2020). Namun, para feminis Muslim menegaskan bahwa penafsiran yang patriarkal bukanlah
esensi ajaran Islam, melainkan hasil dari budaya patriarki yang mendominasi konteks
penafsirannya (Pradhan dan De, 2024), dan mereka menyerukan reinterpretasi Al-Qur'an dan
Hadis untuk menegakkan keadilan gender (Israel dan Feder, 2023).

Selain itu, kolonialisme dan modernitas turut membentuk diskursus tentang perempuan
dalam Islam. Pandangan kolonial kerap memosisikan perempuan Muslim sebagai simbol
keterbelakangan dan penindasan, yang memicu reaksi defensif dari ulama Muslim dalam
membela ajaran Islam (Golley, 2004; Montanari, 2017). Di sisi lain, modernitas membawa
gagasan baru tentang kesetaraan dan hak perempuan yang menantang struktur penafsiran
tradisional (Al-Naqeeb, 2010), serta mendorong upaya rekonsiliasi antara nilai-nilai Islam dan
tuntutan zaman modern (Martin-Lépez dkk, 2019). Dinamika kolonial dan pascakolonial juga
menyebabkan perubahan budaya yang memengaruhi nilai-nilai gender, termasuk dalam
praktik sosial dan kebiasaan sehari-hari (Kanol, 2024). Dalam konteks ini, feminisme turut
memainkan peran penting. Feminisme sekuler yang berasal dari Barat menekankan kesetaraan
dan sering bersikap kritis terhadap struktur agama (Ningrum, Subangga dan Mahzumi, 2025),
namun juga dikritik karena kecenderungannya terhadap imperialisme budaya dan
kegagalannya memahami identitas religius lokal (Chatterjee, 2024). Sebaliknya, feminisme
Islam berupaya mereformulasi teks-teks keagamaan dari dalam kerangka Islam untuk
mempromosikan keadilan dan kesetaraan gender (Shahin, 2020; Sicilia Lorenzo, 2024), serta
mendorong reformasi hukum dan pengakuan atas peran perempuan dalam institusi agama dan
keluarga (Kabir, 2023). Pendekatan ini juga mengakui pentingnya perspektif interseksionalitas
yakni bagaimana identitas gender berkelindan dengan ras, kelas, dan budaya (Weerasekara dkk,
2018) schingga menghasilkan pemahaman yang lebih menyeluruh terhadap pengalaman

perempuan Muslim.

Selanjutnya, dinamika sosial-politik turut memperkuat atau membatasi ruang bagi
perempuan dalam Islam. Kebangkitan Islam politik menghasilkan spektrum pendekatan
tethadap hak-hak perempuan, mulai dari yang mendukung inklusi hingga yang
mempertahankan narasi pelengkapan (Eyadat, 2013; Sandikci, 2021). Mekanisme kontrol
sosial dalam komunitas juga berdampak pada posisi perempuan dan memengaruhi kesadaran
kolektif terhadap hak-hak mereka (Wahidiyah dkk, 2023). Berbagai nilai budaya lokal pun

memiliki peran dalam membentuk persepsi gender dan tingkat keterlibatan perempuan dalam

kehidupan publik.

Lebih jauh lagi, kebijakan negara dan kerangka hukum menjadi faktor kunci dalam
menentukan hak-hak perempuan secara praktis—termasuk dalam hal kekerasan berbasis
gender dan akses terhadap keadilan (Isgren dkk, 2020). Akses terhadap pendidikan dan
penguatan kapasitas berpikir kritis menjadi alat strategis dalam melawan penafsiran patriarkal
dan mendorong kesadaran perempuan akan hak-haknya (Dennaoui, 2024). Dengan demikian,

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 ]_ 7— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

penafsiran terhadap perempuan dalam Islam bukanlah produk yang statis, melainkan hasil dari
interaksi kompleks antara teks, penafsir, konteks sosial-historis, dan kekuatan strukeural global.
Pemahaman yang adil dan progresif hanya dapat dicapai melalui pengakuan kritis terhadap

warisan intelektual yang telah terbentuk serta keterbukaan terhadap rekonstruksi paradigma
keilmuan (Eyadat, 2013; Kabir, 2023; Shahin, 2020).

Dengan demikian, dinamika sosial, politik, dan budaya memainkan peran krusial dalam
membentuk cara pandang terhadap teks keagamaan. Penafsiran terhadap perempuan dalam
Islam tidak bisa dilepaskan dari konteks tersebut, dan pembacaan yang adil hanya mungkin
dilakukan jika kita mengakui, mengkritisi, dan merekonstruksi warisan intelektual kita dengan
berani dan jujur. Penafsiran terhadap kedudukan perempuan dalam Islam tidak pernah
berlangsung dalam ruang hampa. Ia dipengaruhi oleh dinamika sosial, budaya, dan politik yang
melingkupi masyarakat tempat tafsir itu berkembang. Tiga kekuatan besar yang paling
menonjol dalam membentuk pola penafsiran ini adalah sistem patriarki, kolonialisme dan
modernitas, serta perkembangan wacana feminisme, baik dalam bentuk feminisme sekuler

maupun feminisme Islam.

Isu-Isu Kritis tentang Perempuan dalam Perspektif Islam: Analisis Teks dan Konteks

Pembahasan tentang perempuan dalam Islam tidak bisa dilepaskan dari sejumlah isu tematik
yang kerap menjadi kontroversi dalam penafsiran teks-teks keagamaan. Beberapa ayat dan hadis
sering dijadikan dasar hukum maupun sosial untuk mengatur, membatasi, atau mendefinisikan
peran perempuan. Dalam bagian ini, dibahas lima isu penting secara mendalam dengan pendekatan
"text, context, and interpretation” untuk menunjukkan bagaimana tafsir terhadap isu-isu ini

dipengaruhi oleh kondisi sosial, pandangan teologis, dan paradigma epistemologis para penafsir.
Poligami (QS An-Nisa’ [4]:3)

Teks ini membolehkan laki-laki menikahi hingga empat perempuan dengan syarat
berlaku adil. Ayat ini diturunkan dalam konteks pasca-Perang Uhud, ketika banyak laki-laki
Muslim gugur, meninggalkan janda dan anak yatim yang membutuhkan perlindungan. Dalam
konteks tersebut, poligami dianggap sebagai solusi sosial darurat untuk mengatasi kerentanan
perempuan dan anak-anak yatim (Rippin, 2005). Tafsir klasik seperti karya al-Qurtubi dalam
al-Jami‘ li-Abkam al-Qur'an dan Ibn Kathir dalam 7afsir al-Qur'an al-‘Azim menegaskan
kebolehan poligami sebagai bentuk moderasi terhadap praktik pernikahan yang tak terbatas
pada masyarakat Arab pra-Islam. Mereka menggarisbawahi legalitas dan tanggung jawab laki-

laki sebagai pemimpin rumah tangga dalam kerangka sosial patriarkal.

Namun, penafsir kontemporer menafsirkan ayat ini secara lebih kritis dan kontekstual.
Amina Wadud menekankan bahwa keadilan yang menjadi syarat dalam ayat ini (bi al-‘adl)
bukan hanya administratif, melainkan keadilan eksistensial dan emosional, yang secara implisit

hampir tidak mungkin dicapai (Wadud, 1999). Fazlur Rahman menyoroti bahwa ayat ini

1 1 8'1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

sebenarnya mengarah pada pembatasan praktik poligami dan harus dibaca dalam terang
prinsip magqasid al-shariah (Rahman, 1982). Quraish Shihab juga menyatakan bahwa
walaupun secara hukum poligami diperbolehkan, dalam konteks kehidupan modern yang

menjunjung keadilan dan kesetaraan, praktik tersebut sebaiknya dihindari kecuali benar-benar

diperlukan (Shihab, 2019).

Sebagai tambahan, Riffat Hassan menunjukkan bahwa ayat ini harus dipahami dalam
kerangka etika Qur’ani yang menckankan rahmat dan keadilan sosial, bukan sekadar norma
hukum (Hassan, 2006). Dengan demikian, pemaknaan ulang terhadap ayat ini menunjukkan
bahwa Al-Qur’an tidak menganjurkan poligami sebagai ideal, melainkan sebagai pengecualian
yang sarat tanggung jawab dan kesadaran etis. Poligami dalam perspektif kontemporer lebih
dilihat sebagai opsi terakhir yang harus diuji dengan ketat berdasarkan pertimbangan moral,

sosial, dan keadilan gender (Engineer, 2004).
Aurat dan Hijab (QS Al-Ahzab [33]:59, [33]:53)

Ayat-ayat ini berkaitan dengan kewajiban berpakaian bagi perempuan Muslim, termasuk
batas interaksi dengan laki-laki non-mahram, seperti tercantum dalam QS Al-Ahzab [33]:59
dan [33]:53. Konteks turunnya ayat ini adalah situasi sosial di Madinah, di mana perempuan
Muslim mengalami gangguan dan pelecechan di ruang publik, khususnya dari kaum munafik
yang menyamar dan mengintimidasi. Ayat tersebut menganjurkan agar perempuan
mengenakan jilbab untuk membedakan diri mereka sebagai perempuan merdeka yang harus

dihormati, bukan budak yang dapat dilecehkan (Tabari, Jami al-Bayan, juz 22).

Dalam tafsir klasik, para mufassir seperti al-Tabari dan al-Qurtubi mengembangkan
hukum hijab secara rigid sebagai batas aurat dan simbol ketaatan. Al-Qurtubi dalam a/-Jamili-
Abkam al-Qur'an menafsirkan bahwa ayat ini menjadi dasar hukum wajibnya jilbab untuk
perempuan, sebagai bentuk penghormatan terhadap kesucian dan kehormatan perempuan
(Qurtubi, 2006). Namun, pendekatan mereka juga dibentuk oleh struktur sosial dan norma
patriarkal pada zaman mereka, yang mengasumsikan peran publik sebagai ruang milik laki-

laki dan peran domestik untuk perempuan.

Penafsiran kontemporer berusaha mengkritisi dan mendekonstruksi pendekatan
literalistik ini. Leila Ahmed mengungkap bahwa praktik hijab telah mengalami transformasi
makna sepanjang sejarah Islam, dari simbol moralitas menjadi alat legitimasi kontrol terhadap
tubuh dan ruang gerak perempuan, khususnya dalam rezim kolonial dan post-kolonial
(Ahmed, 1992). Asma Barlas menckankan bahwa Al-Qur’an tidak pernah menetapkan model
berpakaian tertentu yang mutlak dan universal, tetapi lebih pada prinsip kesopanan (baya)
dan perlindungan terhadap fitnah sosial. Barlas menyoroti bahwa ayat-ayat tersebut bersifat
kontekstual dan harus dibaca melalui prinsip tauhid dan keadilan, bukan melalui strukeur
sosial patriarkal (Barlas, 2002).

Selain itu, Saba Mahmood menunjukkan bahwa praktik hijab tidak selalu identik dengan

subordinasi perempuan. Dalam konteks tertentu, hijab juga dapat menjadi ekspresi otonomi

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 ]_ 9— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

spiritual dan agen religius perempuan (Mahmood, 2005). Oleh karena itu, pemaknaan hijab

tidak dapat dipisahkan dari kerangka sosial, politik, dan kultural tempat ia dijalankan.

Dengan demikian, penafsiran tentang hijab dalam Islam sangat bergantung pada
bagaimana teks dibaca dalam konteks historis dan sosial yang melingkupinya. Pendekatan
hermeneutika kontekstual mengajak kita untuk tidak menyederhanakan makna hijab sebagai
hukum kaku semata, tetapi sebagai simbol spiritualitas dan perlindungan yang dapat memiliki

berbagai tafsir sesuai perkembangan zaman dan kebutuhan masyarakat Muslim yang beragam.
Kesaksian Perempuan (QS Al-Baqarah [2]:282)

Ayat ini menyebutkan bahwa dua saksi perempuan dapat menggantikan satu saksi laki-
laki dalam transaksi utang (QS Al-Baqarah [2]:282). Tafsir klasik seperti al-Tabari dalam Jam: "

al-Bayan dan al-Qurtubi dalam al-Jami* li-Abkam al-Qur'an umumnya menafsirkan ayat ini
sebagai bukti bahwa daya ingat perempuan lebih lemah daripada laki-laki, dan oleh karena itu,
diperlukan dua orang perempuan agar saling mengingatkan (Qurtubi, 2006; Tabari, 2001).
Pandangan ini didasarkan pada asumsi biologis dan sosiologis yang menggeneralisasi kapasitas
perempuan secara universal, tanpa mempertimbangkan peran dan akses terhadap pendidikan

serta kehidupan ekonomi.

Namun, pendekatan historis-kritis menunjukkan bahwa pada masa turunnya ayat
tersebut, perempuan memang tidak lazim terlibat dalam urusan finansial dan dokumentasi
utang, yang menjadi alasan utama mengapa kesaksian mereka diperbanyak. Amina Wadud
menyatakan bahwa ketentuan ini bersifat situasional dan responsif terhadap struktur sosial
yang ada saat itu, bukan cerminan dari nilai intrinsik perempuan yang lebih rendah (Wadud,
1999). Riffat Hassan juga menegaskan bahwa ayat ini harus dipahami sebagai bentuk proteksi
hukum terhadap transaksi dan bukan sebagai evaluasi moral atau intelektual terhadap

perempuan (Hassan, 20006).

Fazlur Rahman mengkategorikan ayat ini sebagai ijtihad sosial-hukum yang kontekstual,
yang bisa ditinjau ulang melalui prinsip-prinsip maqasid al-shari‘ah, khususnya keadilan,
kemaslahatan, dan perlindungan martabat manusia. Ia menegaskan bahwa jika konteks sosial
dan budaya telah berubah—di mana perempuan kini memiliki akses dan kompetensi dalam
bidang ekonomi dan hukum—maka pengaturan tersebut dapat direvisi tanpa melanggar

semangat Qur’ani (Rahman, 1982).

Lebih lanjut, Asma Barlas mengingatkan agar kita tidak membakukan ayat ini sebagai
pembenaran teologis untuk menilai perempuan lebih rendah dalam hal rasionalitas atau
keadilan. Baginya, pembacaan literal terhadap ayat ini telah dijadikan dasar untuk membatasi
peran perempuan di ranah publik, padahal teks tersebut bersifat kontekstual dan terbuka
untuk interpretasi yang lebih adil (Barlas, 2002). Oleh karena itu, pemaknaan kesaksian
perempuan dalam Islam harus didasarkan pada pemahaman etis, historis, dan progresif

terhadap teks, bukan pada bias patriarkal atau pembacaan hukum yang rigid.

1 20' 1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Kepemimpinan Perempuan (HR. Bukhari)
Hadis “Tidak akan beruntung suatu kaum yang dipimpin oleh perempuan” (HR. Bukhari,

no. 7099) sering dijadikan dasar untuk menolak perempuan menjadi pemimpin dalam ranah
politik atau sosial. Namun, pendekatan kontekstual terhadap hadis ini menunjukkan bahwa
pernyataan Nabi merupakan respons terhadap peristiwa khusus, yaitu saat berita datang bahwa
Persia dipimpin oleh putri Kisra setelah kematian raja. Dalam konteks itu, komentar Nabi
mencerminkan dinamika geopolitik dan prediksi terhadap kekacauan di dalam kerajaan

tersebut, bukan sebuah ketetapan teologis universal (Shaikh, 2003).

Penafsiran literal atas hadis ini sering kali mengabaikan realitas sejarah Islam awal yang
mencatat keterlibatan aktif perempuan dalam urusan publik dan politik. Misalnya, Umm
Salamah memiliki peran penting dalam perjanjian Hudaibiyah dengan memberi masukan
strategis kepada Nabi. Sayyidah ‘A’isyah, selain menjadi sumber otoritatif hadis, juga terlibat
dalam Perang Jamal, menunjukkan kapasitas politik dan kepemimpinannya. Fatima Mernissi,
dalam The Forgotten Queens of Islam, mengungkap fakta sejarah bahwa dalam berbagai wilayah
Muslim, terdapat ratu atau pemimpin perempuan yang dihormati dan sah secara hukum
(Mernissi, 1991).

Lebih jauh, Sa’diyya Shaikh dalam artikelnya tentang tafsir feminis menunjukkan bahwa
hadis ini telah dijadikan alat legitimasi patriarki ketika dibaca tanpa memperhatikan asbab al-
wurud dan struktur kekuasaan pada masa Nabi. Ia menyarankan bahwa pemahaman hadis
harus berangkat dari prinsip keadilan dan kesalingan dalam Islam (Shaikh, 2003). Demikian
pula, Asma Barlas menegaskan bahwa sistem tauhid dalam Islam tidak kompatibel dengan

penindasan gender, termasuk dalam hal kepemimpinan politik (Barlas, 2002).

Dengan demikian, interpretasi terhadap hadis ini membutuhkan pendekatan holistik
yang mempertimbangkan konteks sejarah, prinsip keadilan Qur’ani, serta peran perempuan
dalam sejarah Islam. Pendekatan hermeneutika kritis memperlihatkan bahwa hadis ini tidak
dapat dijadikan larangan mutlak, melainkan harus dipahami sebagai bagian dari wacana politik

situasional yang tidak mengikat secara normatif seluruh umat Islam sepanjang masa.
Qiwamah dan Ketaatan Perempuan (QS An-Nisa’ [4]:34)

Ayat ini menyatakan bahwa laki-laki adalah gzwwamun atas perempuan karena kelebihan
yang Allah berikan dan karena mereka memberi nafkah (QS An-Nisa’ [4]:34). Dalam tafsir
klasik, al-Tabari dalam Jami‘ al-Bayan menjelaskan bahwa giwamah adalah bentuk otoritas
laki-laki dalam rumah tangga yang diberikan oleh syariat karena kelebihan akal, fisik, dan
tanggung jawab nafkah (Tabari, 2001). Ibn Kathir juga menafsirkan bahwa kepemimpinan
laki-laki adalah legal dan normatif, dengan perempuan diminta taat sebagai bentuk ibadah,
selama tidak dalam hal maksiat (7afsir al-Qur'an al-"Azim, juz 1) (Ibn Kathir, 1997).

Namun, penafsiran semacam ini telah mendapat kritik tajam dari sejumlah mufassir dan

akademisi kontemporer. Asma Barlas (2002) menckankan bahwa ayat ini tidak menetapkan

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 2 1 - ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

superioritas laki-laki secara mutlak, melainkan menyebut giwamah sebagai fungsi tanggung
jawab yang bersifat praktis, bukan dominatif. Ia menolak pembacaan yang menjadikan ayat
ini sebagai dalih untuk memperkuat strukcur patriarki.(Barlas 2002) Demikian pula,
Hidayatullah menggarisbawahi pentingnya membaca ayat ini dengan pendekatan etis, di mana
relasi antara laki-laki dan perempuan didasarkan pada keadilan dan saling dukung

(Hidayatullah, 2014).

Amina Wadud menggunakan pendekatan linguistik dan hermeneutika etis untuk
menjelaskan bahwa istilah gawwamun tidak identik dengan penguasaan atau superioritas. Ia
lebih condong pada makna tanggung jawab protektif yang bersifat kontekstual, dan bukan
otoritas absolut. Wadud mengingatkan bahwa jika ayat ini dibaca tanpa mempertimbangkan
konteks sosial dan struktur relasi saat itu, maka maknanya dapat disalahgunakan untuk

melegitimasi dominasi struktural terhadap perempuan (Wadud, 1999).

Sejalan dengan itu, Fazlur Rahman mengusulkan bahwa giwamah perlu dibaca dalam
kerangka maqasid al-shari‘ah, yaitu keadilan, perlindungan keluarga, dan stabilitas sosial. Ia
mengkritik pendekatan literalistik yang membekukan makna teks dan mengabaikan

perubahan struktur sosial dalam masyarakat modern. Rahman menegaskan bahwa Al-Qur’an
adalah kitab moral, bukan kitab hukum yang statis (Rahman, 1982).

Dengan demikian, ayat tentang giwamah menunjukkan bahwa kepemimpinan laki-laki
dalam keluarga bukanlah bentuk kekuasaan mutlak, melainkan amanah sosial yang disertai
tanggung jawab finansial dan etis. Ketika konteks sosial berubah, maka penafsiran terhadap
konsep ini pun perlu diperbarui agar sejalan dengan prinsip keadilan, kesalingan, dan
kemaslahatan sebagaimana diajarkan oleh Al-Qur’an. Tafsir klasik seperti al-Tabari dan Ibn
Kathir memaknai ini sebagai dasar legal untuk kepemimpinan laki-laki dalam rumah tangga
dan subordinasi perempuan. Namun, Asma Barlas dan Hidayatullah mengkritik bahwa
giwamah scharusnya tidak dibaca sebagai dominasi, melainkan tanggung jawab sosial dan
moral (Barlas, 2002; Hidayatullah, 2014). Wadud menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak
memberikan otoritas mutlak kepada satu jenis kelamin, melainkan menyerukan kerja sama
dan saling mendukung dalam keluarga (Wadud, 1999). Dengan demikian, giwamah harus

dimaknai secara fungsional dan etis, bukan sebagai pembenaran untuk relasi kuasa.

Analisis Reflektif Dampak Sosial Tafsir Gender

Perbedaan antara tafsir klasik dan kontemporer tidak hanya bersifat teoretis, tetapi juga

berimplikasi langsung terhadap kehidupan sosial perempuan Muslim. Tafsir yang bersifat patriarkal

cenderung melegitimasi ketimpangan struktural dalam ranah hukum keluarga, pendidikan, dan

kepemimpinan. Sebaliknya, pendekatan kontemporer menawarkan alternatif pemaknaan yang

berpijak pada prinsip tauhid, keadilan, dan maqasid al-sharl'ah, serta mengafirmasi pengalaman

perempuan sebagai subjek dalam penafsiran teks.

1 22' 1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Dalam konteks Indonesia, reinterpretasi ini semakin relevan mengingat munculnya gerakan
perempuan Muslim yang mengadvokasi hak-hak perempuan berbasis nilai-nilai Islam. Misalnya,
organisasi seperti Rahima, Musawah, dan Fahmina Institute aktif menggunakan pendekatan tafsir

kontekstual dalam isu-isu hukum keluarga, kepemimpinan perempuan, dan pendidikan Islam yang

inklusif.

Penutup

Isu kedudukan perempuan dalam Islam tidak dapat dipahami secara utuh tanpa
memperhatikan keterkaitan antara teks, konteks, dan interpretasi. Ayat-ayat Al-Qur’an dan hadis
Nabi memang menyimpan potensi makna yang beragam baik yang menegaskan prinsip kesalingan
dan keadilan gender, maupun yang selama ini ditafsirkan dalam kerangka hierarkis dan patriarkal.
Kajian ini menunjukkan bahwa sebagian besar bias gender dalam pemahaman keagamaan
bersumber bukan dari teks wahyu itu sendiri, melainkan dari cara teks tersebut ditafsirkan dalam
konteks sosial tertentu yang kerap dikendalikan oleh struktur patriarki dan asumsi kultural masa

lalu.

Melalui pendekatan hermeneutika historis, etis, dan kontekstual, para pemikir Muslim
kontemporer seperti Amina Wadud, Asma Barlas, Nasr Hamid Abu Zayd, dan Fazlur Rahman
telah membuka jalan menuju pembacaan yang lebih adil dan transformatif. Mereka menunjukkan
bahwa ajaran Islam, jika dibaca dengan kesadaran etis dan metodologis yang inklusif, memuat

prinsip-prinsip universal tentang keadilan, rahmat, dan kesetaraan manusia di hadapan Tuhan.

Temuan dalam penelitian ini menawarkan kebaruan dalam bentuk pemetaan komparatif
antara tafsir klasik yang bersifat patriarkal dan tafsir kontemporer yang berorientasi pada magasid
al-shari‘ah, serta menegaskan perlunya pendekatan hermeneutik kritis sebagai alat untuk
membongkar bias-bias historis dalam penafsiran keagamaan. Kontribusi utama riset ini terletak
pada penyusunan kerangka analisis tematik yang dapat dijadikan dasar metodologis untuk
penelitian tafsir gender dalam studi Islam, serta memperluas ruang epistemologis bagi suara dan

pengalaman perempuan dalam tradisi keilmuan Islam.

Namun demikian, kajian ini memiliki keterbatasan, antara lain dalam cakupan sumber yang
masih terbatas pada tafsir Arab-centris dan belum secara mendalam melibatkan karya-karya tafsir
lokal (Indonesia atau Asia Tenggara) yang memiliki dinamika tersendiri. Oleh karena itu, riset
lanjutan sangat penting untuk mengeksplorasi bagaimana tafsir gender berkembang dalam konteks
sosial dan kultural yang lebih dekat dengan komunitas Muslim lokal, khususnya melalui
pendekatan partisipatif berbasis komunitas, studi lapangan, dan dokumentasi tafsir perempuan di

pesantren atau komunitas Islam akar rumput.

Sebagai rekomendasi aplikatif, hasil kajian ini perlu diintegrasikan dalam pengembangan
kurikulum pendidikan Islam terutama di madrasah, pesantren, dan perguruan tinggi untuk

mendorong kesadaran kritis terhadap isu gender dalam penafsiran keagamaan. Selain itu,

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 23— ]_ 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

penguatan kapasitas ulama perempuan dan pendamping masyarakat berbasis perspektif magasid
dan hermeneutika etis sangat penting dalam upaya advokasi keadilan gender yang kontekstual dan
berbasis nilai-nilai Islam. Dengan demikian, penafsiran terhadap kedudukan perempuan dalam
Islam bukan hanya menjadi proyek akademik, melainkan juga strategi kultural-transformatif untuk
mewujudkan Islam sebagai agama rahmat, yang menghargai harkat kemanusiaan dan kesetaraan

semua makhluk di hadapan Tuhan.

Daftar Pustaka

Abduh, M., dan R. Rida. 1990. Tafsir al-QurGn al-Hakim (Tafstr al-Mandr) (Vol. 2). Beirut: Dar
Al-Ma’rifah.

Ahmed, L. 1992. Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate. New Haven,
CT: Yale University Press.

Alfitri, Alfieri. 2014, “Women’s Rights And Gender Equality Issues In Islamic Law In Indonesia:
The Need To Re-Read Women’s Status In The Islamic Religious Texts.” MAZAHIB 13(1).
d0i:10.21093/mj.v13i1.349.

Ali, K. 2006. Sexual Ethics and Islam: Feminist Reflections on Qur'an, Hadith, and Jurisprudence.
Oxford: Oneworld Publications.

Al-Naqgeeb, Khaldoun Hasan. 2010. “Movements of political Islam: a study in socio-cultural
dynamics.” Contemporary Arab Affairs 3(2):163-79. d0i:10.1080/17550911003740715.

Anwar, Z. 2009. Wanted: Equality and Justice in the Muslim Family. Kuala Lumpur: Musawah:

Sisters in Islam.

Arkoun, M. 2006. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Boulder, CO:
Westview Press.

Barlas, A. 2002. “Believing women” in Islam: Unreading Patriarchal Interpretations of the Quran.
Austin: University of Texas.

Chatterjee, Esha. 2024. “Gender and the Changing Feminist Discourse in Islam — A Socio-
Historical Analysis.” Journal of e-Science Letters 5(1):1-6. doi:10.51470/eSL.2024.5.1.01.

Dennaoui, Youssef. 2024. “Umkimpfte Religion: Formen und Transformationen religioser
Konkurrenz im Feld des Islam am Beispiel Marokkos.” Zeitschrift fiir Religion, Gesellschaft und
Politik. d0i:10.1007/s41682-024-00170-x.

El-Fadl, A. K. 2001. Speaking in God’s Name: Islamic Law, Authority and Women. Oxford:

Oneworld Publications.
Engineer, A. 2004. The Rights of Women in Islam. New Delhi: Sterling Publishers.

Eyadat, Zaid. 2013. “Islamic Feminism: Roots, Development and Policies.” Global Policy
4(4):359-68. d0i:10.1111/1758-5899.12057.

Fathih, Muhammad Amin, dan Fikri Alfadani. 2022. “Pemikiran Amina Wadud Tentang
Pendekatan Hermeneutika Untuk Gerakan Gender.” Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam 8(2):1.
doi:10.31332/zjpi.v8i2.4295.

Golley, Nawar Al-Hassan. 2004. “Is Feminism Relevant to Arab Women?” Third World Quarterly
25(3):521-36. d0i:10.1080/0143659042000191410.

Hassan, R. 2006. “Reformist Voices of Muslim Women Theologians.” Hlm. 263-90 dalam

1 24' 1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948
This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Progressive Muslims: On Justice, Gender and Pluralism.

Hidayatullah, A. A. 2014. Feminist Edges of the Quran. Oxford: Oxford University Press.
Ibn Kathir, I. I. U. 1997. Tafsir al-Qur’dn al-‘Azim (Vol. 1). Riyadh: Dar Tayyibah.

Isgren, Ellinor, Elina Andersson, dan Wim Carton. 2020. “New Perennial Grains in African
Smallholder Agriculture from a Farming Systems Perspective. A Review.” Agronomy for
Sustainable Development 40(1):6. doi:10.1007/s13593-020-0609-8.

Isracl, Emil, dan Tal Feder. 2023. “Compliance and the Social Space of Cities: Variations in
Compliance with Covid-19 Regulations and Capital Forms in Urban Communities.” Cities

141:104491. doi:10.1016/j.cities.2023.104491.

Kabir, Gedong Maulana. 2023. “Rearticulating Islamic Feminism.” Martabat: Jurnal Perempuan
dan Anak 7(2):127—44. doi:10.21274/martabat.2023.7.2.127-144.

Kamali, M. H. 2008. Shari ah Law: An Introduction. Oxford: Oneworld Publications.

Kanol, Eylem. 2024. “Von Herkunft zu Uberzeugung: Deutschlands Muslime im Spannungsfeld
von Nationalismus und Politischem Islam.” Zeitschrift fiir Religion, Gesellschaft und Politik.
doi:10.1007/s41682-024-00174-7.

Katsir, 1. 1997. Tafsir al-Quran al-"Azim (Vol. 1-4). Beirut: Dar Al-Fikr.

Levy, Ariel T., Jasjit K. Beausang, Emily D. Finley, dan Sandra M. Wolf. 2021. “Provider
Knowledge and Attitudes About Female Genital Mutilation/Cutting in Philadelphia.” Journal
of Immigrant and Minority Health 23(1):45-53. doi:10.1007/s10903-020-01018-1.

Mahmood, S. 2005. Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. Princeton
University Press.

Martin-Lépez, Berta, Marfa R. Felipe—Lucia, Elena M. Bennett, Albert Norstrom, Garry Peterson,
Tobias Plieninger, Christina C. Hicks, Francis Turkelboom, Marina Garcfa-Llorente, Sander
Jacobs, Sandra Lavorel, dan Bruno Locatelli. 2019. “A Novel Telecoupling Framework to
Assess Social Relations across Spatial Scales for Ecosystem Services Research.” Journal of
Environmental Management 241:251-63. doi:10.1016/j.jenvman.2019.04.029.

Mernissi, F. 1991. The Forgotten Queens of Islam. Minneapolis: University of Minnesota Press.

Mir-Hosseini, Z. 2006. “Muslim Women’s Quest for Equality: Between Islamic Law and
Feminism.” Critical Inquiry 32(4):629-45. doi:https://doi.org/10.1086/508085.

Montanari, Andrea. 2017. “The Stinky King: Western Attitudes toward the Durian in Colonial
Southeast Asia.” Food, Culture & Society 20(3):395-414.
doi:10.1080/15528014.2017.1337389.

Muhammad Saekul Mujahidin. 2023. “Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd Dalam Metode
Perkembangan Tafsicr Modern.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Quran dan Tafsir
8(1):25-42. d0i:10.47435/al-mubarak.v8il.1791.

Mulia, Musdah. 2022. “Feminisme Islam di Indonesia: Refleksi, Aksi, dan Praxis.” Jurnal
Perempuan 27(2):167-78. doi:10.34309/jp.v27i2.689.

Nasir, M. A. 2020. Women, Islam and Patriarchy: Feminist Critique of Hadith and Its Contemporary
Relevance. Yogyakarta: Suaka Media.

Ningrum, Dian Astria Puspa, Bymmas Subangga, dan Fikri Mahzumi. 2025. “Patriarchy in Text
and Context: A Synthesis of Paul Ricoeur’s Hermeneutics and Mansour Fakih’s Structural
Analysis.” Journal of Islamic Thought and Philosophy 4(1):1-22. doi:10.15642/jitp.2025.4.1.1-
22.

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948 1 25— 1 2 6

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



Jurnal Harkat : Media Komunikasi Gender, 21(1), 2025

Nur Muhammad, Hafid, dan Tedi Turmudzi, Dkk. 2022. “Analisis Metode Hermeneutika dalam
Al-Qur’an atas Pemikiran Nasr Hamid Abu Zaid.” Ulumul Quran: Jurnal Kajian Ilmu Al-
Qur'an dan Tafsir 2(1):49-57. doi:10.58404/uq.v2i1.93.

Pradhan, Manas Ranjan, dan Prasenjit De. 2024. “Men’s Attitude towards Wife-Beating:
Understanding the Pattern and Trend in India” BMC Public Health 24(1):331.
doi:10.1186/s12889-024-17782-w.

Qurtubi, A. 2006. Al-Jami‘ li-Ahkdm al-Quran (Vol. 1-20). Beirut: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Rahman, F. 1982. Ilam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. Chicago:
University of Chicago Press.

Saced, A. 2013. Reading the Quran in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach.
Routledge.

Sandikci, Ozlem. 2021. “Religion and Everyday Consumption Ethics: A Moral Economy
Approach.” Journal of Business Ethics 168(2):277-93. doi:10.1007/s10551-019-04422-2.

Shahin, Farah. 2020. “Islamic Feminism and Hegemonic Discourses on Faith and Gender in Islam.”
International Journal of Islam in Asia 1(1):27-48. d0i:10.1163/25899996-01010003.

Shaikh, S. 2003. “Transforming Feminism: Islam, Women and Gender Justice.” Hlm. 147-62
dalam Muslim Communities in the West. New York: Routledge.

Shaikh, S. 2012. Sufi Narratives of Intimacy: 1bn ‘Arabi, Gender, and Sexuality. Chapel Hill:
University of North Carolina Pres.

Shihab, Q. 2017. Perempuan: Dari Cinta Hingga Seks, dari Nikah Mut'ah Hingga Nikah Sunnah.
Jakarta: Lentera Hati.

Shihab, Q. 2019. Wawasan Al-Qur an: Tafsir Maudhti i atas Pelbagai Persoalan Umat. Lentera Hati.

Sicilia Lorenzo, Raquel Elena Sicilia Lorenzo. 2024. “Women and Islam, theoretical issues and
current affairs.”  SCT  Proceedings in Interdisciplinary Insights  and Innovations 2.
doi:10.56294/piii2024.127.

Sirry, M. 2017. Tafsir Kontekstual Al-Quran: Menafsir Teks Suci di Tengah Perubahan Sosial.
Jakarta: IRCiSoD.

Tabari, A. 2001. Jami‘al-Bayan fi Ta'wil al-Quran (Vol. 1-30). Beirut: Dar Al-Fikr.

Tucker, J. E. 2008. Women, Family, and Gender in Islamic Law. Cambridge University Press.

Wadud, A. 1999. Qurian and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman’s Perspective.
Oxford: Oxford University Press.

Wahidiyah, Kholidatun Nur, Zulfi Mubaraq, Syuhadak Syuhadak, dan Raden Taufiqurrochman.
2023. “Feminist Approaches In Islamic Studies.” Medina-Te : Jurnal Studi Islam 19(1):1-9.
doi:10.19109/medinate.v19i1.17910.

Weerasekara, Permani C., Chandana R. Withanachchi, G. A. S. Ginigaddara, dan Angelika Ploeger.
2018. “Nutrition Transition and Traditional Food Cultural Changes in Sri Lanka during
Colonization and Post-Colonization.” Foods 7(7):111. d0i:10.3390/foods7070111.

Zayd, N. H. A. 2004. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. Amsterdam:
Amsterdam University Press.

1 2 6' 1 26 http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/psga | DOI: 10.15408/harkat.v21i1.48948

This is an open access article under CC-BY-SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



