
146

INTERAKSI PERADABAN:
Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
ISSN
E-ISSN
DOI

: 2809-7645
: 2809-7653
:

Vol. 5 No. 2, 2025
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi

Konstruksi Realitas Sosial pada Aktivitas Dakwah Majelis
Sabilu Taubah Gus Iqdam

Alfina Nur Istiqomah1), Pia Khoirotun Nisa2)
1UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
2 UINSyarif Hidayatullah Jakarta

Email:
alfina.nurr@gmail.com

Kata Kunci
Social Construction of Reality,
Gus Iqdam,Majelis Sabilu
Taubah, Socio-Religious
Values

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh fenomena masifnya jamaah Majelis Sabilu Taubah
di tengah tren digitalisasi dakwah, yang merepresentasikan ruang spiritual inklusif
bagi kelompok marjinal. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konstruksi
realitas sosial dan internalisasi nilai keagamaan jamaah melalui gaya dakwah populis
Gus Iqdam. Metode yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan
fenomenologi, yang dibedah melalui teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckmann. Temuan penelitian menunjukkan bahwa konstruksi realitas terjadi melalui
tiga tahap dialektis. Pada fase eksternalisasi, jamaah mengartikulasikan nilai
ukhuwah dan diskursus pertobatan. Tahap objektivasi membentuk pelembagaan nilai
toleransi dan istiqomah yang terwujud dalam rutinitas kolektif majelis. Pada fase
internalisasi, terjadi transformasi identitas spiritual yang mendalam, ditandai dengan
munculnya identitas baru seperti "Garangan" dan "ST Nyell" dalam kesadaran
individu. Studi ini menyimpulkan bahwa Majelis Sabilu Taubah telah bertransformasi
menjadi ruang simbolik yang merekonstruksi identitas sosial dan mempromosikan
praktik keagamaan inklusif. Fenomena ini membuktikan adanya dialektika yang kuat
antara figur penceramah dengan proses pembentukan kesadaran religius jamaah di
ruang publik.

Pendahuluan

Perkembangan dakwah di era digitalisasi terjadi sangat pesat, idealnya masyarakat

akan mudah dalam mengakses materi dakwah di sosial media, live streaming, hingga

konten dakwah digital di berbagai platform seperti Instagram, Youtube, X, TikTok

maupun Website. Masyarakat bisa memperdalam pemahaman mereka tentang agama

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi


147

kapan saja dan di mana saja. Namun, realitas menarik terjadi di Blitar, Jawa Timur, di

mana sebuah pengajian rutin Majelis Taklim Sabilu Taubah yang diasuh oleh Gus Iqdam

berhasil menarik puluhan hingga ratusan ribu jamaah untuk hadir secara langsung.

Tercatat 40-60 ribu jamaah dengan latar belakang yang beragam hadir setiap minggu

pada pengajian rutin Malam Selasa dan Malam Jumat di Majelis Sabilu Taubah (Wibowo,

2025:155).

Sabilu Taubah berasal dari dua kata bahasa Arab, yaitu “Sabilu” yang memiliki arti

jalan dan “Taubah” yang berarti Pengampunan (Taubat). Dengan demikian Sabilu

Taubah diinterpretasikan sebagai “Jalan menuju pengampunan”. Penamaan ini

digunakan oleh Gus Iqdam karena pada awal mula berdirinya majelis ini berfokus pada

komunitas marjinal yang secara sosial kurang memiliki prospek positif, antara lain:

individu dengan riwayat penyalahgunaan zat adiktif dan miras, aktivitas perjudian,

tindakan kriminal, keterlibatan dalam praktik premanisme, pengamen,, anak jalanan,

serta individu yang memiliki keterbatasan dalam pemahaman keagamaan (Azizah, 2024:

48-50). Kelompok tersebut umumnya sulit dijangkau melalui pendekatan dakwah

konvensional. Oleh karena itu, Gus Iqdam secara konsisten membimbing mereka untuk

kembali menuju jalan taubat. Proses ini berbuah pada penerimaan kalangan tersebut

kepada Majelis Sabilu Taubah. Bahkan, para jamaah dengan bangga mengidentifikasi diri

dengan istilah “ST Nyell” yang bermakna “Jamaah Majelis Sabilu Taubah Sejati” sebagai

identitas komunitas mereka.

Keunikan Majelis Sabilu Taubah adalah keterbukaan terhadap jamaah non-

tradisional. Gus Iqdam menggabungkan unsur tradisional dan modern dalam pengajian.

Pada pengajian rutin yang dilaksanakan di Markas Besar ST bertempat di Pondok

Pesantren Mambaul Hikam 2 di Karanggayam Blitar dimeriahkan dengan pengajian

kitab kuning, grup hadrah Sabilu Taubah, dan Sholawat. Bahkan di pengajian rutin

malam Selasa, Majelis Sabilu Taubah dihadiri oleh tokoh-tokoh yang dapat memberikan

hiburan kepada jamaah. Gus Iqdam juga menggunakan metode dakwah dengan

berdiskusi langsung dengan jamaah, kemudian beliau akan membagikan amplop berisi

uang ataupun barang yang merupakan sumbangan dari jamaah lain untuk diberikan

kepada jamaah yang lebih membutuhkan.



148

Selain itu, Gus Iqdam memiliki ciri khas dalam menyampaikan dakwahnya yakni

dengan menggunakan bahasa ringan, tidak terkesan menggurui, dan guyonan yang sarat

dengan makna filosofis. Misal penggunaan istilah “Dekengane Pusat” yang berarti

“Dukungan dari Pusat” pusat di sini berarti dukungan yang berasal dari Allah SWT.

Dalam hal ini, gus Iqdam menggunakan motivasi kepada jamaah untuk bertawakal atau

bersandar kepada kekuatan Allah SWT. Dengan menggunakan diksi membumi semacam

ini jamaah gus Iqdam semakin meluas dan berkembang pesat. Sehingga, segmentasi

jamaah beliau pun semakin meluas. Mulai dari pejabat pemerintahan, pengusaha,

seniman, dan yang paling banyak lagi dari komunitas anak jalanan, komunitas punk,

komunitas vespa, komunitas motor, preman, dan lain sebagainya. Jamaah datang tanpa

diundang, mereka datang ke majelis taklim Sabilu Taubah dari berbagai daerah bahkan

dari luar provinsi dengan biaya sendiri. Yang artinya metode penyampaian Gus Iqdam

sangat mereka terima (Wibowo, 2025:159).

Pengajian Gus Iqdam di Majelis Sabilu Taubah menjadi perwujudan nyata dari QS.

Al-Mujadalah ayat 11, yang menyatakan bahwa Allah meninggikan derajat orang-orang

yang beriman dan mencari ilmu.

لَ يْ ِق لَا اق لَ يۚم كُ َل ك لل ِق لَ يْ َل ا يْ كُ لَ يْ ا لْ ق ِقِ جٰ لَ يَ ا ْقى ا يْ كُ سَ لْ تل يۚ كُ َل لَ يْ ِق لَا اق ا و يْ كُ لَ اج لَ يَ قِ اَس ا لَ ي والَ جَ
لَ يْ كِ لَ يْ تل ا لَ ِق ك لَلل ٍۗت جٰ لَ لَ لۚ يِ قْ يَ ا تكْا يَ اك لَ يَ قِ لَاَس يۚم كُ يُ قَ ا يْ كُ لَ اج لَ يَ قِ اَس ك لل لِْق يْ َل ا يَ كُ كُ يْ ا لْ ا يَ كُ كُ يْ ا

رْ يْ ِق لَ

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu “Berilah kelapangan
di dalam majelis-majelis,” lapangkanlah, niscaya Allah akan memberi kelapangan
untukmu. Apabila dikatakan, “Berdirilah,” (kamu) berdirilah. Allah niscaya akan
mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi
ilmu beberapa derajat. Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.”
(Terjemahan Kemenag, 2019)

Majelis Sabilu Taubah adalah perwujudan nyata dari firman Allah dalam QS. Al-

Mujadalah ayat 11. Majelis Sabilu Taubah membuktikan bahwa nilai-nilai inklusivitas,

kerendahan hati, dan penghargaan terhadap ilmu bukan sekadar norma, melainkan

prinsip yang dapat diimplementasikan secara kontekstual dan responsif terhadap

realitas sosial yang kompleks. Dengan kelenturan pendekatan dakwah dan

keterbukaannya kepada siapa pun yang datang, Majelis Sabilu Taubah tidak hanya



149

menjadi sarana menambah wawasan agama, tetapi juga ruang pembentukan identitas

dan kesadaran spiritual bagi mereka yang sebelumnya terpinggirkan.

Popularitas Gus Iqdam dan Majelis Sabilu Taubah rupanya tak luput dari sorotan

dan berbagai kritik dari kelompok masyarakat lain. Hal ini menunjukkan betapa

beragamnya cara pandang orang dalam menanggapi fenomena dakwah kontemporer.

Salah satu hal yang menjadi ciri khas Gus Iqdam adalah gaya ceramahnya yang kental

dengan bahasa Jawa, bahkan hampir 90% kontennya disampaikan dalam bahasa daerah

tersebut. Uniknya, penggunaan bahasa lokal ini justru tidak menghalangi. Banyak

jamaah yang berasal luar Jawa pun tetap bisa memahami dan menikmati, bahkan merasa

gaya yang santai ini justru menyegarkan. Hal ini membuktikan bahwa bahasa daerah,

yang menjadi bagian dari cara dakwah disampaikan, bisa diterima positif dan menjadi

kekuatan tersendiri. Namun, ada juga kontroversi lain yang muncul, seperti pemakaian

musik DJ dalam pengajian. Kritikus merasa hal ini mengurangi kesakralan Islam, akan

tetapi bagi sebagian masyarakat awam, penggunaan musik ini justru menjadi daya tarik

dan cara Majelis Sabilu Taubah beradaptasi. Tak hanya itu, aksi Gus Iqdam membagi-

bagikan uang saat pengajian rutin juga menuai kritik. Meskipun ada yang

menganggapnya tidak lazim atau boros, praktik ini sebenarnya adalah wujud sedekah

yang berasal dari jamaah untuk jamaah lain yang lebih membutuhkan.

Kritik terhadap Majelis Sabilu Taubah mencerminkan adanya keragaman cara

masyarakat membangun konstruksi mereka terhadap pengajian ini. Dalam teori

Konstruksi Sosial yang dituangkan dalam The Sosial Construction of Reality oleh Peter L.

Berger dan Thomas Luckman, hal ini dapat dijelaskan melalui tiga proses yakni

eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Berger & Luckman, 1990: 83). Pertama,

eksternalisasi yakni proses nilai-nilai keagamaan diungkapkan secara sosial berupa

pengalaman awal jamaah mengikuti Gus Iqdam. Kedua, melalui objektivasi, pengajian ini

menjadi realitas sosial yang terlembagakan, pengajian menjadi rutinitas dan budaya.

Terakhir, proses internalisasi terjadi ketika nilai-nilai yang diajarkan di Majelis Sabilu

Taubah tertanam dalam diri jamaah kemudian membentuk keyakinan, rasa memiliki, dan

keterikatan yang kuat terhadap majelis dan sosok Gus Iqdam.



150

Majelis Sabilu Taubah menjadi contoh nyata bagaimana dakwah bisa berkembang

menjadi ruang kebersamaan yang tidak hanya mengajarkan agama, tetapi juga memberi

rasa nyaman secara batin, dukungan sosial, dan kedekatan emosional bagi jamaahnya.

Dalam konteks ini, penelitian ini penting dilakukan untuk melihat bagaimana realitas

sosial para jamaah terbentuk, kenapa jamaah tetap loyal dengan pengajian ini di tengah

kritik yang terjadi, serta nilai-nilai sosial dan keagamaan apa saja yang menjadi fondasi

dalam komunitas ini. Berdasarkan latar belakang di atas, maka penulis tertarik untuk

melakukan penelitian yang berjudul “Dialektika Realitas Sosial Dalam Komunitas

Spiritual: Pengalaman Jamaah Pengajian Gus Iqdam di Majelis Sabilu Taubah Blitar”.

Metode Penelitian

Penelitian ini mengadopsi paradigma konstruktivisme untuk menganalisis proses

pemaknaan individu atas realitas sosial terkait Majelis Sabilu Taubah. Berpijak pada

kerangka pemikiran Kuhn (1962) dan Friedrichs (1970), realitas dalam paradigma ini

dipahami sebagai konstruksi sosial yang lahir dari interaksi dan interpretasi, alih-alih

sebagai entitas objektif yang mutlak. Oleh karena itu, fokus penelitian adalah analisis

sistematis terhadap tindakan-tindakan bermakna partisipan melalui observasi mendalam.

Untuk mengeksplorasi kedalaman pemaknaan tersebut, pendekatan fenomenologi

diterapkan (Barnawi & Darojat, 2018: 34). Pendekatan ini digunakan untuk

mendeskripsikan esensi pengalaman hidup jemaah terkait proses pengajian, tanpa

melakukan kuantifikasi variabel atau menguji hubungan kausalitas. Sebagai sebuah

penelitian kualitatif, data dianalisis secara deskriptif-interpretatif untuk merekam

persepsi dan motivasi dalam bentuk narasi bahasa.

Kerangka teoritis utama yang digunakan adalah teori konstruksi realitas sosial yang

digagas oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckman. Teori ini mengemukakan bahwa

realitas sosial merupakan produk subjektif yang diciptakan dan dialami secara kolektif

melalui tindakan dan interaksi. (Berger & Luckman, 1966). Konstruksi sosial

berlangsung dalam suatu proses dengan tiga momen simultan yaitu, eksternalisasi,

objektivasi dan internalisasi. Pertama, proses eksternalisasi. Pada tahap ini seseorang

melakukan adaptasi diri terhadap lingkungan sosialnya. Kedua, proses Objektivasi.



151

Objektivasi adalah interaksi sosial dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan atau

mengalami proses institusionalisasi. Ketiga, Proses yang terakhir adalah Internalisasi‖,

internalisasi adalah individu mengidentifikasi diri di tengah lembaga-lembaga sosial

dimana individu tersebut menjadi anggotanya. Internalisasi ini merupakan pemahaman

langsung mengenai suatu peristiwa atas realitas sosial yang objektif.

Penelitian ini memanfaatkan sumber data primer dan sekunder. Data primer

diperoleh melalui teknik wawancara dengan jemaah serta pengurus Majelis Taklim

Sabilu Taubah. Sementara itu, data sekunder berasal dari studi dokumentasi, arsip,

literatur, dan sumber internet yang relevan. Teknik pengumpulan data meliputi

wawancara, observasi, dan dokumentasi. Observasi dilaksanakan dengan mengamati

secara langsung aktivitas pengajian, interaksi antar jemaah, serta dinamika sosial yang

berlangsung di dalam majelis. Dokumentasi merujuk pada teknik pengumpulan data dari

dokumen eksisting, mencakup biografi, arsip, foto, maupun rekaman (Widiawati, 2020).

Hasil dan Diskusi

Majelis Sabilu Taubah didirikan pada tahun 2018 oleh Agus Muhammad Iqdam

(Gus Iqdam), seorang mubaligh muda dari Pondok Pesantren Mamba'ul Hikam II Blitar.

Nama "Sabilu Taubah" yang berarti "jalan pertaubatan" merepresentasikan visi awal

majelis ini, yakni merangkul komunitas marginal atau kelompok "Garangan" yang akrab

dengan dunia jalanan dan perilaku menyimpang (Masyitoh, 2023). Pertumbuhan jamaah

majelis ini sangat progresif, dari 7 orang pada masa awal hingga mencapai puluhan ribu

jamaah pasca-pandemi COVID-19 (Jayanti, 2024).

Gambaran umum profil, perkembangan, dan kegiatan Majelis Taklim Sabilu Taubah
Gambar 1. Foto Gus Iqdam

Sumber: (@muhibbin.gusiqdam)



152

Karakteristik jamaah yang sangat heterogen mulai dari kalangan santri hingga

individu bertato dan tindik menunjukkan inklusivitas ruang spiritual yang dibangun.

Dengan gaya dakwah yang populis dan pemanfaatan platform digital seperti TikTok dan

YouTube, majelis ini rutin menyelenggarakan pengajian kitab akhlak setiap Senin malam

dan pembacaan Maulid setiap Kamis malam, yang kini telah berevolusi menjadi

fenomena sosioreligius berskala nasional.

Proses Konstruksi Realitas Sosial Tahap Eksternalisasi: Realitas dan Adaptasi

Dakwah Inklusif

Eksternalisasi adalah momen awal di mana individu memproyeksikan makna dan

nilai-nilai keagamaan ke dalam dunia sosial melalui tindakan nyata, yang juga

merupakan bentuk adaptasi terhadap lingkungan sosiokultural (Berger & Luckmann,

1966). Dalam konteks Majelis Sabilu Taubah, eksternalisasi termanifestasi dalam dua

arah utama: dari Gus Iqdam sebagai figur sentral dan dari jamaah sebagai partisipan aktif.

Eksternalisasi oleh Gus Iqdam sebagai Pendakwah

Pertama, Gus Iqdam mengeksternalisasi gagasan dan nilai keagamaannya melalui

gaya komunikasi yang khas. Penelitian menemukan bahwa beliau menggunakan

pendekatan yang santai, tidak kaku, serta memanfaatkan bahasa lokal dan humor

filosofis yang dekat dengan keseharian jamaah (Najib, 2023). Gaya komunikasinya

dikategorikan sebagai "gaya kesetaraan" (The Equalitarian Style), dicirikan oleh interaksi

dua arah yang akrab dan hangat dalam suasana informal (Choiriyati, 2023). Pendekatan

ini sangat adaptif terhadap audiens awal Majelis Sabilu Taubah yang mayoritas

merupakan masyarakat "akar rumput" dengan latar belakang religiusitas rendah atau

awam terhadap ajaran Islam. Hal ini seperti pernyataan Eddy selaku kepala desa

Karanggayam:

“Sejarah berdirinya ST dari akhir 2018 akhir,. Awal niat kita itu mau membuat wadah
yang merangkul jamaah awam dari akar rumput yang tidak tertarik ngaji-ngaji yang
ke pondok, ngaji yang istilahnya formal resmi. Kelompoknya ST itu merangkul semua
kalangan. Jadi, kita tidak pernah mendiskriminasi mereka-mereka yang bersatu
untuk ngaji. Makannya Gaya komunikasi Gus Iqdam itu sangat simpel dengan
komunikasi publik yang baik, dengan bahasa-bahasa yang bisa diterima oleh semua
kalangan. Kalau di situ kan pakai kitab kuning. Dia menerjemahkan sebuah kitab itu



153

dengan bahasa enak, gitu lho. Enggak berbelit-belit, enggak pakai istilah-istilah yang
sulit dipahami orang awam. Penyampaiannya itu seperti apa yang ada di kehidupan
kita sehari-hari.” (Eddy, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Menurut Eddy melalui pernyataannya bahwa Majelis Sabilu Taubah dimaksudkan

sebagai wadah yang merangkul jamaah dari semua kalangan. Maka dalam tahap

eksternalisasi ini, Gus Iqdam melakukan adaptasi dengan menggunakan gaya

komunikasi yang santai, penggunaan bahasa lokal yang ringan, dan pendekatan yang

tidak menggurui. Strategi ini dilakukan supaya ajaran Islam dapat diterima secara

perlahan dan inklusif oleh jamaah yang masih awam. Selain itu, Gus Iqdam secara aktif

berdialog, menanyakan latar belakang jamaah, dan bahkan memberikan dukungan

praktis seperti bantuan finansial, yang semakin memperkuat ikatan interpersonal.

Penggunaan simbol dan istilah khas seperti “Garangan”, “Garanganwati”, “Dekengane

Pusat”, dan “ST Nyell” merupakan bentuk eksternalisasi yang kuat dan disengaja. Simbol

dan istilah khas majelis dirangkum dalam tabel sebagai berikut:

Tabel 2. Istilah atau Simbol Khas Majelis Sabilu Taubah

Istilah Makna Harfiah Makna Fungsional

Garangan Musang

Panggilan informal untuk jamaah Sabilu

Taubah laki-laki yang memiliki masa lalu

kurang baik namun sedang proses

menuju hijrah

Garanganwati Musang (perempuan)

Panggilan informal untuk jamaah Sabilu

Taubah perempuan yang memiliki masa

lalu kurang baik namun sedang proses

menuju hijrah

ST Nyell Sabilu Taubah Sejati
Sebutan untuk jamaah yang setia dan

aktif mengikuti kegiatan majelis.

Dekengane

Pusat
Dukungan dari Pusat

Ungkapan untuk menunjukkan bahwa

segala kegiatan yang dilakukan memiliki

dukungan dari pusat yakni Allah SWT



154

Wonge yo teko?
Apakah orangnya

datang?

Kalimat informal untuk mengecek

kehadiran jamaah

Sor Sengon
Di bawah Pohon

Sengon

Istilah lokasi yang menjadi tempat

pengajian dan simbol suasana khas

majelis

Satgas Dalam
Satuan Tugas bagian

dalam

Petugas keamanan internal majelis yang

menjaga ketertiban di area dalam pondok

dan jamaah VIP

Satgas Barat
Satuan Tugas bagian

luar sebelah barat

Petugas keamanan internal yang bertugas

di bagian barat majelis, biasanya bertugas

mengatur lalu lintas, parkir, dan

operasional

Sumber: Hasil penelitian

Dalam tabel tersebut, Istilah "Garangan," yang secara harfiah berarti musang dan

memiliki konotasi negatif di masyarakat umum, secara humoris digunakan Gus Iqdam

untuk merujuk pada jamaah dengan masa lalu kelam (Jayanti, 2024). Namun, melalui

penggunaan berulang dan penekanan Gus Iqdam, istilah ini dieksternalisasi menjadi

identitas kelompok yang unik, akrab, dan inklusif, menyimbolkan "seseorang yang

sedang berproses menuju kebaikan" (Eddy, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Simbol-simbol ini secara aktif membentuk realitas identitas baru dan memfasilitasi

rekonsiliasi individu dengan masa lalunya. Ekspresi seperti “Wonge yo teko?” dan frasa

populer “Dekengane Pusat” ("Didukung oleh Allah SWT") juga dieksternalisasi sebagai

motivasi spiritual dan bentuk tawakal kepada Allah SWT (Afid, dalam wawancara

pribadi, 19 Mei 2025).

Eksternalisasi oleh Jamaah sebagai Partisipan Aktif

Pertama, Jamaah Majelis Sabilu Taubah tidak pasif dalam proses eksternalisasi ini;

sebaliknya, mereka merespons secara aktif dan secara timbal balik memproyeksikan

realitas yang mereka alami. Respons paling mencolok adalah kehadiran fisik yang masif,



155

dengan 40-60 ribu jamaah setiap minggu dan 150 ribu pada acara besar seperti Maulid

Nabi 2024 (Wibowo, 2025; Azizah & Ni’amah, 2024). Kehadiran ini seringkali

dilakukan dalam kondisi sulit, seperti hujan deras atau cuaca dingin, bahkan dengan

jamaah yang datang sejak pagi untuk menandai tempat duduk, menunjukkan komitmen

dan keterlibatan emosional mendalam (Observasi Peneliti, 19 Mei 2025).

Gambar 2. Pantauan Drone Pengajian Gus Iqdam Malam Selasa 26 Mei 2025

Sumber: Tangkap layar live streaming pengajian di @GusIqdamOfficial

Kedua, Keterlibatan aktif jamaah juga terlihat dari peran mereka sebagai Satuan

Tugas (Satgas), relawan logistik, dan content creator tidak resmi. Anggota Satgas seperti

Pendik dan Yudi menyatakan bahwa mereka berkhidmat kepada majelis dan Gus Iqdam

secara ikhlas tanpa mengharapkan imbalan finansial, melihatnya sebagai ibadah (Yudi,

dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025). Hal ini merupakan eksternalisasi dari nilai

solidaritas dan keikhlasan. Di ranah digital, content creator seperti Afid dan Hamam secara

konsisten memproduksi dan menyebarluaskan video aktivitas Majelis Sabilu Taubah di

YouTube dan TikTok, menjadikan mereka agen aktif dalam menyebarkan konstruksi

realitas majelis ke ruang publik yang lebih luas (Afid, dalam wawancara pribadi, 19 Mei

2025; Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Eksternalisasi juga terwujud dalam respons emosional kolektif, seperti tangisan saat

Mahalul Qiyam. Momen ini menjadi ruang bagi jamaah untuk merefleksikan dosa dan

mengosongkan diri, merasakan kedekatan dengan Allah, dan menumbuhkan keinginan



156

kuat untuk bertaubat (Eddy, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025). Proses ini

memperkuat argumen bahwa eksternalisasi tidak hanya mencakup ekspresi kognitif,

tetapi juga afektif, yang pada akhirnya membentuk realitas emosional yang dibagi

bersama dalam komunitas. Nilai-nilai seperti ukhuwah (persaudaraan) juga

dieksternalisasi melalui interaksi egaliter dan sikap saling membantu antar jamaah dari

berbagai latar belakang, menciptakan ruang yang terbuka dan non-diskriminatif.

Proses Konstruksi Realitas Sosial Tahap Objektivasi: Pelembagaan dan Pengakuan

Realitas Majelis

Tahapan objektivasi terjadi ketika realitas yang muncul melalui interaksi sosial

dieksternalisasi secara berulang, sehingga menjadi terlembaga, diterima secara luas, dan

dianggap sebagai tatanan sosial yang objektif dan nyata (Berger & Luckmann, 1966).

Dalam konteks Majelis Sabilu Taubah, beberapa indikator kuat menunjukkan

berlangsungnya proses objektivasi ini.

Pertama, pertumbuhan Skala dan Pelembagaan Rutinitas. Pertumbuhan masif jamaah

dari hanya 7 orang menjadi puluhan hingga ratusan ribu secara objektif menunjukkan

bahwa majelis ini diakui memiliki bobot sosial yang signifikan dan telah menjadi "fakta"

yang tak terbantahkan (Jayanti, 2024). Data digital seperti 543 ribu pengikut Instagram

resmi @Sabilu_taubah dan 1,54 juta subscriber @GusIqdamOfficial semakin menegaskan

realitas objektif ini (data per 12 Juni 2025). Konsistensi jadwal pengajian (Senin malam

Selasa dan Kamis malam Jumat) serta lokasi tetap di "Markas Besar ST" merupakan

bentuk nyata dari habitualisasi yang telah melembaga. Rutinitas ini menciptakan

kerangka perilaku yang stabil, memberikan rasa keteraturan, dan mengubah majelis

menjadi struktur sosial yang melembaga dengan daya tarik massal.

Kedua, Pengakuan Sosial dan Dukungan Eksternal. Objektivasi Majelis Sabilu

Taubah juga diperkuat melalui pengakuan sosial dari berbagai pihak eksternal.

Kehadiran tokoh masyarakat seperti Wakil Gubernur Jawa Timur, Bupati Blitar, dan

Wakil Ketua Umum PBNU dalam acara majelis secara objektif mengukuhkan legitimasi

pengajian ini. Selain itu, kehadiran artis dan selebriti nasional seperti Soimah, Denny



157

Caknan turut memperluas penerimaan majelis di berbagai lapisan masyarakat.

Dukungan dalam bentuk sponsorship dari perusahaan, dengan pemasangan umbul-umbul

iklan di area majelis menjadi bukti objektif lain dari legitimasi eksternal. Dana yang

terkumpul dari sponsorship ini digunakan untuk operasional dan pembangunan majelis,

menunjukkan adanya hubungan simbiotik yang saling menguntungkan. Hal ini seperti

yang diungkapkan Pendik sebagai Satuan Tugas Barat Majelis Sabilu Taubah:

“Betul, produk atau perusahaan yang mengiklankan barangnya, contoh memasang
umbul-umbul atau banner membayar sejumlah uang. Hasil uang ini nantinya
digunakan untuk operasional dan pembangunan markas. Jadi akan menguntungkan
kedua belah pihak.” (Pendik, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025).

Ketika tokoh masyarakat dan perusahaan mengakui dan mendukung Majelis, hal ini

menandakan kepada khalayak yang lebih luas bahwa entitas sosial ini kredibel dan

diterima dalam masyarakat arus utama, sehingga mempercepat proses objektivasi dan

mengukuhkan statusnya sebagai aktor sosial yang sah. Legitimasi eksternal oleh tokoh-

tokoh terkemuka dan entitas perusahaan berfungsi sebagai mekanisme yang kuat dalam

tahap objektivasi. Ini mengubah realitas Majelis dari fenomena kelompok internal

menjadi institusi sosial yang diakui dan diterima di ranah publik yang lebih luas.

Ketiga, objektivasi Simbol dan Dampak Sosial Ekonomi. Simbol dan istilah khas

majelis seperti “Garangan”, “Dekengane Pusat”, “ST Nyell”, dan “Jamaah Sor Sengon” tidak lagi

hanya ekspresi verbal, melainkan telah menjadi "fakta" yang diakui dan digunakan luas

dalam kehidupan sehari-hari jamaah, baik secara lisan maupun di media sosial.

Popularitasnya bahkan terefleksi dalam penjualan merchandise seperti kaos dan kipas yang

bertuliskan istilah-istilah tersebut. Ini menunjukkan pelembagaan simbolik yang

memperkuat identitas kolektif dan membedakan Majelis Sabilu Taubah dari majelis

lainnya (Afid, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Keempat, keberadaan Majelis Sabilu Taubah telah menciptakan dampak ekonomi

positif yang signifikan bagi masyarakat sekitar Markas ST. Ribuan jamaah yang hadir

menggerakkan ekonomi lokal, mulai dari penyediaan tempat parkir, munculnya warung-

warung makan, penginapan bagi jamaah luar kota, hingga penjualan merchandise khas

majelis. Hal ini diakui oleh Kepala Desa Karanggayam, Eddy, dan pedagang seperti Rus,



158

yang merasakan langsung manfaat ekonomi dari aktivitas majelis (Eddy, dalam

wawancara pribadi, 19 Mei 2025; Rus, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Puncak dari objektivasi adalah penerimaan kelompok yang sebelumnya

termarginalkan seperti anak punk, anak jalanan, pengamen, dan non-Muslim sebagai hal

yang lumrah dan diterima dalam struktur majelis. Kehadiran mereka secara eksplisit

menyatakan bahwa nilai toleransi dan inklusivitas telah diobjektivasi dan dilembagakan

sebagai norma sosial yang mapan dalam komunitas (Rosyiddin, n.d.). Selain itu, nilai

kepedulian sosial juga terwujud dalam program-program terorganisir seperti layanan

hapus tato gratis, terapi pijat gratis, dan pembagian sembako, menunjukkan

pelembagaan nilai-nilai sosial ke dalam sistem kerja kolektif majelis. Nilai tawakal

melalui frasa “Dekengane Pusat” dan istiqomah dalam beribadah juga diobjektivasi melalui

penggunaannya yang meluas dan menjadi pola perilaku yang stabil di kalangan jamaah.

Proses Konstruksi Realitas Sosial Tahap Internalisasi: Transformasi Identitas dan

Kesadaran Spiritual

Internalisasi adalah proses ketika realitas sosial yang telah dieksternalisasi dan

diobjektivasi menyatu ke dalam kesadaran individu secara mendalam, menjadi bagian

dari identitas dan pandangan hidup subjektif (Berger & Luckmann, 1966). Dalam Majelis

Sabilu Taubah, proses internalisasi ini sangat dominan, terutama melalui sosialisasi

sekunder. Pertama, Pembentukan Identitas Diri Baru. Proses internalisasi paling

menonjol adalah terbentuknya identitas diri baru di kalangan jamaah, yang tercermin

dalam kebanggaan terhadap sebutan “ST Nyell” dan “Garangan” . Meskipun "Garangan"

memiliki konotasi negatif di luar majelis, jamaah menginternalisasinya sebagai simbol

hijrah, keberanian untuk berubah, dan solidaritas moral. Wawancara dengan Yudi dan

Pendik mengonfirmasi bahwa jamaah merasa bangga dengan identitas ini karena

merepresentasikan proses mereka menuju kebaikan dan penerimaan dalam komunitas

(Yudi, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025; Pendik, dalam wawancara pribadi, 26

Mei 2025). Ini menunjukkan adanya perubahan makna kolektif yang diinternalisasi

sebagai jati diri yang positif.



159

Kedua, Transformasi Pandangan Hidup dan Pemaknaan Agama. Jamaah mengalami

transformasi dalam cara pandang mereka terhadap hidup dan pemaknaan agama.

Ungkapan "Dekengane Pusat" tidak hanya menjadi jargon retoris, tetapi diinternalisasi

sebagai prinsip tawakal, membentuk pandangan hidup yang lebih optimis, tidak mudah

takut, dan positif terhadap Allah SWT (Afid, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Ajaran Gus Iqdam yang menekankan kerendahan hati, menerima keadaan (nerimo), dan

tidak terlalu mengejar dunia secara berlebihan ("Jangan mencari mati-matian sesuatu

yang tidak dibawa mati") juga diinternalisasi secara kuat, menggeser orientasi hidup

jamaah dari materialistik ke arah transendental dan spiritual (Pendik, dalam wawancara

pribadi, 26 Mei 2025; Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025). Nilai syukur juga

berkembang kuat, dengan jamaah mampu menerima segala ketentuan hidup, baik dalam

kelimpahan maupun kekurangan (Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Ketiga, Perubahan dalam Praktik Keberagamaan dan Keterikatan Emosional.

Internalisasi juga tercermin dari peningkatan konsistensi jamaah dalam menjalankan

praktik keagamaan, seperti salat lima waktu dan aktivitas ibadah lainnya. Ibadah tidak

lagi hanya rutinitas, melainkan menjadi sumber ketenangan batin dan orientasi hidup

(Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025). Keterikatan emosional dan spiritual

yang tinggi terhadap Majelis Sabilu Taubah menjadi indikator kuat internalisasi nilai.

Hal di perkuat dengan pernyataan Aspiati:

“Padahal rumah saya lumayan jauh Mbak 45 menit untuk sampai ke Markas. Saya
datang bersama teman saya Ibu-ibu semua berempat naik motor. Pulang dari Markas
bisa jam 1 malam sampai rumah saya. Tapi karena bikin hati saya senang dan ayem
jadi saya tetap berangkat. Kalau datang langsung itu rasanya beda Mbak, saya merasa
ayem, tenang, ada rasa menyesal kalau tidak hadir ke majelis langsung itu.. suasananya
itu loh bikin rindu. Suasana majelis inilah yang tidak bisa saya rasakan kalau
menonton live saja di rumah.” (Aspiati, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025)

Menurut jamaah seperti Aspiati merasakan kerinduan yang mendalam jika tidak

hadir langsung, meskipun dapat menonton live streaming, karena pengalaman langsung

memberikan "ketenangan" dan "rasa menyesal kalau tidak hadir". Ini menunjukkan

mahabbah (cinta) terhadap majelis yang telah menyatu dalam identitas mereka.



160

Ketiga, rasa memiliki (khidmah) yang mendalam terhadap majelis. Hal ini terlihat

dari jamaah yang terlibat aktif menjaga keberlangsungan majelis secara sosial dan moral.

Kesediaan mereka menjadi relawan, membantu logistik, menyebarkan konten dakwah,

dan menjaga reputasi majelis di media sosial menunjukkan keterlibatan yang lahir dari

dalam diri, bukan karena sistem komando. Ini mencerminkan keberhasilan internalisasi:

individu menganggap nilai kolektif sebagai miliknya, dan merasa bertanggung jawab

menjaga eksistensi komunitas. Hal sesuai ungkapan Yudi sebagai Satgas Barat Majelis

Sabilu Taubah:

“Kalau saya bergabung dengan Satgas itu dengan niat untuk Khidmat kepada Majelis
dan Gus Iqdam Mbak. Ya meskipun kita tidak dapat gaji atau bayaran ikhlas karena
niat kita itu supaya jasa kita wira-wiri menyiapkan semua itu dinilai ibadah sama
Allah saja Mbak.” (Yudi, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025)

Pernyataan Yudi menggambarkan bahwa nilai khidmat, keikhlasan, dan pengabdian

kepada majelis telah menjadi bagian dari identitas spiritual para jamaah. Mereka tidak

hanya hadir sebagai peserta, tetapi juga sebagai pelayan dakwah yang melihat kerja sosial

sebagai jalan menuju kebaikan akhirat. Ini menunjukkan proses internalisasi nilai

keagamaan dan sosial secara utuh dalam komunitas Majelis Sabilu Taubah.

Keempat, bagi jamaah, Majelis Sabilu Taubah diinternalisasikan sebagai "rumah

kedua" yang memberi mereka kedamaian batin, arah hidup, dan penerimaan sosial

otentik. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang ditanamkan telah melekat kuat,

tidak hanya sebagai pengetahuan, tetapi sebagai bagian hidup yang terus mendorong

mereka untuk hadir, berkontribusi, dan bertumbuh bersama. Secara keseluruhan, proses

internalisasi nilai rasa memiliki dan identitas spiritual baru menjadi fondasi bagi

pengalaman religius yang mendalam dan transformasi pribadi jamaah

Tabel 3. Rangkuman Proses Konstruksi Realitas Sosial di Majelis Sabilu Taubah

Blitar

Tahap
Konstruksi

Makna Tahap
(Teoritis) Praktik Nyata dalamMajelis Sabilu Taubah



161

Eksternalisasi

Proses awal di mana

makna dan nilai

keagamaan

diekspresikan dan

ditampilkan dalam

tindakan sosial

secara terbuka.

Gus Iqdam menyampaikan dakwah inklusif dan

komunikatif menggunakan bahasa lokal dan

guyonan filosofis

Jamaah merespons secara aktif melalui

kehadiran fisik yang masif, bahkan dalam cuaca

yang tidak mendukung seperti hujan dan dingin

karena malam hari

Respons aktif jamaah dalam bentuk tindakan

sosial dengan menjadi Satgas, relawan logistik,

dan content creator.

Ekspresi emosional kolektif seperti menangis

saat Mahalul Qiyam, tepuk tangan, dan

bershalawat bersama.

Objektivasi

Tindakan sosial

yang berulang mulai

dilembagakan dan

diterima sebagai

bagian dari struktur

sosial bersama.

Rutinitas pengajian berlangsung secara

konsisten di waktu dan tempat yang tetap

Popularitas Simbol-simbol kolektif muncul dan

digunakan luas seperti “Garangan”, “ST Nyell”, dan

“Dekengané Pusat” yang digunakan sehari-hari

bahkan dijual sebagai merchandise.

Adanya legitimasi dari tokoh masyarakat dan

sponsor perusahaan

Penerimaan terbuka terhadap jamaah marginal

seperti anak punk, pengamen, dan non muslim

Adanya dampak positif dalam ekonomi

masyakarat sekitar dan jamaah pedagang di

Majelis



162

Internalisasi

Realitas sosial yang

telah dilembagakan

mulai menyatu ke

dalam kesadaran,

menjadi identitas,

dan nilai pribadi.

Identitas baru terbentuk di kalangan jamaah dan

diinternalisasi sebagai kebanggaan. Bangga

menjadi “STNyell” dan “Garangan”

Perubahan pola pikir keagamaan, seperti

menjadikan “Dekengane Pusat” sebagai simbol

tawakal dan optimisme. Ajaran menerima takdir

Allah, dan tidak mengejar dunia terlalu

berlebihan

Peningkatan komitmen dalam praktik

keagamaan dan partisipasi rutin.

Keterikatan emosional yang tinggi terhadap

majelis, Satgas mengabdi dengan niat Khidmat

kepada majelis.

Majelis dianggap sebagai rumah kedua.

Sumber: Hasil penelitian

Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian mengenai konstruksi realitas sosial jamaah terhadap

pengajian Gus Iqdam di Majelis Sabilu Taubah Blitar, dapat disimpulkan bahwa proses

konstruksi realitas sosial jamaah pengajian Gus Iqdam terbagi ke dalam tiga tahap, yakni

eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi.

Tahap eksternalisasi. Gus Iqdam sebagai figur sentral dalam majelis

mengekspresikan nilai-nilai keagamaan melalui pendekatan dakwah yang komunikatif,

kontekstual, dan terbuka kepada semua kalangan. Respons jamaah terhadap ekspresi ini

muncul dalam bentuk partisipasi aktif seperti kehadiran fisik yang masif, keterlibatan

dalam struktur Satgas dan media, hingga ekspresi emosional dalam pengajian.

Tahap objektivasi. Ekspresi nilai yang semula bersifat individual mulai dilembagakan

dan diterima sebagai kenyataan sosial bersama. Hal ini ditunjukkan melalui rutinitas



163

pengajian yang konsisten, pembentukan struktur sosial dan simbol khas seperti istilah

“Garangan”, “ST Nyell”, dan “Dekengané Pusat”, serta dukungan eksternal dari tokoh

masyarakat dan sponsor perusahaan yang memperkuat legitimasi sosial majelis.

Penerimaan terhadap kelompok-kelompok yang sebelumnya termarginalkan juga

menjadi bukti bahwa nilai keterbukaan telah melembaga sebagai norma sosial dalam

komunitas.

Puncak dari konstruksi sosial ini terlihat pada tahap internalisasi. Pada proses

internalisasi, nilai-nilai yang telah dilembagakan mulai menyatu dalam kesadaran

individu jamaah. Jamaah tidak hanya menjalankan ritual keagamaan sebagai kewajiban

formal, tetapi benar-benar menjadikannya sebagai kerangka berpikir dan orientasi hidup.

Identitas baru seperti “Garangan” dan “ST Nyell” menunjukkan bahwa jamaah merasa

diterima dan membangun jati diri spiritual mereka melalui interaksi sosial dalam majelis.

Nilai-nilai yang didapatkan dalam majelis bukan hanya dipahami secara verbal, tetapi

telah menjadi pola hidup yang dijalani secara nyata dalam praktik keagamaan dan

kehidupan sosial mereka.

Referensi

Buku

Barnawi, and Jajat Darojat. 2018. Penelitian Fenomenologi Pendidikan: Teori Dan Praktik. ed.

Nur Hidayah. Yogyakarta: Ar-ruzz Media.

Berger, Peter, and Thomas Luckmann. 1966. The Social Construction of Reality: A Treatise in the

Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books.

Berger, Peter, Thomas Luckmann, and Hasan Basari. 1990. Tafsir Sosial Atas Kenyataan:

Risalah Tentang Sosiologi Pengetahuan. Terjemahan. Jakarta: LP3ES.

Kuhn, Thomas S. 1962. The Structure of Scientific Revolution. leiden: Instituut Voor

Theoretische Biologie.

Moleong, Lexy J. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Remaja Rosdakarya.



164

Nisa, Pia Khoirotun, Lukman Al-Hakim, Misnan, Nur Kholifah, & Indra Dita Puspito.

2024. Merangkai Kearifan: Dakwah, Komunikasi Sosial, dan Kebudayaan. Lembaga Kajian

Dialektika Anggota IKAPI.

Artikel jurnal

Azizah, Khofifatul, and Luthfi Ulfa Ni’amah. 2024. “Strategi Dakwah Gus Iqdam Pada

Channel Youtube Gus Iqdam Official.” Qaulan: Journal of Islamic Communication 5(1):

55.

Masyitoh, Reny. 2023. “Dakwah Melalui Media Sosial (Studi Dakwah Gus Iqdam Pada

Majelis Ta’lim Sabilu Taubah).” Jurnal Kajian Keislaman 6(1).

Najib, Khotim Hanifudin, and Achmad Habibullah. 2020. “Konstruksi Sosial Islam

Moderat Jamaah Maiyah Mocopat Syafaat Pada Generasi Milenial Di Yogyakarta.”

Fikri : Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya: 171–82.

Najib, Muhammad Fikri ’Ainun. 2023. “Dakwah Islam Di Era Millenial (Studi Pengajian

Gus Iqdam Pada Majelis Ta’lim Sabilut Taubah).” IJoIS: Indonesian Journal of Islamic

Studies 4(2): 53–60.

Wibowo, Arif. 2025. “Humanisation of Spiritual Education in Fostering Marginalized

Communities at Majelis Ta’lim Sabilu Taubah.” Jurnal Keislaman 8(1): 155.

Disertasi, Skripsi, atauTesis

Jayanti, Runtut Dwi. 2024. “Idiolek Pilihan Kata Gus Iqdam Dalam Pengajian Rutin

Malam Selasa Majelis Sabilu Taubah Di Blitar.”

http://eprints.upjb.ac.id/id/eprint/1113.

Format Sumber Elektronik

@muhibbin.gusiqdam. “Mengenal Gus Iqdam, Dai Milenial Asal Blitar.” Detik.com.

https://www.detik.com/jatim/berita/d-6892422/mengenal-gus-iqdam-dai-

milenial-asal-blitar (May 13, 2025).

Wawancara



165

Afid, Muhammad. 2025. "Wawancara dengan Jamaah dan Content creator Unofficial

Majelis Sabilu Taubah." Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 19 Mei, Blitar,

Jawa Timur. Wawancara Pribadi.

Aspiati. 2025. "Wawancara dengan Jamaah Majelis Sabilu Taubah." Wawancara oleh

Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Markas Majelis Sabilu Taubah, Blitar, Jawa Timur.

Wawancara Pribadi.

Eddy Sarwono. 2025. "Wawancara dengan Kepala Desa Karanggayam." Wawancara oleh

Alfina Nur Istiqomah. 19 Mei, Kantor Desa Karanggayam, Blitar, Jawa Timur.

Wawancara Pribadi.

Hamam. 2025. "Wawancara dengan Jamaah dan Content creator Unofficial Majelis

Sabilu Taubah." Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 19 Mei, Blitar, Jawa

Timur. Wawancara Pribadi.

Pendik. 2025. "Wawancara dengan Satuan Tugas Barat Majelis Sabilu Taubah."

Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Blitar, Jawa Timur. Wawancara

Pribadi.

Rus, 2025. “Wawancara dengan pedagang di Majelis Sabilu Taubah”. Wawancara oleh

Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Blitar, Jawa Timur. Wawancara Pribadi

Yudi. 2025. "Wawancara dengan Satuan Tugas Barat Majelis Sabilu Taubah."

Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Blitar, Jawa Timur. Wawancara

Pribadi.


