INTERAKSI PERADABAN:
Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam

ISSN :2809-7645
E-ISSN :2809-7653
DOI

Vol. 5 No. 2, 2025

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi A-:

Konstruksi Realitas Sosial pada Aktivitas Dakwah Majelis
Sabilu Taubah Gus Iqdam

Alfina Nur Istigomah?, Pia Khoirotun Nisa?

YUIN Syarif Hidayatullah Jakarta
2UIN Syarif Hidayatullah Jakarta

Email:
alfina.nurr@gmail.com

Kata Kunci

Social Construction of Reality,
Gus Iqdam, Majelis Sabilu
Taubah, Socio-Religious
Values

ABSTRAK

Penelitian ini dilatarbelakangi oleh fenomena masifnya jamaah Majelis Sabilu Taubah
di tengah tren digitalisasi dakwah, yang merepresentasikan ruang spiritual inklusif
bagi kelompok marjinal. Penclitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi konstruksi
realitas sosial dan internalisasi nilai keagamaan jamaah melalui gaya dakwah populis
Gus Iqdam. Metode yang digunakan adalah kudlitatif dengan pendekatan
fenomenologi, yang dibedah melalui teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas
Luckmann. Temuan penelitian menunjukkan bahwa konstruksi realitas terjadi melalui
tiga tahap dialektis. Pada fase eksternalisasi, jamaah mengartikulasikan nilai
ukhuwah dan diskursus pertobatan. Tahap objektivasi membentuk pelembagaan nilai
toleransi dan istiqgomah yang terwujud dalam rutinitas kolektif majelis. Pada fase
internalisasi, terjadi transformasi identitas spiritual yang mendalam, ditandai dengan
munculnya identitas baru seperti ‘Garangan' dan "ST Nyell' dalam kesadaran
individu. Studi ini menyimpulkan bahwa Majelis Sabilu Taubah telah bertransformasi
menjadi ruang simbolik yang merekonstruksi identitas sosial dan mempromosikan
praktik keagamaan inklusif. Fenomena ini membuktikan adanya dialektika yang kuat
antara figur penceramah dengan proses pembentukan kesadaran religius jamaah di
ruang publik.

Pendahuluan

Perkembangan dakwah di era digitalisasi terjadi sangat pesat, idealnya masyarakat

akan mudah dalam mengakses materi dakwah di sosial media, live streaming, hingga

konten dakwah digital di berbagai platform seperti Instagram, Youtube, X, TikTok

maupun Website. Masyarakat bisa memperdalam pemahaman mereka tentang agama

146


http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi

kapan saja dan di mana saja. Namun, realitas menarik terjadi di Blitar, Jawa Timur, di
mana sebuah pengajian rutin Majelis Taklim Sabilu Taubah yang diasuh oleh Gus Iqdam
berhasil menarik puluhan hingga ratusan ribu jamaah untuk hadir secara langsung.
Tercatat 40-60 ribu jamaah dengan latar belakang yang beragam hadir setiap minggu
pada pengajian rutin Malam Selasa dan Malam Jumat di Majelis Sabilu Taubah (Wibowo,
2025:155).

Sabilu Taubah berasal dari dua kata bahasa Arab, yaitu “Sabilu” yang memiliki arti
jalan dan “Taubah” yang berarti Pengampunan (Taubat). Dengan demikian Sabilu
Taubah diinterpretasikan sebagai “Jalan menuju pengampunan”. Penamaan ini
digunakan oleh Gus Iqdam karena pada awal mula berdirinya majelis ini berfokus pada
komunitas marjinal yang secara sosial kurang memiliki prospek positif, antara lain:
individu dengan riwayat penyalahgunaan zat adiktif dan miras, aktivitas perjudian,
tindakan kriminal, keterlibatan dalam praktik premanisme, pengamen,, anak jalanan,
serta individu yang memiliki keterbatasan dalam pemahaman keagamaan (Azizah, 2024:
48-50). Kelompok tersebut umumnya sulit dijangkau melalui pendekatan dakwah
konvensional. Oleh karena itu, Gus Iqdam secara konsisten membimbing mereka untuk
kembali menuju jalan taubat. Proses ini berbuah pada penerimaan kalangan tersebut
kepada Majelis Sabilu Taubah. Bahkan, para jamaah dengan bangga mengidentifikasi diri
dengan istilah “ST Nyell” yang bermakna “Jamaah Majelis Sabilu Taubah Sejati” sebagai
identitas komunitas mereka.

Keunikan Majelis Sabilu Taubah adalah keterbukaan terhadap jamaah non-
tradisional. Gus Iqdam menggabungkan unsur tradisional dan modern dalam pengajian.
Pada pengajian rutin yang dilaksanakan di Markas Besar ST bertempat di Pondok
Pesantren Mambaul Hikam 2 di Karanggayam Blitar dimeriahkan dengan pengajian
kitab kuning, grup hadrah Sabilu Taubah, dan Sholawat. Bahkan di pengajian rutin
malam Selasa, Majelis Sabilu Taubah dihadiri oleh tokoh-tokoh yang dapat memberikan
hiburan kepada jamaah. Gus Igdam juga menggunakan metode dakwah dengan
berdiskusi langsung dengan jamaah, kemudian beliau akan membagikan amplop berisi
uang ataupun barang yang merupakan sumbangan dari jamaah lain untuk diberikan

kepada jamaah yang lebih membutuhkan.

147



Selain itu, Gus Iqgdam memiliki ciri khas dalam menyampaikan dakwahnya yakni
dengan menggunakan bahasa ringan, tidak terkesan menggurui, dan guyonan yang sarat
dengan makna filosofis. Misal penggunaan istilah “Dekengane Pusat” yang berarti
“Dukungan dari Pusat” pusat di sini berarti dukungan yang berasal dari Allah SWT.
Dalam hal ini, gus Iqgdam menggunakan motivasi kepada jamaah untuk bertawakal atau
bersandar kepada kekuatan Allah SWT. Dengan menggunakan diksi membumi semacam
ini jamaah gus Iqgdam semakin meluas dan berkembang pesat. Sehingga, segmentasi
jamaah beliau pun semakin meluas. Mulai dari pejabat pemerintahan, pengusaha,
seniman, dan yang paling banyak lagi dari komunitas anak jalanan, komunitas punk,
komunitas vespa, komunitas motor, preman, dan lain sebagainya. Jamaah datang tanpa
diundang, mereka datang ke majelis taklim Sabilu Taubah dari berbagai daerah bahkan
dari luar provinsi dengan biaya sendiri. Yang artinya metode penyampaian Gus Iqdam
sangat mereka terima (Wibowo, 2025:159).

Pengajian Gus Iqdam di Majelis Sabilu Taubah menjadi perwujudan nyata dari QS.
Al-Mujadalah ayat 11, yang menyatakan bahwa Allah meninggikan derajat orang-orang

yang beriman dan mencari ilmu.
-&T

J.sbﬁ,&anwg_um 18558 ol 59 155 uas 530 138 51 1550l 5,3l oG
Uolnss Loy ally Sumys adell Iisl Goills pie laial Goddl all g8 15ils BN

“Wahai orang-orang yang beriman, apabila dikatakan kepadamu “Berilah kelapangan
di dalam majelis-majelis,” lapangkanlah, niscaya Allah akan memberi kelapangan
untukmu. Apabila dikatakan, “Berdirilah,” (kamu) berdirilah. Allah niscaya akan
mengangkat orang-orang yang beriman di antaramu dan orang-orang yang diberi
ilmu beberapa derajat. Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.”
(Terjemahan Kemenag, 2019)

Majelis Sabilu Taubah adalah perwujudan nyata dari firman Allah dalam QS. Al-
Mujadalah ayat 11. Majelis Sabilu Taubah membuktikan bahwa nilai-nilai inklusivitas,
kerendahan hati, dan penghargaan terhadap ilmu bukan sekadar norma, melainkan
prinsip yang dapat diimplementasikan secara kontekstual dan responsif terhadap
realitas sosial yang kompleks. Dengan kelenturan pendekatan dakwah dan

keterbukaannya kepada siapa pun yang datang, Majelis Sabilu Taubah tidak hanya

148



menjadi sarana menambah wawasan agama, tetapi juga ruang pembentukan identitas
dan kesadaran spiritual bagi mereka yang sebelumnya terpinggirkan.

Popularitas Gus Iqdam dan Majelis Sabilu Taubah rupanya tak luput dari sorotan
dan berbagai kritik dari kelompok masyarakat lain. Hal ini menunjukkan betapa
beragamnya cara pandang orang dalam menanggapi fenomena dakwah kontemporer.
Salah satu hal yang menjadi ciri khas Gus Iqdam adalah gaya ceramahnya yang kental
dengan bahasa Jawa, bahkan hampir 90% kontennya disampaikan dalam bahasa daerah
tersebut. Uniknya, penggunaan bahasa lokal ini justru tidak menghalangi. Banyak
jamaah yang berasal luar Jawa pun tetap bisa memahami dan menikmati, bahkan merasa
gaya yang santai ini justru menyegarkan. Hal ini membuktikan bahwa bahasa daerah,
yang menjadi bagian dari cara dakwah disampaikan, bisa diterima positif dan menjadi
kekuatan tersendiri. Namun, ada juga kontroversi lain yang muncul, seperti pemakaian
musik DJ dalam pengajian. Kritikus merasa hal ini mengurangi kesakralan Islam, akan
tetapi bagi sebagian masyarakat awam, penggunaan musik ini justru menjadi daya tarik
dan cara Majelis Sabilu Taubah beradaptasi. Tak hanya itu, aksi Gus Iqdam membagi-
bagikan uang saat pengajian rutin juga menuai kritik. Meskipun ada yang
menganggapnya tidak lazim atau boros, praktik ini sebenarnya adalah wujud sedekah
yang berasal dari jamaah untuk jamaah lain yang lebih membutuhkan.

Kritik terhadap Majelis Sabilu Taubah mencerminkan adanya keragaman cara
masyarakat membangun konstruksi mereka terhadap pengajian ini. Dalam teori
Konstruksi Sosial yang dituangkan dalam The Sosial Construction of Reality oleh Peter L.
Berger dan Thomas Luckman, hal ini dapat dijelaskan melalui tiga proses yakni
cksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi (Berger & Luckman, 1990: 83). Pertama,
eksternalisasi yakni proses nilai-nilai keagamaan diungkapkan secara sosial berupa
pengalaman awal jamaah mengikuti Gus Iqgdam. Kedua, melalui objektivasi, pengajian ini
menjadi realitas sosial yang terlembagakan, pengajian menjadi rutinitas dan budaya.
Terakhir, proses internalisasi terjadi ketika nilai-nilai yang diajarkan di Majelis Sabilu
Taubah tertanam dalam diri jamaah kemudian membentuk keyakinan, rasa memiliki, dan

keterikatan yang kuat terhadap majelis dan sosok Gus Iqdam.

149



Majelis Sabilu Taubah menjadi contoh nyata bagaimana dakwah bisa berkembang
menjadi ruang kebersamaan yang tidak hanya mengajarkan agama, tetapi juga memberi
rasa nyaman secara batin, dukungan sosial, dan kedekatan emosional bagi jamaahnya.
Dalam konteks ini, penelitian ini penting dilakukan untuk melihat bagaimana realitas
sosial para jamaah terbentuk, kenapa jamaah tetap loyal dengan pengajian ini di tengah
kritik yang terjadi, serta nilai-nilai sosial dan keagamaan apa saja yang menjadi fondasi
dalam komunitas ini. Berdasarkan latar belakang di atas, maka penulis tertarik untuk
melakukan penelitian yang berjudul “Dialektika Realitas Sosial Dalam Komunitas

Spiritual: Pengalaman Jamaah Pengajian Gus Iqdam di Majelis Sabilu Taubah Blitar™.

Metode Penelitian

Penelitian ini mengadopsi paradigma konstruktivisme untuk menganalisis proses
pemaknaan individu atas realitas sosial terkait Majelis Sabilu Taubah. Berpijak pada
kerangka pemikiran Kuhn (1962) dan Friedrichs (1970), realitas dalam paradigma ini
dipahami sebagai konstruksi sosial yang lahir dari interaksi dan interpretasi, alih-alih
sebagai entitas objektif yang mutlak. Oleh karena itu, fokus penelitian adalah analisis
sistematis terhadap tindakan-tindakan bermakna partisipan melalui observasi mendalam.
Untuk mengeksplorasi kedalaman pemaknaan tersebut, pendekatan fenomenologi
diterapkan (Barnawi & Darojat, 2018: 34). Pendekatan ini digunakan untuk
mendeskripsikan esensi pengalaman hidup jemaah terkait proses pengajian, tanpa
melakukan kuantifikasi variabel atau menguji hubungan kausalitas. Sebagai sebuah
penelitian kualitatif, data dianalisis secara deskriptif-interpretatif untuk merekam
persepsi dan motivasi dalam bentuk narasi bahasa.

Kerangka teoritis utama yang digunakan adalah teori konstruksi realitas sosial yang
digagas oleh Peter L. Berger dan Thomas Luckman. Teori ini mengemukakan bahwa
realitas sosial merupakan produk subjektif yang diciptakan dan dialami secara kolektif
melalui tindakan dan interaksi. (Berger & Luckman, 1966). Konstruksi sosial
berlangsung dalam suatu proses dengan tiga momen simultan yaitu, eksternalisasi,
objektivasi dan internalisasi. Pertama, proses eksternalisasi. Pada tahap ini seseorang

melakukan adaptasi diri terhadap lingkungan sosialnya. Kedua, proses Objektivasi.

150



Objektivasi adalah interaksi sosial dalam dunia intersubjektif yang dilembagakan atau
mengalami proses institusionalisasi. Ketiga, Proses yang terakhir adalah Internalisasil,
internalisasi adalah individu mengidentifikasi diri di tengah lembaga-lembaga sosial
dimana individu tersebut menjadi anggotanya. Internalisasi ini merupakan pemahaman
langsung mengenai suatu peristiwa atas realitas sosial yang objektif.

Penelitian ini memanfaatkan sumber data primer dan sekunder. Data primer
diperoleh melalui teknik wawancara dengan jemaah serta pengurus Majelis Taklim
Sabilu Taubah. Sementara itu, data sekunder berasal dari studi dokumentasi, arsip,
literatur, dan sumber internet yang relevan. Teknik pengumpulan data meliputi
wawancara, observasi, dan dokumentasi. Observasi dilaksanakan dengan mengamati
secara langsung aktivitas pengajian, interaksi antar jemaah, serta dinamika sosial yang
berlangsung di dalam majelis. Dokumentasi merujuk pada teknik pengumpulan data dari

dokumen eksisting, mencakup biografi, arsip, foto, maupun rekaman (Widiawati, 2020).

Hasil dan Diskusi

Majelis Sabilu Taubah didirikan pada tahun 2018 oleh Agus Muhammad Igdam
(Gus Igdam), seorang mubaligh muda dari Pondok Pesantren Mamba'ul Hikam II Blitar.
Nama 'Sabilu Taubah" yang berarti 'jalan pertaubatan’ merepresentasikan visi awal
majelis ini, yakni merangkul komunitas marginal atau kelompok '‘Garangan" yang akrab
dengan dunia jalanan dan perilaku menyimpang (Masyitoh, 2023). Pertumbuhan jamaah
majelis ini sangat progresif, dari 7 orang pada masa awal hingga mencapai puluhan ribu

jamaah pasca-pandemi COVID-19 (Jayanti, 2024).

Gambaran umum profil, perkembangan, dan kegiatan Majelis Taklim Sabilu Taubah
Gambar 1. Foto Gus Igdam

Sumber: (@muhibbin.gusiqdam)

151



Karakteristik jamaah yang sangat heterogen mulai dari kalangan santri hingga
individu bertato dan tindik menunjukkan inklusivitas ruang spiritual yang dibangun.
Dengan gaya dakwah yang populis dan pemanfaatan platform digital seperti TikTok dan
YouTube, majelis ini rutin menyelenggarakan pengajian kitab akhlak setiap Senin malam
dan pembacaan Maulid setiap Kamis malam, yang kini telah berevolusi menjadi
fenomena sosioreligius berskala nasional.

Proses Konstruksi Realitas Sosial Tahap Eksternalisasi: Realitas dan Adaptasi
Dakwah Inklusif

Eksternalisasi adalah momen awal di mana individu memproyeksikan makna dan
nilai-nilai keagamaan ke dalam dunia sosial melalui tindakan nyata, yang juga
merupakan bentuk adaptasi terhadap lingkungan sosiokultural (Berger & Luckmann,
1966). Dalam konteks Majelis Sabilu Taubah, eksternalisasi termanifestasi dalam dua

arah utama: dari Gus Iqdam sebagai figur sentral dan dari jamaah sebagai partisipan aktif.

Eksternalisasi oleh Gus Iqdam sebagai Pendakwah

Pertama, Gus Iqdam mengeksternalisasi gagasan dan nilai keagamaannya melalui
gaya komunikasi yang khas. Penelitian menemukan bahwa beliau menggunakan
pendekatan yang santai, tidak kaku, serta memanfaatkan bahasa lokal dan humor
filosofis yang dekat dengan kescharian jamaah (Najib, 2023). Gaya komunikasinya
dikategorikan sebagai 'gaya kesetaraan' (The Equalitarian Style), dicirikan oleh interaksi
dua arah yang akrab dan hangat dalam suasana informal (Choiriyati, 2023). Pendekatan
ini sangat adaptif terhadap audiens awal Majelis Sabilu Taubah yang mayoritas
merupakan masyarakat ‘akar rumput’ dengan latar belakang religiusitas rendah atau
awam terhadap ajaran Islam. Hal ini seperti pernyataan Eddy selaku kepala desa
Karanggayam:

“Sejarah berdirinya ST dari akhir 2018 akhir,. Awal niat kita itu mau membuat wadah
yang merangkul jamaah awam dari akar rumput yang tidak tertarik ngaji-ngaji yang
ke pondok, ngaji yang istilahnya formal resmi. Kelompoknya ST itu merangkul semua
kalangan. Jadi, kita tidak pernah mendiskriminasi mereka-mereka yang bersatu
untuk ngaji. Makannya Gaya komunikasi Gus Igdam itu sangat simpel dengan
komunikasi publik yang baik, dengan bahasa-bahasa yang bisa diterima oleh semua
kalangan. Kalau di situ kan pakai kitab kuning. Dia menerjemahkan sebuah kitab itu

152



dengan bahasa enak, gitu lho. Enggak berbelit-belit, enggak pakai istilah-istilah yang
sulit dipahami orang awam. Penyampaiannya itu seperti apa yang ada di kehidupan
kita sehari-hari.” (Eddy, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Menurut Eddy melalui pernyataannya bahwa Majelis Sabilu Taubah dimaksudkan
sebagai wadah yang merangkul jamaah dari semua kalangan. Maka dalam tahap
cksternalisasi ini, Gus Igdam melakukan adaptasi dengan menggunakan gaya
komunikasi yang santai, penggunaan bahasa lokal yang ringan, dan pendekatan yang
tidak menggurui. Strategi ini dilakukan supaya ajaran Islam dapat diterima secara
perlahan dan inklusif oleh jamaah yang masih awam. Selain itu, Gus Iqdam secara aktif
berdialog, menanyakan latar belakang jamaah, dan bahkan memberikan dukungan
praktis seperti bantuan finansial, yang semakin memperkuat ikatan interpersonal.

Penggunaan simbol dan istilah khas seperti “Garangan”, “Garanganwati”, “Dekengane
Pusat”, dan “ST Nyell” merupakan bentuk eksternalisasi yang kuat dan disengaja. Simbol

dan istilah khas majelis dirangkum dalam tabel sebagai berikut:

Tabel 2. Istilah atau Simbol Khas Majelis Sabilu Taubah

Istilah Makna Harfiah Makna Fungsional

Panggilan informal untuk jamaah Sabilu
c \ Taubah laki-laki yang memiliki masa lalu
arangan usan
8 s kurang baik namun sedang proses

menuju hijrah

Panggilan informal untuk jamaah Sabilu
Taubah perempuan yang memiliki masa
Garanganwati Musang (perempuan)
lalu kurang baik namun sedang proses

menuju hijrah

Sebutan untuk jamaah yang setia dan
ST Nyell Sabilu Taubah Sejati
aktif mengikuti kegiatan majelis.

Ungkapan untuk menunjukkan bahwa
Dekengane
Dukungan dari Pusat | segala kegiatan yang dilakukan memiliki

Pusat
dukungan dari pusat yakni Allah SWT

153



Apakah orangnya Kalimat informal untuk mengecek

Wonge yo teko?
datang? kehadiran jamaah
Istilah lokasi yang menjadi tempat
Di bawah Pohon
Sor Sengon pengajian dan simbol suasana khas
Sengon
majelis
Petugas keamanan internal majelis yang
Satuan Tugas bagian
Satgas Dalam menjaga ketertiban di area dalam pondok

dalam
dan jamaah VIP

Petugas keamanan internal yang bertugas
Satuan Tugas bagian | di bagian barat majelis, biasanya bertugas
Satgas Barat
luar sebelah barat mengatur lalu lintas, parkir, dan

operasional

Sumber: Hasil penelitian

Dalam tabel tersebut, Istilah 'Garangan," yang secara harfiah berarti musang dan
memiliki konotasi negatif di masyarakat umum, secara humoris digunakan Gus Iqdam
untuk merujuk pada jamaah dengan masa lalu kelam (Jayanti, 2024). Namun, melalui
penggunaan berulang dan penekanan Gus Iqdam, istilah ini dieksternalisasi menjadi
identitas kelompok yang unik, akrab, dan inklusif, menyimbolkan ‘seseorang yang
sedang berproses menuju kebaikan' (Eddy, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).
Simbol-simbol ini secara aktif membentuk realitas identitas baru dan memfasilitasi
rekonsiliasi individu dengan masa lalunya. Ekspresi seperti “Wonge yo teko?” dan frasa
populer “Dekengane Pusat” (‘Didukung oleh Allah SWT") juga dieksternalisasi sebagai
motivasi spiritual dan bentuk tawakal kepada Allah SWT (Afid, dalam wawancara
pribadi, 19 Mei 2025).

Eksternalisasi oleh Jamaah sebagai Partisipan Aktif
Pertama, Jamaah Majelis Sabilu Taubah tidak pasif dalam proses eksternalisasi ini;
sebaliknya, mereka merespons secara aktif dan secara timbal balik memproyeksikan

realitas yang mereka alami. Respons paling mencolok adalah kehadiran fisik yang masif,

154



dengan 40-60 ribu jamaah setiap minggu dan 150 ribu pada acara besar seperti Maulid
Nabi 2024 (Wibowo, 2025; Azizah & Niamah, 2024). Kehadiran ini seringkali
dilakukan dalam kondisi sulit, seperti hujan deras atau cuaca dingin, bahkan dengan
jamaah yang datang sejak pagi untuk menandai tempat duduk, menunjukkan komitmen
dan keterlibatan emosional mendalam (Observasi Peneliti, 19 Mei 2025).

Gambar 2. Pantauan Drone Pengajian Gus Igdam Malam Selasa 26 Mei 2025

- w2
4 il

B _
Sumber: Tangkap layar live streaming pengajian di @GusIgdamOfficial
Kedua, Keterlibatan aktif jamaah juga terlihat dari peran mereka sebagai Satuan
Tugas (Satgas), relawan logistik, dan content creator tidak resmi. Anggota Satgas seperti
Pendik dan Yudi menyatakan bahwa mereka berkhidmat kepada majelis dan Gus Igdam
secara ikhlas tanpa mengharapkan imbalan finansial, melihatnya sebagai ibadah (Yudi,
dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025). Hal ini merupakan eksternalisasi dari nilai
solidaritas dan keikhlasan. Di ranah digital, content creator seperti Afid dan Hamam secara
konsisten memproduksi dan menyebarluaskan video aktivitas Majelis Sabilu Taubah di
YouTube dan TikTok, menjadikan mereka agen aktif dalam menyebarkan konstruksi
realitas majelis ke ruang publik yang lebih luas (Afid, dalam wawancara pribadi, 19 Mei
2025; Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).
Eksternalisasi juga terwujud dalam respons emosional kolektif, seperti tangisan saat
Mahalul Qiyam. Momen ini menjadi ruang bagi jamaah untuk merefleksikan dosa dan

mengosongkan diri, merasakan kedekatan dengan Allah, dan menumbuhkan keinginan

155



kuat untuk bertaubat (Eddy, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025). Proses ini
memperkuat argumen bahwa eksternalisasi tidak hanya mencakup ekspresi kognitif,
tetapi juga afektif, yang pada akhirnya membentuk realitas emosional yang dibagi
bersama dalam komunitas. Nilai-nilai seperti ukhuwah (persaudaraan) juga
dieksternalisasi melalui interaksi egaliter dan sikap saling membantu antar jamaah dari

berbagai latar belakang, menciptakan ruang yang terbuka dan non-diskriminatif.

Proses Konstruksi Realitas Sosial Tahap Objektivasi: Pelembagaan dan Pengakuan
Realitas Majelis

Tahapan objektivasi terjadi ketika realitas yang muncul melalui interaksi sosial
dieksternalisasi secara berulang, sehingga menjadi terlembaga, diterima secara luas, dan
dianggap sebagai tatanan sosial yang objektif dan nyata (Berger & Luckmann, 1966).
Dalam konteks Majelis Sabilu Taubah, beberapa indikator kuat menunjukkan
berlangsungnya proses objektivasi ini.

Pertama, pertumbuhan Skala dan Pelembagaan Rutinitas. Pertumbuhan masif jamaah
dari hanya 7 orang menjadi puluhan hingga ratusan ribu secara objektif menunjukkan
bahwa majelis ini diakui memiliki bobot sosial yang signifikan dan telah menjadi 'fakta’
yang tak terbantahkan (Jayanti, 2024). Data digital seperti 543 ribu pengikut Instagram
resmi @Sabilu_taubah dan 1,54 juta subscriber @GuslqgdamOfficial semakin menegaskan
realitas objektif ini (data per 12 Juni 2025). Konsistensi jadwal pengajian (Senin malam
Selasa dan Kamis malam Jumat) serta lokasi tetap di "Markas Besar ST' merupakan
bentuk nyata dari habitualisasi yang telah melembaga. Rutinitas ini menciptakan
kerangka perilaku yang stabil, memberikan rasa keteraturan, dan mengubah majelis
menjadi struktur sosial yang melembaga dengan daya tarik massal.

Kedua, Pengakuan Sosial dan Dukungan Eksternal. Objektivasi Majelis Sabilu
Taubah juga diperkuat melalui pengakuan sosial dari berbagai pihak eksternal.
Kehadiran tokoh masyarakat seperti Wakil Gubernur Jawa Timur, Bupati Blitar, dan
Wakil Ketua Umum PBNU dalam acara majelis secara objektif mengukuhkan legitimasi

pengajian ini. Selain itu, kehadiran artis dan selebriti nasional seperti Soimah, Denny

156



Caknan turut memperluas penerimaan majelis di berbagai lapisan masyarakat.
Dukungan dalam bentuk sponsorship dari perusahaan, dengan pemasangan umbul-umbul
iklan di area majelis menjadi bukti objektif lain dari legitimasi eksternal. Dana yang
terkumpul dari sponsorship ini digunakan untuk operasional dan pembangunan majelis,
menunjukkan adanya hubungan simbiotik yang saling menguntungkan. Hal ini seperti
yang diungkapkan Pendik sebagai Satuan Tugas Barat Majelis Sabilu Taubah:

“Betul, produk atau perusahaan yang mengiklankan barangnya, contoh memasang
umbul-umbul atau banner membayar sejumlah uang. Hasil uang ini nantinya
digunakan untuk operasional dan pembangunan markas. Jadi akan menguntungkan
kedua belah pihak.” (Pendik, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025).

Ketika tokoh masyarakat dan perusahaan mengakui dan mendukung Majelis, hal ini
menandakan kepada khalayak yang lebih luas bahwa entitas sosial ini kredibel dan
diterima dalam masyarakat arus utama, sechingga mempercepat proses objektivasi dan
mengukuhkan statusnya sebagai aktor sosial yang sah. Legitimasi eksternal oleh tokoh-
tokoh terkemuka dan entitas perusahaan berfungsi sebagai mekanisme yang kuat dalam
tahap objektivasi. Ini mengubah realitas Majelis dari fenomena kelompok internal
menjadi institusi sosial yang diakui dan diterima di ranah publik yang lebih luas.

Ketiga, objektivasi Simbol dan Dampak Sosial Ekonomi. Simbol dan istilah khas
majelis seperti “Garangan”, “Dekengane Pusat”, “ST Nyell”, dan “Jamaah Sor Sengon” tidak lagi
hanya ekspresi verbal, melainkan telah menjadi 'fakta’ yang diakui dan digunakan luas
dalam kehidupan sehari-hari jamaah, baik secara lisan maupun di media sosial.
Popularitasnya bahkan terefleksi dalam penjualan merchandise seperti kaos dan kipas yang
bertuliskan istilah-istilah tersebut. Ini menunjukkan pelembagaan simbolik yang
memperkuat identitas kolektif dan membedakan Majelis Sabilu Taubah dari majelis
lainnya (Afid, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Keempat, keberadaan Majelis Sabilu Taubah telah menciptakan dampak ekonomi
positif yang signifikan bagi masyarakat sekitar Markas ST. Ribuan jamaah yang hadir
menggerakkan ekonomi lokal, mulai dari penyediaan tempat parkir, munculnya warung-
warung makan, penginapan bagi jamaah luar kota, hingga penjualan merchandise khas

majelis. Hal ini diakui oleh Kepala Desa Karanggayam, Eddy, dan pedagang seperti Rus,

157



yang merasakan langsung manfaat ekonomi dari aktivitas majelis (Eddy, dalam
wawancara pribadi, 19 Mei 2025; Rus, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Puncak dari objektivasi adalah penerimaan kelompok yang sebelumnya
termarginalkan seperti anak punk, anak jalanan, pengamen, dan non-Muslim sebagai hal
yang lumrah dan diterima dalam struktur majelis. Kehadiran mereka secara eksplisit
menyatakan bahwa nilai toleransi dan inklusivitas telah diobjektivasi dan dilembagakan
sebagai norma sosial yang mapan dalam komunitas (Rosyiddin, n.d.). Selain itu, nilai
kepedulian sosial juga terwujud dalam program-program terorganisir seperti layanan
hapus tato gratis, terapi pijat gratis, dan pembagian sembako, menunjukkan
pelembagaan nilai-nilai sosial ke dalam sistem kerja kolektif majelis. Nilai tawakal
melalui frasa “Dekengane Pusat” dan istiqomah dalam beribadah juga diobjektivasi melalui

penggunaannya yang meluas dan menjadi pola perilaku yang stabil di kalangan jamaah.

Proses Konstruksi Realitas Sosial Tahap Internalisasi: Transformasi Identitas dan
Kesadaran Spiritual

Internalisasi adalah proses ketika realitas sosial yang telah dieksternalisasi dan
diobjektivasi menyatu ke dalam kesadaran individu secara mendalam, menjadi bagian
dari identitas dan pandangan hidup subjektif (Berger & Luckmann, 1966). Dalam Majelis
Sabilu Taubah, proses internalisasi ini sangat dominan, terutama melalui sosialisasi
sekunder. Pertama, Pembentukan Identitas Diri Baru. Proses internalisasi paling
menonjol adalah terbentuknya identitas diri baru di kalangan jamaah, yang tercermin
dalam kebanggaan terhadap sebutan “ST Nyell” dan “Garangan” . Meskipun 'Garangan'
memiliki konotasi negatif di luar majelis, jamaah menginternalisasinya sebagai simbol
hijrah, keberanian untuk berubah, dan solidaritas moral. Wawancara dengan Yudi dan
Pendik mengonfirmasi bahwa jamaah merasa bangga dengan identitas ini karena
merepresentasikan proses mereka menuju kebaikan dan penerimaan dalam komunitas
(Yudi, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025; Pendik, dalam wawancara pribadi, 26
Mei 2025). Ini menunjukkan adanya perubahan makna kolektif yang diinternalisasi

sebagati jati diri yang positif.

158



Kedua, Transformasi Pandangan Hidup dan Pemaknaan Agama. Jamaah mengalami
transformasi dalam cara pandang mereka terhadap hidup dan pemaknaan agama.
Ungkapan 'Dekengane Pusat' tidak hanya menjadi jargon retoris, tetapi diinternalisasi
sebagai prinsip tawakal, membentuk pandangan hidup yang lebih optimis, tidak mudah
takut, dan positif terhadap Allah SWT (Afid, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).
Ajaran Gus Iqdam yang menekankan kerendahan hati, menerima keadaan (nerimo), dan
tidak terlalu mengejar dunia secara berlebihan (‘Jangan mencari mati-matian sesuatu
yang tidak dibawa mati") juga diinternalisasi secara kuat, menggeser orientasi hidup
jamaah dari materialistik ke arah transendental dan spiritual (Pendik, dalam wawancara
pribadi, 26 Mei 2025; Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025). Nilai syukur juga
berkembang kuat, dengan jamaah mampu menerima segala ketentuan hidup, baik dalam
kelimpahan maupun kekurangan (Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025).

Ketiga, Perubahan dalam Praktik Keberagamaan dan Keterikatan Emosional.
Internalisasi juga tercermin dari peningkatan konsistensi jamaah dalam menjalankan
praktik keagamaan, seperti salat lima waktu dan aktivitas ibadah lainnya. Ibadah tidak
lagi hanya rutinitas, melainkan menjadi sumber ketenangan batin dan orientasi hidup
(Hamam, dalam wawancara pribadi, 19 Mei 2025). Keterikatan emosional dan spiritual
yang tinggi terhadap Majelis Sabilu Taubah menjadi indikator kuat internalisasi nilai.
Hal di perkuat dengan pernyataan Aspiati:

“Padahal rumah saya lumayan jauh Mbak 45 menit untuk sampai ke Markas. Saya
datang bersama teman saya Ibu-ibu semua berempat naik motor. Pulang dari Markas
bisa jam 1 malam sampai rumah saya. Tapi karena bikin hati saya senang dan ayem
jadi saya tetap berangkat. Kalau datang langsung itu rasanya beda Mbak, saya merasa
ayem, tenang, ada rasa menyesal kalau tidak hadir ke majelis langsung itu.. suasananya
itu loh bikin rindu. Suasana majelis inilah yang tidak bisa saya rasakan kalau
menonton live saja di rumah.” (Aspiati, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025)

Menurut jamaah seperti Aspiati merasakan kerinduan yang mendalam jika tidak
hadir langsung, meskipun dapat menonton live streaming, karena pengalaman langsung
memberikan 'ketenangan' dan 'rasa menyesal kalau tidak hadir'. Ini menunjukkan

mahabbah (cinta) terhadap majelis yang telah menyatu dalam identitas mereka.

159



Ketiga, rasa memiliki (khidmah) yang mendalam terhadap majelis. Hal ini terlihat
dari jamaah yang terlibat aktif menjaga keberlangsungan majelis secara sosial dan moral.
Kesediaan mereka menjadi relawan, membantu logistik, menyebarkan konten dakwah,
dan menjaga reputasi majelis di media sosial menunjukkan keterlibatan yang lahir dari
dalam diri, bukan karena sistem komando. Ini mencerminkan keberhasilan internalisasi:
individu menganggap nilai kolektif sebagai miliknya, dan merasa bertanggung jawab
menjaga eksistensi komunitas. Hal sesuai ungkapan Yudi sebagai Satgas Barat Majelis
Sabilu Taubah:

“Kalau saya bergabung dengan Satgas itu dengan niat untuk Khidmat kepada Majelis
dan Gus Igdam Mbak. Ya meskipun kita tidak dapat gaji atau bayaran ikhlas karena
niat kita itu supaya jasa kita wira-wiri menyiapkan semua itu dinilai ibadah sama
Allah saja Mbak.” (Yudi, dalam wawancara pribadi, 26 Mei 2025)

Pernyataan Yudi menggambarkan bahwa nilai khidmat, keikhlasan, dan pengabdian
kepada majelis telah menjadi bagian dari identitas spiritual para jamaah. Mereka tidak
hanya hadir sebagai peserta, tetapi juga sebagai pelayan dakwah yang melihat kerja sosial
sebagai jalan menuju kebaikan akhirat. Ini menunjukkan proses internalisasi nilai
keagamaan dan sosial secara utuh dalam komunitas Majelis Sabilu Taubah.

Keempat, bagi jamaah, Majelis Sabilu Taubah diinternalisasikan sebagai 'rumah
kedua" yang memberi mereka kedamaian batin, arah hidup, dan penerimaan sosial
otentik. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai yang ditanamkan telah melekat kuat,
tidak hanya sebagai pengetahuan, tetapi sebagai bagian hidup yang terus mendorong
mereka untuk hadir, berkontribusi, dan bertumbuh bersama. Secara keseluruhan, proses
internalisasi nilai rasa memiliki dan identitas spiritual baru menjadi fondasi bagi

pengalaman religius yang mendalam dan transformasi pribadi jamaah

Tabel 3. Rangkuman Proses Konstruksi Realitas Sosial di Majelis Sabilu Taubah

Blitar
Tahap Makna Tahap . .y .
Konstruksi (Teoritis) Praktik Nyata dalam Majelis Sabilu Taubah

160




Proses awal di mana

Gus Igdam menyampaikan dakwah inklusif dan
komunikatif menggunakan bahasa lokal dan

guyonan filosofis

Jamaah merespons secara aktif melalui

makna dan nilai | kehadiran fisik yang masif, bahkan dalam cuaca
keagamaan yang tidak mendukung seperti hujan dan dingin
Eksternalisasi | diekspresikan dan | karena malam hari
ditampilkan dalam | Respons aktif jamaah dalam bentuk tindakan
tindakan sosial | sosial dengan menjadi Satgas, relawan logistik,
secara terbuka. dan content creator.
Ekspresi emosional kolektif seperti menangis
saat Mahalul Qiyam, tepuk tangan, dan
bershalawat bersama.
Rutinitas ~ pengajian  berlangsung  secara
konsisten di waktu dan tempat yang tetap
Popularitas Simbol-simbol kolektif muncul dan
digunakan luas seperti “Garangan”, “ST Nyell”, dan
Tindakan sosial
“Dekengané Pusat” yang digunakan sehari-hari
yang berulang mulai
dilembagakan  dan bahkan dijual sebagai merchandise.
Objektivasi Adanya legitimasi dari tokoh masyarakat dan

diterima  sebagai
bagian dari struktur

sosial bersama.

sponsor perusahaan

Penerimaan terbuka terhadap jamaah marginal

seperti anak punk, pengamen, dan non muslim

Adanya dampak positif dalam ekonomi

masyakarat sekitar dan jamaah pedagang di

Majelis

161




Identitas baru terbentuk di kalangan jamaah dan
diinternalisasi sebagai kebanggaan. Bangga

menjadi “ST Nyell” dan “Garangan”

Perubahan pola pikir keagamaan, seperti
menjadikan “Dekengane Pusat” sebagai simbol
Realitas sosial yang | tawakal dan optimisme. Ajaran menerima takdir

telah dilembagakan | Allah, dan tidak mengejar dunia terlalu

mulai menyatu ke | berlebihan

Internalisasi
dalam  kesadaran,
o _ Peningkatan ~ komitmen  dalam  praktik
menjadi  identitas,
o keagamaan dan partisipasi rutin.
dan nilai pribadi.
Keterikatan emosional yang tinggi terhadap
majelis, Satgas mengabdi dengan niat Khidmat
kepada majelis.
Majelis dianggap sebagai rumah kedua.
Sumber: Hasil penelitian
Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian mengenai konstruksi realitas sosial jamaah terhadap
pengajian Gus Iqdam di Majelis Sabilu Taubah Blitar, dapat disimpulkan bahwa proses
konstruksi realitas sosial jamaah pengajian Gus Iqdam terbagi ke dalam tiga tahap, yakni
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi.

Tahap eksternalisasi. Gus Igdam sebagai figur sentral dalam majelis
mengekspresikan nilai-nilai keagamaan melalui pendekatan dakwah yang komunikatif,
kontekstual, dan terbuka kepada semua kalangan. Respons jamaah terhadap ekspresi ini
muncul dalam bentuk partisipasi aktif seperti kehadiran fisik yang masif, keterlibatan
dalam struktur Satgas dan media, hingga ekspresi emosional dalam pengajian.

Tahap objektivasi. Ekspresi nilai yang semula bersifat individual mulai dilembagakan

dan diterima sebagai kenyataan sosial bersama. Hal ini ditunjukkan melalui rutinitas

162




pengajian yang konsisten, pembentukan struktur sosial dan simbol khas seperti istilah
“Garangan”, “ST Nyell”, dan “Dekengané Pusat”, serta dukungan eksternal dari tokoh
masyarakat dan sponsor perusahaan yang memperkuat legitimasi sosial majelis.
Penerimaan terhadap kelompok-kelompok yang sebelumnya termarginalkan juga
menjadi bukti bahwa nilai keterbukaan telah melembaga sebagai norma sosial dalam
komunitas.

Puncak dari konstruksi sosial ini terlihat pada tahap internalisasi. Pada proses
internalisasi, nilai-nilai yang telah dilembagakan mulai menyatu dalam kesadaran
individu jamaah. Jamaah tidak hanya menjalankan ritual keagamaan sebagai kewajiban
formal, tetapi benar-benar menjadikannya sebagai kerangka berpikir dan orientasi hidup.
Identitas baru seperti “Garangan” dan “ST Nyell” menunjukkan bahwa jamaah merasa
diterima dan membangun jati diri spiritual mereka melalui interaksi sosial dalam majelis.
Nilai-nilai yang didapatkan dalam majelis bukan hanya dipahami secara verbal, tetapi
telah menjadi pola hidup yang dijalani secara nyata dalam praktik keagamaan dan

kehidupan sosial mereka.

Referensi

Buku

Barnawi, and Jajat Darojat. 2018. Penelitian Fenomenologi Pendidikan: Teori Dan Praktik. ed.
Nur Hidayah. Yogyakarta: Ar-ruzz Media.

Berger, Peter, and Thomas Luckmann. 1966. The Social Construction of Reality: A Treatise in the
Sociology of Knowledge. New York: Anchor Books.

Berger, Peter, Thomas Luckmann, and Hasan Basari. 1990. Tafsir Sosial Atas Kenyataan:
Risalah Tentang Sosiologi Pengetahuan. Terjemahan. Jakarta: LP3ES.

Kuhn, Thomas S. 1962. The Structure of Scientific Revolution. leiden: Instituut Voor
Theoretische Biologie.

Moleong, Lexy J. 2019. Metodologi Penelitian Kualitatif. Jakarta: Remaja Rosdakarya.

163



Nisa, Pia Khoirotun, Lukman Al-Hakim, Misnan, Nur Kholifah, & Indra Dita Puspito.
2024. Merangkai Kearifan: Dakwah, Komunikasi Sosial, dan Kebudayaan. Lembaga Kajian
Dialektika Anggota IKAPL.

Artikel jurnal

Azizah, Khofifatul, and Luthfi Ulfa Ni‘amah. 2024. “Strategi Dakwah Gus Iqdam Pada
Channel Youtube Gus Igdam Official.” Qaulan: Journal of Islamic Communication 5(1):
55.

Masyitoh, Reny. 2023. “Dakwah Melalui Media Sosial (Studi Dakwah Gus Iqdam Pada
Majelis Ta’lim Sabilu Taubah).” Jurnal Kajian Keislaman 6(1).

Najib, Khotim Hanifudin, and Achmad Habibullah. 2020. “Konstruksi Sosial Islam
Moderat Jamaah Maiyah Mocopat Syafaat Pada Generasi Milenial Di Yogyakarta.”
Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial dan Budaya: 171-82.

Najib, Muhammad Fikri Ainun. 2023. “Dakwah Islam Di Era Millenial (Studi Pengajian
Gus Iqdam Pada Majelis Ta'lim Sabilut Taubah).” IJolS: Indonesian Journal of Islamic
Studies 4(2): 53-60.

Wibowo, Arif. 2025. “Humanisation of Spiritual Education in Fostering Marginalized
Communities at Majelis Ta’'lim Sabilu Taubah.” Jurnal Keislaman 8(1): 155.

Disertasi, Skripsi, atauTesis

Jayanti, Runtut Dwi. 2024. “Idiolek Pilihan Kata Gus Igdam Dalam Pengajian Rutin
Malam Selasa Majelis Sabilu Taubah Di Blitar.”
http://eprints.upjb.ac.id/id/eprint/1113.

Format Sumber Elektronik

@muhibbin.gusiqdam. “Mengenal Gus Igdam, Dai Milenial Asal Blitar.” Detik.com.
https://www.detik.com/jatim/berita/d-6892422/mengenal-gus-iqdam-dai-
milenial-asal-blitar (May 13, 2025).

Wawancara

164



Afid, Muhammad. 2025. "Wawancara dengan Jamaah dan Content creator Unofficial
Majelis Sabilu Taubah." Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 19 Mei, Blitar,
Jawa Timur. Wawancara Pribadi.

Aspiati. 2025. "Wawancara dengan Jamaah Majelis Sabilu Taubah." Wawancara oleh
Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Markas Majelis Sabilu Taubah, Blitar, Jawa Timur.
Wawancara Pribadi.

Eddy Sarwono. 2025. "Wawancara dengan Kepala Desa Karanggayam." Wawancara oleh
Alfina Nur Istigomah. 19 Mei, Kantor Desa Karanggayam, Blitar, Jawa Timur.
Wawancara Pribadi.

Hamam. 2025. "Wawancara dengan Jamaah dan Content creator Unofficial Majelis
Sabilu Taubah." Wawancara oleh Alfina Nur Istigomah. 19 Mei, Blitar, Jawa
Timur. Wawancara Pribadi.

Pendik. 2025. "Wawancara dengan Satuan Tugas Barat Majelis Sabilu Taubah.’
Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Blitar, Jawa Timur. Wawancara
Pribadi.

Rus, 2025. “Wawancara dengan pedagang di Majelis Sabilu Taubah”. Wawancara oleh
Alfina Nur Istiqgomah. 26 Mei, Blitar, Jawa Timur. Wawancara Pribadi

Yudi. 2025. "Wawancara dengan Satuan Tugas Barat Majelis Sabilu Taubah.'
Wawancara oleh Alfina Nur Istiqomah. 26 Mei, Blitar, Jawa Timur. Wawancara

Pribadi.

165



