INTERAKSI PERADABAN:
Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam

ISSN :2809-7645
E-ISSN :2809-7653

Vol. 5 No. 2,2025

[ I |
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi &

REPRESENTASI KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA
PADA FILM BOLEHKAH SEKALI SAJA KUMENANGIS:
ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES

Jaduga Ekanur Dirdal), YY Wima Riyayanatasya2), Ida Ayu Sutarini3)

L23 Univeristas Mataram

Email:
dirrdaa@gmail.com

Kata Kunci

Representasi,

ABSTRAK

Kekerasan Penelitian  ini  bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis

Dalam Rumah Tangga, Film, fepresentasi kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) dalam film Bolehkah
Semiotika Roland Barthes, Sekali Saja Kumenangis. Film ini dipilih karena secara eksplisit mengangkat

Patriarki

isu KDRT dan kesehatan mental, dengan fokus pada relasi orang tua dan
anak, schingga mampu memberikan gambaran nyata tentang kekerasan
psikologis, ekonomi, dan fisik terhadap korban. Metode yang digunakan
adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan semiotika Roland Barthes.
Hasil observasi menunjukkan bahwa terdapat sembilan adegan yang
merepresentasikan KDRT. Kekerasan psikologis menjadi bentuk yang
paling dominan, ditunjukkan melalui intimidasi verbal, pembungkaman
suara anak, dan tekanan emosional. Kekerasan ekonomi direpresentasikan
melalui pelarangan bekerja, penyitaan ponsel, dan pembatasan ruang gerak,
sedangkan kekerasan fisik tampak melalui tindakan kasar seperti
genggaman paksa dan tamparan. Hasil analisis menunjukkan bahwa seluruh
bentuk KDRT dalam film berakar pada ideologi patriarki, di mana figur ayah
digambarkan sebagai pusat kuasa yang mengendalikan kehidupan keluarga.
Representasi KDRT dalam film ini tidak hanya berfungsi sebagai refleksi
realitas sosial mengenai ketimpangan relasi kuasa dalam struktur keluarga
patriarki, tetapi juga menghadirkan kritik terhadap normalisasi KDRT.

Pendahuluan

Media massa berperan penting sebagai sarana pembentukan opini dan kesadaran

sosial masyarakat terhadap berbagai persoalan publik, termasuk isu kekerasan dalam

rumah tangga (KDRT). Film, sebagai bentuk komunikasi massa yang bersifat audio

visual, mampu merepresentasikan realitas sosial sekaligus membangun kesadaran kritis

penontonnya (Rosita & Prathisara, 2022). HUD et al. (2023) menyatakan bahwa film

178


http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi

merupakan media yang efektif dalam menyampaikan pesan moral dan sosial melalui
narasi dan visual yang dapat membangun kesadaran terhadap realitas sosial.

Keluarga merupakan unit sosial terkecil yang berperan besar terhadap
perkembangan sosial dan kepribadian setiap anggotanya. Keluarga disebut harmonis
apabila  anggotanya merasa bahagia tanpa adanya konflik, sedangkan
ketidakharmonisan dapat menimbulkan tindakan kekerasan (Harefa, 2021). Menurut
Wardah (2023), keluarga memiliki fungsi cinta dan kasih sayang yang menjadi dasar
hubungan antaranggota keluarga, serta fungsi perlindungan yang menjadikan keluarga
sebagai tempat berlindung untuk menumbuhkan rasa aman. Tetapi, realitas
menunjukkan bahwa keluarga sering menjadi ruang terjadinya kekerasan dalam rumah
tangga (KDRT).

KDRT dapat berupa kekerasan fisik, psikologis, maupun ekonomi yang dilakukan
oleh salah satu anggota keluarga terhadap anggota lainnya (Setiawan et al., 2024;
Wibawa & Isnawati, 2023). Meskipun Indonesia telah memiliki Undang-Undang
Nomor 23 Tahun 2004 tentang Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga,
implementasinya masih belum optimal. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik (BPS)
yang dihimpun dalam artikel “Data Jumlah Kasus KDRT di Indonesia pada 2022” yang
dipublikasikan oleh Datalndonesia.id, jumlah kasus KDRT di Indonesia pada tahun
2021 tercatat sebanyak 7.435 kasus dan mengalami penurunan pada tahun 2022
menjadi 5.526 kasus (Datalndonesia.id, 2023). Selanjutnya, berdasarkan Info Singkat
Komisi VIII DPR RI tentang Urgensi Pelindungan terhdadap Korban Kekerasan dalam
Rumah Tangga yang bersumber dari laporan Kementerian Pemberdayaan Perempuan
dan Perlindungan Anak (KemenPPPA), jumlah kasus KDRT pada tahun 2023 tercatat
sebanyak 5.174 kasus dan pada tahun 2024 mencapai 19.045 kasus KDRT yang
menjadikan isu ini sebagai salah satu bentuk kekerasan tertinggi di Indonesia (DPR R1,
2025). Data tersebut menunjukkan urgensi penelitian dan intervensi sosial untuk
menekan angka kekerasan dalam rumah tangga.

Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis (2024) karya Reka Wijaya menjadi salah
satu

karya sinema Indonesia yang mengangkat isu KDRT secara mendalam melalui kisah
hubungan orang tua dan anak. Film ini mengisahkan trauma dan penderitaan

psikologis akibat

179



kekerasan yang dilakukan oleh ayah terhadap anaknya, yang menggambarkan realitas pahit
dari relasi kekuasaan patriarki dalam keluarga. Film ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan,
tetapi juga sebagai media penyadaran terhadap isu kesehatan mental dan KDRT.

Meskipun isu KDRT telah banyak dikaji dalam berbagai penelitian terdahulu, seperti yang
dilakukan oleh Fahmi Ali dan Oki Achmad Ismail (2023) dalam film Selesai, menunjukkan adanya
2 bentuk KDRT dalam film Selesai yaitu, kekerasan fisik dan kekerasan psikis. Tetapi penelitian
ini tidak membahas bentuk kekerasan ekonomi maupun dinamika KDRT dalam relasi orangtua-
anak. Mutiara Ayu Kirani (2023) mengkaji representasi kekerasan dalam keluarga pada film
Custody dan Loveless dengan menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes. Penelitian ini
berfokus pada penggambaran keluarga disfungsional melalui analisis tanda pada adegan, dialog,
dan gestur dalam kedua film. Dari 11 adegan yang ditemukan, penelitian tersebut mengidentifikasi
4 unsur kekerasan dalam keluarga, yaitu struktur keluarga, gender dalam keluarga, generational
trauma, serta risiko dari akses kepemilikan senjata. Penelitian ini berhasil mengungkap usnur-
unsur kekerasan secara semiotika, tetapi kajian tersebut belum mengklasifikasikan secara spesifik
bentuk-bentuk KDRT, seperti kekerasan fisik, kekerasan psikologis, dan kekerasan ekonomi.
Penelitian Noer Istiqomah (2024) dalam film Wedding Agreement berfokus pada representasi
KDRT dalam relasi suami-istri dengan menggunakan teori semiotika Roland Barthes. Penelitian
ini menunjukkan adegan-adegan kekerasan verbal, kekerasan psikis, dan perselingkuhan dalam
hubungan pernikahan antara suami-istri yang dijodohkan. Meskipun penelitian ini telah
menguraikan bentuk KDRT secara semiotika, tetapi penelitian ini belum mengkaji KDRT dalam
relasi orangtua-anak, serta belum membahas bentuk KDRT kekerasan ekonomi dan fisik. Begitu
pula dengan penelitian Sonia Nur Annisa (2023) dalam film Darlings berfokus pada representasi
KDRT terhadap laki-laki sebagai suami dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. Penelitian
ini menunjukkan adanya kekerasan fisik, kekerasan psikis, dan penelantaraan, serta terdapat
kekerasan kultural yang direpresentasikan dalam film tersebut. Meskipun penelitian ini telah
menggunakan semiotika Roland Barthes secara mendalam, ruang lingkup kajiannya masih
terbatas pada relasi suami-istri, sehingga penelitian ini tidak membahas kekerasan dalam relasi
orangtua-anak. Apriliana Salma Salsabila (2023) berfokus pada representasi KDRT orangtua-
anak dengan menggunakan pendekatan deskriptif melalui analisis tekstual. Penelitian ini
menunjukkan tiga bentuk kekerasan, yaitu kekerasan verbal, kekerasan fisik, dan kekerasan
emosional, yang direpresentasikan melalui tanda-tanda sinematik seperti pencahayaan, pemilihan
lokasi, ekspresi wajah, musik dan dialog. Meskipun penelitian ini telah mengkasifikasikan bentuk

KDRT orangtua-anak, pendekatan analisis yang

180



digunakan bersifat tekstual deskriptif dan belum menggunakan kerangka semiotika Roland
Barthes secara sistematis, khususnya dalam menguraikan makna pada level denotasi, konotasi
dan mitos. Selain itu, penelitian tersebut belum membahas kekerasan ekonomi sebagai salah satu
bentuk kekerasan dalam relasi orangtua-anak.

Penelitian ini menawarkan kontribusi baru dengan menganalisis representasi KDRT dalam
film serta relasi antara orang tua dan anak menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes.
Permasalahan penelitian difokuskan pada bagaimana KDRT direpresentasikan melalui tanda-
tanda sinematik, yang dianalisis untuk mendeskripsikan makna denotatif, konotatif, dan mitos
yang dibangun melalui elemen sinematografi seperti ekspresi wajah, gestur tubuh, pencahayaan,
musik latar dan teknik kamera.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan
semiotika Roland Barthes untuk menafsirkan makna denotasi, konotasi, dan mitos yang
terkandung dalam tanda-tanda visual dan audio-visual film. Subjek penelitian adalah adegan

KDRT dalam film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis. Objek penelitian adalah representasi

KDRT dalam film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis. Teknik pengumpulan data meliputi

observasi yang dilakukan dengan menganalisis adegan secara berulang untuk mengamati

bentuk KDRT dan dokumentasi digunakan untuk mendukung penulisan agar lebih kredibel
dengan didukung oleh karya tulis ilmiah akademik yang telah ada seperti buku, jurnal dan
artikel yang berkaitan dengan penelitian ini. Analisis data dilakukan dengan pendekatan

semiotika Roland Barthes, serta keabsahan data melalui triangulasi sumber dan waktu.
Hasil dan Pembahasan

1. Representasi KDRT dalam Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis

Berdasarkan hasil observasi di identifikasi sembilan adegan yang merepresentasikan
KDRT, film ini menampilkan tiga bentuk kekerasan, yakni kekerasan psikologis, ekonomi,
dan fisik. Keseluruhan adegan menunjukkan bahwa KDRT direpresentasikan bukan hanya
sebagai konflik individual, melainkan sebagai manifestasi dari sistem patriarki yang
menempatkan laki-laki sebagai pusat kuasa dalam keluarga. Seluruh adegan tersebut
dianalisis menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes yang membagi tiga tahapan,
yaitu denotasi, konotasi, dan mitos, untuk mengungkap bagaimana KDRT direpresentasikan

dalam film.

181



1.1 Kekerasan Psikologis
(1) Adegan1

[pria] Udah aku bilang, kalau sekarang...

Gambar L. Tari Masuk Kedalam Rumah

[debum bantingan pintu]

Gambuar 3. Tari Mendengar Bantingan Pintu

Adegan ini berlangsung pada menit 00:3:22 - 00:4:66 dengan durasi 1 menit 44 detik.
Setelah mengikuti sesi support group, Tari pulang ke rumah dan mendapati suasana tegang
akibat pertikaian antara kedua orang tuanya. la memilih masuk ke kamar untuk menghindar,
namun suara pertengkaran semakin keras disertai bentakan, bantingan pintu, dan suara

pecahan benda.

Pada tingkat denotasi, adegan ini memperlihatkan Tari yang baru pulang dari sesi
support group dan langsung disambut pertengkaran orang tuanya. Ia memilih masuk ke
kamar dengan ekspresi tegang, wajah tanpa senyum, gerakan tubuh pasif di tengah
pencahayaan redup bernuansa biru kehijauan. Tari terlihat menggunakan headphone putih
yang tergantung di leher. Musik instrumental yang perlahan meningkat menegaskan suasana

konflik rumah tangga yang menekan.

Secara konotatif, penggunaan headphone di leher Tari menjadi simbol keinginan

menutup diri dari situasi penuh tekanan, merepresentasikan generasi muda yang mencari

182



ruang privat (Ferdiansyah, 2025). Ekspresi wajah dengan bibir tertutup dan mata terbuka
lebar menunjukkan kecemasan dan usaha menahan emosi (Sharkov et al., 2022), sementara
gestur tubuh membungkuk menandakan ketidaknyamanan dan kehati-hatian (Anggelika et
al., 2024). Warna biru kehijauan menandakan keterasingan dan tekanan batin, sementara
cahaya kuning menjadi simbol harapan dan kehangatan (Anggelika et al., 2024). Teknik
kamera close-up memperkuat kondisi psikologis Tari sebagai korban tekanan emosional dan

medium shot memperliahtkan kamar sebagai ruang perlindungan diri (Pratama et al., 2022).

Pada tingkat mitos, adegan ini menampilkan keluarga yang seharusnya menjadi ruang
kasih sayang, tetapi sumber konflik dan ketidaknyamanan. Anak diposisikan hanya sebagai
saksi pasif tanpa peran aktif dalam penyelesaian konflik terhadap kekerasan antara orang tua
(Nurfaizah, 2023). Hal ini juga mencerminkan budaya patriarki yang menempatkan laki-laki
sebagai figur dominan, sementara perempuan dan anak berada pada posisi subordinat dalam
struktur keluarga, yang dapat memicu KDRT serta meniadakan fungsi keluarga sebagai

ruang kasih sayang dan perlindungan (Modiano, 2021).

Adegan 2

Gue yéng dikontrol habis-habisan.

Gambar 5. Tari Kecil Melihat Pertikaian Orangtuanya
Adegan ini berlangsung pada menit 00:15:51-00:15:59 dengan durasi 8 detik. Dalam
sesi support group, saat seorang anggota berbagi kisah, Tari teringat masa kecilnya yang
dipenuhi konflik, ketika ia hanya mampu berdiri kaku menyaksikan pertengkaran orang
tuanya. Ayahnya digambarkan berbicara dengan nada tinggi sambil melempar pakaian

hingga berserakan.

183



Pada tingkat denotasi, adegan ini menampilkan kilas balik ketika Tari kecil menjadi
saksi pertengkaran orang tuanya. Tari kecil mengenakan kaos kuning gelap dan overall
denim biru, rambut diikat rapi. Tari digambarkan berdiri kaku di background dengan
ekspresi datar, mata terbuka lebar, dan bibir rapat, sementara orang tua Tari tampak lebih
besar dan kabur di foreground. Pencahayaan menggunakan cahaya alami dari jendela dan
masuk latar dengan isntrumental pelan mengiringi suasana yang tenang namun sarat tekanan

batin. Teknik kamera meliputi, framing, medium long shot, dan medium shot.

Secara konotasi, ekspresi dan tubuh kaku dan pasif menjadi penanda emosi yang
tertahan, dengan petanda upaya menyembunyikan perasaaan dan bersembunyi di balik skipa
“tak terlihat” (Sharkov et al., 2022). Sikap pasif menjadi bentuk perlindungan diri dari situasi
penuh tekananm sebagaimana dijelaskan Hidayanti et al. (2024) bahwa korban KDRT
cenderung diam dan menahan ekspresi sebagai mekanisme bertahan. Penempatan Tari kecil
di background menandakan keterpinggiran anak dan dominasi figur orang tua (Machfiroh,
2025). Cahaya alami yang kontras dengan ruang gelap menggambarkan keterjebakan dalam
konflik (Anggelika et al., 2024). Teknik kamera framing, mempertgas posisi Tari kecil
sebagai “saksi pasif”, sejalan dengan temuan Nurfaizah (2023) bahwa anak dalam keluarga

penuh kekerasan sering kali menjadi saksi pasif tanpa peran aktif.

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan keluarga seharusnya sebagai ruang
kasih sayang justru menjadi sumber penderitaan. Anak diposisikan sebagai saksi pasif tanpa
suara, sementara ayah tampil sebagai figur dominan sementara ibu dan anak berada dalam
posisi subordinat. Hal ini sesuai dengan penelitian Nurfaizah (2023) yang menyatakan
bahwa anak yang menyaksikan KDRT tetap mengelami dampak psikologis seperti,
kecemasan, ketakutan, dan trauma. Dominasi ayah dalam adegan ini juga merefleksikan
budaya patriarki yang menempatkan laki-laki sebagai pihak superior dan melegitimasi
ketidaksetaraan gender dalam keluarga, yang membuka riang terjadinya KDRT (Modiano,
2021).

184



(2) Adegan 3

Gambar 6. Ayah Tari Memasuki Kamar Tari

Gambar 7. Tari Duduk dan Memegang Akuarium Ikan

185



Gambuar 8. Ayah Tari Melempar Brosur dan Menepis Akuarium Ikan Milik Tari

Adegan ini berlangsung pada menit 00:17:00-00:19:02 dengan durasi 2 menit 2 detik.
Setelah menghadiri sesi support group, Tari membawa brosur layanan Relationship Marriage
Counselor untuk diberikan kepada ibunya, namun ajakan Tari ditolak. Saat Tari sedang
berada di kamar memberi makan ikan, ayahnya datang dengan amarah karena brosur
tersebut, mengintimidasi Tari agar menjelaskan maksudnya. Tari hanya menjawab bahwa ia
ingin ayah berbicara baik-baik dengan ibu. Kemarahan ayah memuncak hingga menepis

akuarium berisi ikan peliharaan Tari hingga terjatuh.

Pada tingkat denotasi, adegan ini menampilkan Ayah Tari berkumis memakai kaos
berwarna merah dan kacamata, berdiri mendekati Tari yang duduk menggunakan kaos
berwarna putih dengan memegang wadah ikan. Ibu Tari berada di background mengenakan
atasan berwarna abu-abu. Ekspresi Ayah Tari dengan tatapan tajam, Tari tampak menunduk
dengan bibir tertutup rapat dan mata membelalak. Postur tubuh Ayah Tari condong ke
depan saat melempar brosur dan menepis wadah ikan, sedangkan Tari tetap duduk

memegang wadah ikan.

Cahaya lampu kuning dari atas berkontras dengan latar gelap, disertai musik latar
dengan instrumen pelan yang berubah menegangkan ketika Ayah Tari melempar brosur dan
menepis wadah. Teknik kamera menggunakan framing, medium shot, dan medium long shot.
Posisi pengambilan gambar tersebut dilakukan dari luar kamar yang memperlihatkan
framing jeruji. Secara Konotasi, tatapan tajam dan tubuh condong Ayah Tari menjadi
penanda kekuasaan dan intimidasi dengan petanda dominasi dan ancaman (Machfiroh, 2025;
Sharkov et al, 2022). Tindakan Ayah Tari menepis wadah ikan menjadi simbol yang
penghancuran ruang aman anak, menggambarkan intimidasi serta hilangnya ruang aman
akibat kekerasan dalam keluarga patriarki (Hafani & Buldani, 2025). Ibu Tari yang berdiri
pasif di background menjadi penanda keterpinggiran perempuan akibat hilangnya kuasa
dalam keluarga (Hafani & Buldani, 2025). Cahaya kuning dari atas melambangkan harapan,
sementara latar gelap menggambarkan konflik dan tekanan emosional (Anggelika et al.,
2024). Teknik framing jeruji menciptakan kesan penjara yang melambangkan keterkurungan

(Pratama et al., 2022). Brosur konseling menjadi simbol harapan akan relasi sehat, tetapi

186



dalam konteks patriarki dianggap sebagai ancaman terhadap otoritas laki-laki (Hafani &
Buldani, 2025).

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan ideologi patriarki yang
menempatkan Ayah sebagai pemegang kuasa tertinggi dalam keluarga. Dominasi ayah
dianggap wajar, sementara istri dan anak diposisikan pasif dan tidak berdaya. Upaya Tari
memperbaiki hubungan melalui konseling dianggap pembangkangan terhadap otoritas laki-
laki (Halizah & Faralita, 2023). Sosok ibu yang diam menunjukkan kepatuhan terhadap
suami, sedangkan usulan Tari dipandang sebagai kelemahan, bukan keberanian. Pola
komunikasi dalam keluarga patriarki menempatkan suami sebagai pemegang otoritas penuh
atas istri dan anak (Maslamah & Muhsin, 2023). Dominasi ayah ini merefleksikan struktur
patriarki yang membatasi peran perempuan dan anak, serta melegitimasi kontrol laki-laki
dalam keputusan keluarga (Hafani & Buldani, 2025).

(3) Adegan 4

Gambar 9. Ayah Tari Memberi Larangan Bentuk Kekerasan Psikologis

Gambuar 10. Ayah Tari Memberi Ancaman Bentuk Kekerasan Psikologis
Setelah keributan di tempat persembunyian, Tari bersama Ibu dan Ayahnya kembali
ke rumah. Setibanya, Ayah Tari menegaskan kontrol dengan melarang Tari keluar tanpa
pendampingannya dan mewajibkan izin setiap kali pergi, disertai ancaman tegas bila
melanggar. Ucapan bernada ancaman ini menunjukkan bentuk kekerasan psikologis yang

menimbulkan rasa takut, tekanan emosional, dan potensi trauma (Setiawan et al., 2024).

Pada tingkat denotasi, Ayah Tari mengenakan kemeja abu-abu muda, berkumis,
memakai kacamata dan jam tangan hitam, berdiri tegap dengan tatapan tajam ke depan. Di
depannya, Tari berambut panjang mengenakan kaos putih dan cardigan biru muda, celana
jeans biru, serta jam tangan hitam di tangan kiri, dengan ekspresi tertunduk dan bibir

terkatup tanpa senyuman. Tari berdiri di background dengan tubuh lebih kecil dan posisi

187



menunduk, sedangkan Ayah Tari di foreground tampak lebih besar dan condong ke depan
menembus tirai oranye. Pencahayaan menampilkan kontras terang-gelap dari lampu dinding,
dengan cahaya terang mengenai tubuh Tari. Musik latar instrumental bernada repetitif dan
pelan muncul saat Ayah Tari mulai menginterogasi, dengan teknik kamera medium long shot

dan close-up.

Secara konotasi, tatapan tajam dan mulut sedikit terbuka pada wajah Ayah Tari
menjadi penanda intimidasi dan dominasi verbal, yang menunjukkan kontrol penuh atas
anak (Sharkov et al., 2022). Ekspresi Tari yang menunduk dengan bibir rapat menandakan
kecemasan dan ketidakberdayaan, sejalan dengan Sharkov et al. (2022) yang menyebut
tatapan ke bawah dan bibir terkatup sebagai simbol ketakutan, serta Machfiroh (2025) yang
menjelaskan gestur menunduk sebagai simbol ketundukan dalam relasi kuasa. Kontras
tubuh tegap ayah dan tubuh condong Tari menghadirkan ketimpangan posisi, di mana ayah
tampil dominan dan Tari menjadi pihak lemah. Posisi ayah di foreground dengan tubuh besar
menegaskan dominasi, sementara Tari di background memperlihatkan kerentanan
(Machfiroh, 2025). Pencahayaan terang yang menyorot Tari menjadi simbol pengawasan dan
keterbatasan gerak, sedangkan area gelap di sekitar ayah melambangkan tekanan dan
dominasi (Anggelika et al., 2024). Teknik medium long shot dan close-up memperkuat

hierarki kuasa serta tekanan emosional korban (Pratama et al., 2022).

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan keluarga sebagai ruang dengan
otoritas absolut orangtua, khususnya ayah. Dominasi ayah yang dianggap wajar
menunjukkan internalisasi nilai patriarki yang menempatkan laki-laki sebagai pusat kuasa,
sementara perempuan dan anak diwajibkan tunduk. Pandangan ini memperkuat mitos
patriarki yang menganggap kepatuhan perempuan terhadap laki- laki sebagai norma sosial
yang sah (Modiano, 2021).

(4) Adegan 5




Gambar 12. Ayah Tari Mengambil Ponsel Tari

Sepulang kerja, Tari dan Baskara berjalan menuju parkiran di mana Ayah Tari sudah
menunggu. Sesampainya di rumah, Ayah melarang Tari bekerja karena curiga pada
kedekatannya dengan Baskara. Tari menolak larangan tersebut hingga terjadi pertikaian,
disertai tindakan Ayah Tari yang merampas ponsel Tari sambil membentak, “Susah amat?
Minggir kamu! Dengerin orang tua susah banget!” dan membanting pintu dengan keras.
Tindakan agresif ini menimbulkan tekanan emosional serta penderitaan psikologis yang

termasuk bentuk kekerasan psikologis (Setiawan et al., 2024).

Pada tingkat denotasi, Ayah Tari berambut pendek dan berkumis, mengenakan kaos
merah berkerah panjang dan celana jeans biru, sementara Tari berambut panjang terikat ke
belakang, memakai kaos putih, cardigan merah muda, dan headphone putih di leher. Ibu Tari
tampak dengan atasan abu-abu dan ekspresi datar. Ekspresi Ayah Tari memperlihatkan
tatapan tajam, alis mengerucut, dan mulut tertutup rapat. Tari tampak terkejut lalu
menunjukkan ekspresi perlawanan dengan mulut terbuka dan alis terangkat. Gerak tubuh
Ayah condong ke depan sambil mengangkat telunjuk dan meraih ponsel, sementara Tari
berdiri kaku lalu condong ke depan. Pencahayaan terang berasal dari pintu terbuka yang
menyorot wajah para tokoh. Musik latar awalnya hening, kemudian berubah menjadi pelan
dan menegangkan saat Ayah mulai mengancam. Teknik kamera berganti antara medium shot

dan close-up untuk memperkuat ekspresi dan dinamika konflik.

Secara konotasi, tatapan tajam dan gestur telunjuk Ayah Tari menjadi penanda
otoritas yang mengancam, dengan petanda tuntutan kepatuhan mutlak terhadap ayah. Hal
ini sejalan dengan Sharkov et al. (2022), yang menjelaskan bahwa tatapan mata intens
menimbulkan kesan mengancam, serta Hadiansyah (2021) yang menafsirkan telunjuk
terangkat sebagai simbol dominasi. Relasi kuasa ini mencerminkan struktur patriarki yang
memberi legitimasi laki-laki untuk mengontrol keluarga (Hafani & Buldani, 2025). Ekspresi
Tari yang awalnya terkejut lalu menjadi berani menunjukkan transformasi emosional dari
ketakutan menuju perlawanan, menandai keberanian menolak dominasi (Sharkov et al,
2022). Ekspresi datar Ibu Tari menandakan pasifitas dan ketidakberdayaan, mencerminkan
posisi subordinat perempuan dalam budaya patriarki (Hafani & Buldani, 2025). Cahaya
alami dari pintu menjadi simbol harapan dan kebebasan, namun tertahan oleh posisi Ayah
yang membelakanginya, menandakan dominasi yang menutup ruang kebebasan (Rabbaa &
Gueddou, 2024). Perebutan ponsel menjadi simbol kontrol ayah atas ruang privat anak
(Hafani & Buldani, 2025). Pergantian medium shot dan close-up menonjolkan perbedaan

posisi kuasa dan dinamika psikologis, di mana close-up Ayah menegaskan otoritas,

189



sedangkan close-up Tari memperlihatkan perlawanan emosional (Pratama et al., 2022).
Dialog Tari, “Tari bukan anak kecil lagi,” menjadi penanda verbal perlawanan terhadap

konstruksi patriarki, menegaskan otonomi dan kesetaraan diri (Siregar & Syahrizan, 2024).

19C



Pada tingkat mitos, adegan ini menegaskan mitos kepatuhan anak terhadap orang
tua, di mana perlawanan Tari dianggap pembangkangan, bukan kemandirian. Konflik ini
merepresentasikan perbedaan antara otoritas ayah dan generasi muda yang menuntut
kesetaraan gender. Sebagaimana dijelaskan Nazhifah et al. (2025), generasi muda melakukan
rekonstruksi gender melalui perlawanan simbolik terhadap norma patriarki, menuntut ruang
kebebasan dan kesetaraan dalam keluarga. Hal ini menunjukkan adegan ini tidak hanya
menggambarkan konflik keluarga, tetapi juga merefleksikan struktur patriarki yang
mengekang perempuan secara simbolik dan emosional (Nazhifah et al., 2025).

1.2 Kekerasan Ekonomi

(1) Adeganl

Gambar 14. Ayah Tari Memberi Larang Keluar Tanpa Pendampingannya

Adegan ini berlangsung pada menit 00:52:40-00:53:00 dengan durasi 20
detik,dimulai setelah keributan di kos tempat persembunyian ketika Tari bersama ibu dan
ayahnya kembali ke rumah. Setibanya di rumah, Ayah Tari menegaskan kontrolnya dengan
melarang Tari keluar tanpa pendampingannya, yang merepresentasikan bentuk kekerasan
ekonomi karena membatasi akses Tari terhadap pekerjaan dan kemandirian (Setiawan et al.,

2024).

Pada tingkat denotasi, adegan ini menampilkan Ayah Tari mengenakan kemeja abu-
abu muda, berkacamata, berambut pendek hitam, dan berkumis tebal, sedangkan Tari
berambut panjang terurai, mengenakan kaos putih, cardigan biru muda, serta celana jeans
biru. Tari tampak menunduk dengan ekspresi datar dan mulut terkatup, sementara Ayah
Tari berdiri tegap dengan tatapan tajam dan kepala condong ke depan. Pencahayaan
menunjukkan kontras terang-gelap dari lampu dinding, menyorot tubuh Tari yang berada di
posisi lebih kecil di background, sementara Ayah Tari tampak di foreground dengan ukuran
lebih besar. Musik latar berupa instrumental bernada repetitif dan pelan muncul ketika

interogasi dimulai. Teknik kamera yang digunakan adalah medium long shot dan close-up.

191



Secara konotasi, adegan ini memperlihatkan simbol kontrol penuh ayah terhadap
anaknya. Tatapan tajam dan posisi tubuh tegap menjadi penanda intimidasi dan ancaman
(Sharkov et al, 2022). Ekspresi Tari yang menunduk menandakan kecemasan dan
ketundukan terhadap dominasi ayah (Machfiroh, 2025; Sharkov et al., 2022). Perbedaan
posisi tubuh dan ukuran visual antara keduanya menegaskan relasi kuasa yang timpang, di
mana ayah tampil dominan dan Tari berada dalam posisi lemah (Machfiroh, 2025).
Pencahayaan yang menyorot Tari dengan kontras terang-gelap menunjukkan kondisi di
bawah pengawasan (Anggelika et al, 2024). Teknik medium long shot hingga close-up

menekankan tekanan psikologis yang dialami Tari (Pratama et al., 2022).

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan dominasi laki-laki dalam
pengambilan keputusan keluarga. Larangan keluar tanpa izin ayah menunjukkan
pembatasan ruang gerak perempuan yang berdampak pada aktivitas dan kondisi ekonomi.
Dominasi ini sesuai dengan kajian Modiano (2021) yang menjelaskan bahwa budaya
patriarki menempatkan laki-laki sebagai pihak superior yang berhak mengontrol keluarga.
Dalam keluarga patriarki, menormalkan kepatuhan perempuan dan menganggap kuasa
penuh ayah sebagai wajar dalam struktur sosial, serta menggambarkan upaya ayah
mempertahankan kendali agar tidak tampak lemah secara ekonomi (Modiano, 2021).

(2) Adegan 2

Gambar 16. Ayah Tari Mengambil Ponsel Tari Bentuk Kekerasan Ekonomi

192



Gambar17. Ayah Tari Merebut Paksa Ponsel Tari dan Ekspresi Datar Ibu Tari

Sepulang kerja, Tari dan Baskara berjalan ke area parkir di mana Ayah Tari sudah
menunggu. Setibanya di rumah, Ayah Tari melarang Tari bekerja dengan alasan perubahan
perilakunya disebabkan oleh kedekatan dengan Baskara. Larangan ini merupakan bentuk
kekerasan ekonomi karena membatasi akses Tari terhadap pekerjaan dan hak memperoleh
penghasilan (Setiawan et al., 2024). Kekerasan ekonomi semakin tampak saat Ayah Tari
merampas ponsel Tari secara paksa, yang bukan hanya alat komunikasi tetapi juga terkait
dengan pekerjaan, menegaskan kontrol penuh ayah atas sumber daya ekonomi (Setiawan et

al., 2024).

Pada tingkat denotasi, adegan ini memperlihatkan Ayah Tari mengenakan kaos
merah berkerah panjang, berkumis, berkacamata, dengan sorot mata tajam dan alis
mengerut, sementara Tari mengenakan kaos putih, cardigan merah muda, jeans biru, dan
headphone putih di leher, membawa akuarium dan ponsel. Ekspresi Tari berubah dari kaget
menjadi perlawanan, sementara Ibu Tari tampak pasif dengan ekspresi datar. Gestur tubuh
Ayah Tari condong ke depan dengan telunjuk terangkat dan tangan meraih ponsel,
sedangkan Tari berdiri kaku, lalu menunduk dan kembali menghadap ayahnya. Pencahayaan
cukup terang dengan cahaya alami dari pintu, memberi kontras pada wajah para tokoh.
Musik latar awalnya hening lalu berubah menjadi instrumental pelan saat Ayah Tari
mengancam serta terdengar Suara dering ponsel memecah keheningan sebelum musik

kembali mengalun. Teknik kamera berganti antara medium shot dan close-up.

Secara konotasi, sorot mata tajam, tubuh condong ke depan, dan telunjuk terangkat
menjadi penanda sikap otoriter yang menuntut kepatuhan mutlak (Hadiansyah, 2021;
Sharkov et al., 2022). Hal ini mencerminkan struktur patriarki yang memberi legitimasi bagi
laki-laki untuk memaksakan kontrol atas keluarga (Hafani & Buldani, 2025). Ekspresi Tari
yang berubah dari kaget menjadi perlawanan menunjukkan keberanian menolak dominasi
ayah (Sharkov et al., 2022), sementara ekspresi datar Ibu Tari mencerminkan sikap pasif

perempuan dalam struktur patriarki

193



(Hafani & Buldani, 2025). Cahaya alami dari pintu menjadi simbol harapan dan
kebebasan yang terhalang oleh sosok ayah (Rabbaa & Gueddou, 2024). Perebutan ponsel
secara paksa menandai kontrol ayah atas ruang privasi dan kemandirian anak (Hafani &
Buldani, 2025). Teknik kamera medium shot dan close-up menegaskan relasi kuasa dan
dinamika psikologis antara ayah dan anak (Pratama et al., 2022). Dialog Tari, “Tari bukan
anak kecil lagi,” menjadi penanda verbal perlawanan terhadap konstruksi patriarki yang

membatasi kebebasan perempuan (Siregar & Syahrizan, 2024).

Pada tingkat mitos, adegan merepresentasikan figur ayah sebagai pusat otoritas
dengan kuasa mutlak atas anak, bahkan ketika mereka telah dewasa. Tindakan merampas
ponsel dan melarang bekerja mencerminkan mitos bahwa keputusan orangtua selalu benar
dan anak wajib patuh. Hal ini sejalan dengan Yoanita (2022), yang menjelaskan bahwa
pandangan “parents know best” masih mendominasi dalam pengambilan keputusan
keluarga, termasuk urusan pekerjaan dan pasangan hidup, menunjukkan kuatnya otoritas
orangtua dalam budaya patriarki.

1.3 Kekerasan Fisik
(1) Adeganl

Gambar 18. Tari, Ibu Tari dan Baskara Tiba di Kos

Gambar 19. Tari Kaget Melihat Ayahnya Berada di Kos
Adegan ini berlangsung pada menit 00:50:18 - 00:52:31 berdurasi 2 menit 13 detik,
menampilkan Tari, Ibu Tari, dan Baskara yang kembali ke kos setelah menghadiri acara
kantor. Tanpa sepengetahuan Tari, ibunya memberi tahu Ayah Tari lokasi mereka karena
percaya pada janji perubahan sang ayah. Ketegangan memuncak ketika Ayah Tari datang
menjemput paksa dengan menggenggam kuat tangan Tari hingga menimbulkan rasa sakit.
Baskara berusaha melerai, tetapi diabaikan hingga akhirnya Ayah Tari tetap membawa

pulang Tari bersama ibunya.

194



Pada tingkat denotasi, memperlihatkan Tari berambut panjang memakai cardigan
biru muda, kaos putih, dan celana jeans, sementara Ibu Tari berambut sebahu mengenakan
blus cokelat muda. Di belakang tampak Baskara memakai sweater oranye dan tas hitam,
serta Ayah Tari berkemeja abu-abu dengan kumis tebal. Posisi tubuh Ayah Tari condong ke
depan menggenggam pergelangan tangan Tari, sementara Tari berekspresi kaget dan takut
dengan mata membelalak, alis mengerut, tubuh condong ke belakang, dan tangan ditarik
paksa. Ibu Tari menunjukkan ekspresi datar yang kemudian berubah menjadi gelisah,
sedangkan pencahayaan tampak natural dengan bayangan pada wajah Tari. Musik
instrumental bernada repetitif rendah hingga tinggi mengiringi adegan dengan perpindahan

teknik kamera dari medium shot, close-up, hingga kembali ke medium shot.

Secara konotasi, adegan ini menampilkan simbol dominasi ayah dan
keterkungkungan anak. Genggaman kuat Ayah Tari menandakan kekuasaan dan kekerasan
fisik yang membatasi kebebasan (Salwa et al., 2023), sementara ekspresi Tari mencerminkan
rasa takut dan ketidakberdayaan (Sharkov et al.,, 2022). Ekspresi Ibu Tari menunjukkan
dilema emosional antara kesetiaan pada suami dan ketidakmampuannya melindungi anak.
Baskara sebagai pihak luar yang diabaikan menandakan keterisolasian korban dan
pandangan bahwa konflik keluarga merupakan urusan privat (Hafani & Buldani, 2025).
Pencahayaan natural dengan bayangan di wajah Tari merepresentasikan tekanan psikologis
(Rabbaa & Gueddou, 2024), sedangkan kombinasi medium dan close-up shot menegaskan

posisi kuasa dan ketegangan emosional antar tokoh (Pratama et al., 2022).

Pada tingkat mitos, adegan ini menggambarkan mitos pola asuh otoriter yang
menempatkan kepatuhan anak di atas kebebasan pribadi (Shofuroh & Wulandari, 2024).
Genggaman paksa Ayah Tari menunjukkan konsep kepemilikan orangtua atas anak sebagai
bentuk dominasi patriarki dalam keluarga, di mana laki-laki memiliki kendali penuh atas
keputusan (Hafani & Buldani, 2025). Penolakan terhadap intervensi Baskara menegaskan
mitos keluarga sebagai ruang privat yang tidak boleh diganggu pihak luar (Modiano, 2021).
Sementara itu, Ibu Tari mencerminkan subordinasi perempuan yang terjebak dalam dilema
kesetiaan dan harapan pemulihan hubungan, memperkuat keberlanjutan budaya patriarki
(Nazhifah et al., 2025).

(2) Adegan 2

195



Gambar 22. Tari di Kamar Mendengar Benda Jatuh

Gambar 23. Ayah Tari Frustrasi Untuk Menutup Kulkas

Tari bisa, kok, antar Ayah cari psikolog.

Gambar 24. Tari Menyarankan Untuk Beretmu Psikolog

Adegan ini berlangsung pada menit 01:09:00 - 01:10:30 dengan durasi 1 menit 30 detik,
menampilkan situasi setelah pelarangan bekerja dan penyitaan ponsel oleh Ayah Tari. Saat
mendengar suara benda jatuh, Tari mendapati ayahnya frustrasi dan dengan hati-hati
menawarkan bantuan profesional. Namun, ucapan itu justru memicu kemarahan karena
dianggap menyinggung kewarasan sang Ayah. Ketegangan meningkat hingga Ayah Tari

menampar wajah Tari dengan keras, menimbulkan rasa sakit.

Pada tingkat denotasi, memperlihatkan Tari tampak berambut panjang diikat ke
belakang, mengenakan kaos biru tua, sementara Ayah Tari berkumis dengan kaos berkerah
kuning muda dan celana jeans, serta Ibu Tari berpakaian oranye. Ekspresi Tari berubah dari
tenang menjadi terkejut, lalu menutup pipinya setelah ditampar. Ayah Tari memperlihatkan
tatapan tajam, tubuh condong ke depan, dan tangan terangkat sebelum menampar.
Pencahayaan dari lampu gantung menciptakan bayangan kontras di area meja makan, dengan
musik instrumental repetitif yang meningkat ketika tamparan terjadi. Teknik kamera
berganti dari close-up ke medium long shot lalu kembali ke close-up, memperkuat intensitas

ekspresi.

Secara konotasi, adegan ini menandakan puncak konflik kuasa dalam keluarga.

Ekspresi dan gestur Tari menunjukkan transisi dari ketidaknyamanan hingga ketakutan,

196



serta bentuk perlindungan diri yang sia-sia (Hafani & Buldani, 2025; Sharkov et al., 2022).
Gerakan agresif Ayah Tari menjadi simbol ledakan emosi dan upaya mempertahankan
dominasi (Hafani & Buldani, 2025; Machfiroh, 2025). Tatapan mata ke bawah dengan bibir
terkatup menunjukkan represi batin yang berubah menjadi amarah (Sharkov et al., 2022).
Dialog antara keduanya menegaskan penolakan terhadap percakapan kesehatan mental, di
mana konsultasi psikolog dianggap tanda kegilaan (Biladina, 2021). Respon Tari
menggambarkan upaya generasi muda membuka pemahaman baru, sedangkan kemarahan
ayah menandakan kecemasan akan tergesernya otoritas (Yoanita, 2022). Pencahayaan oranye
dengan bayangan di wajah Tari menandai penekanan dan ketidakharmonisan ruang rumah
tangga (Anggelika et al., 2024). Perpaduan teknik kamera memperkuat dinamika kuasa serta

trauma korban (Pratama et al., 2022).

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan mitos kepatuhan anak terhadap
orangtua sebagai kewajiban mutlak, di mana kemandirian dianggap ancaman terhadap
otoritas (Franji¢, 2023). Pandangan ayah tentang psikolog sebagai tanda “kegilaan”
mencerminkan stigma sosial terhadap kesehatan mental di Indonesia (Nst, 2025). Kekerasan
fisik berupa tamparan menjadi simbol legitimasi kuasa patriarki, memperlihatkan dominasi
laki-laki yang dinormalisasi dalam rumah tangga (Modiano, 2021).

2. Interpretasi Representasi KDRT dalam Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis

Representasi kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) dalam film Bolehkah Sekali
Saja Kumenangis ditampilkan melalui kekerasan psikologis, ekonomi, dan fisik yang
dilakukan ayah terhadap anaknya, Tari. Kekerasan berfungsi sebagai instrumen kontrol dan
dominasi dalam keluarga. Film ini menampilkan sembilan adegan KDRT, terdiri atas lima
adegan kekerasan psikologis, dua kekerasan ekonomi, dan dua kekerasan fisik, dengan

kategori mengacu pada Setiawan et al. (2024).

Kekerasan psikologis ditunjukkan melalui tekanan emosional, rasa takut, trauma,
intimidasi verbal, dan perusakan akuarium peliharaan korban. Kekerasan ekonomi terlihat
ketika ayah melarang Tari bekerja, menyita ponsel, dan membatasi kebebasan anak.
Kekerasan fisik tergambar melalui tindakan menggenggam paksa pergelangan tangan dan
menampar korban. Semua bentuk kekerasan tersebut memperdalam trauma emosional dan
menunjukkan dominasi ayah atas anak. Film ini menegaskan bahwa KDRT tidak hanya
bersifat individual, tetapi merupakan pola relasi kuasa patriarki. Ayah digambarkan sebagai
figur dominan, sementara ibu dan anak berada dalam posisi subordinat. Budaya patriarki
memberi legitimasi kepada laki-laki untuk mengendalikan kehidupan keluarga. Mitos
kepatuhan perempuan dan anak terhadap figur ayah menandakan internalisasi nilai patriarki

(Hafani & Buldani, 2025).
197



Posisi perempuan dalam keluarga juga dipengaruhi oleh faktor ekonomi yang
memperkuat ketimpangan kuasa. Ketergantungan ekonomi Ibu Tari pada suami
membuatnya tidak memiliki otonomi dalam mengambil keputusan. Feminisme sosialis
menjelaskan bahwa penindasan perempuan berakar pada sistem kapitalisme yang
memperkuat patriarki (Wibowo, 2022; Wibowo et al, 2022). Ketergantungan ini
menunjukkan penindasan struktural yang menjerat perempuan dalam sistem patriarki

berbasis ekonomi.

Budaya patriarki di Indonesia menempatkan laki-laki sebagai penguasa utama,
sedangkan perempuan dan anak harus tunduk. Ketimpangan ini melahirkan berbagai bentuk
kekerasan berbasis gender (Emilia & Susiyanti, 2024; Hafani & Buldani, 2025). Temuan
Maulida (2024) juga membuktikan bahwa budaya patriarki berdampak pada tingginya
angka KDRT di Indonesia. Dominasi laki-laki menjadikan kekerasan sebagai alat

mempertahankan posisi kuasa dalam keluarga.

Berdasarkan teori representasi Stuart Hall, film ini tidak hanya mencerminkan
realitas sosial patriarki, tetapi juga mengonstruksi makna melalui bahasa, tanda, dan kode
budaya. Pendekatan reflektif menunjukkan bahwa figur ayah sebagai otoritas mutlak
merefleksikan realitas patriarki di Indonesia (Munasaroh, 2022). Pendekatan konstruksionis
menegaskan bahwa makna KDRT dibangun melalui tanda visual, gestur, dan musik yang

memperkuat makna kekerasan sebagai realitas traumatis dan menindas.

Relasi kuasa divisualisasikan melalui simbol-simbol sinematik yang menegaskan
posisi dominan laki-laki. Sosok ayah digambarkan otoriter melalui nada suara tinggi, tatapan
tajam, dan gestur tubuh tegap, sedangkan Tari dan Ibunya tampil pasif dan tertunduk.
Visualisasi ini menunjukkan relasi kuasa patriarki yang menormalisasi ketimpangan gender.
Temuan ini sejalan dengan (Syawitri & Afdal, 2020) bahwa kekerasan sering
dilatarbelakangi oleh relasi kuasa yang tidak setara, di mana laki-laki mengontrol perempuan
melalui kekuasaan ekonomi, fisik, dan psikologis. Teknik sinematik seperti pencahayaan
redup dan framing jeruji menegaskan simbol keterkurungan dan dominasi patriarki.
Pendekatan semiotika Roland Barthes menjelaskan bahwa pada tingkat denotasi film ini
menampilkan tindakan kekerasan secara nyata. Pada tingkat konotasi, tindakan tersebut
menggambarkan bentuk kontrol dan dominasi, sedangkan pada level mitos menegaskan

ideologi patriarki yang membenarkan kekuasaan laki-laki (Wahjuwibowo, 2018).

Dengan demikian, film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis tidak hanya menampilkan
realitas KDRT, tetapi juga mengajukan kritik terhadap struktur patriarki yang

menormalisasi kekerasan. Adegan “Tari bukan anak kecil lagi” menjadi simbol kesadaran diri

198



dan perlawanan terhadap dominasi ayah. Sementara adegan pemberian brosur konseling
pernikahan merepresentasikan solusi keluar dari siklus KDRT melalui komunikasi dan
bantuan profesional. Hal ini menegaskan peran film dalam membentuk kesadaran sosial

mengenai isu KDRT (Huda et al., 2023).

Kesimpulan

Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis merepresentasikan KDRT sebagai akibat
relasi kuasa patriarki, di mana laki-laki mendominasi dan perempuan serta anak berada
dalam posisi subordinat. Kekerasan yang dialami Tari menunjukkan bahwa KDRT bukan
tindakan individual, melainkan bagian dari sistem sosial yang menormalisasi kontrol laki-
laki. Adegan perlawanan Tari menunjukkan kesadaran dan upaya pembebasan dari
kekuasaan ayahnya, sedangkan adegan pemberian brosur konseling menandakan solusi
untuk keluar dari siklus kekerasan. Melalui simbol-simbol sinematik, film ini menegaskan
bahwa KDRT merupakan hasil dari sistem patriarki, serta menyuarakan pentingnya

kesadaran sosial untuk menghapus ketidaksetaraan gender.

Daftar Pustaka
Anggelika, L., Robbani, Mm. A, & Sari, M. P. (2024). Analisis Persepsi Emosi
Manusia Terhadap Warna Dalam Film Inside Out. Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni Dan

Budaya, 6(3), 472-481. https://doi.org/10.30998/vh.v6i3.8208

Biladina, A. S. (2021). Stigma Terkait dengan Meminta Bantuan dari Seorang
Profesional Tenaga Kesehatan Mental di Bandung, Indonesia. Jurnal Health of Studies, 5(1),
119-123. https://doi.org/10.31101/jhes.2105

Datalndonesia.id. (2023). Data Jumlah Kasus KDRT di Indonesia pada 2022.
Datalndonesia.  https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-kasus-kdrt-di-indonesia-
pada-2022

Emilia, S. H., & Susiyanti, A. (2024). Peranan Hukum Dalam Menangani Pengaruh
Budaya Masyarakat Patriarki. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(24), 671-68L
https://doi.org/https://jurnal.peneliti.net/index.php/[IWP/article/view/9290

Ferdiansyah, 1. (2025). Jika Seseorang Sering Memakai Headphone di Depan Umum,
Psikologi Mengatakan Mereka Mungkin Mengekspresikan 8 Perilaku Sosial Ini.
JawaPos.Com. https://www .jawapos.com/kepribadian/016322396/jika-seseorang-sering-

memakai-headphone-di-depan-umum-psikologi-mengatakan-mereka-mungkin-

199


https://doi.org/10.30998/vh.v6i3.8208
https://doi.org/10.31101/jhes.2105
https://doi.org/https:/jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9290
http://www.jawapos.com/kepribadian/016322396/jika-seseorang-sering-

mengekspresikan-8-perilaku-sosial-ini

Franji¢, S. (2023). Domestic Violence Always Implies Abuse of Power Based on

Inequality.

Journal of Humanities, Arts and Social Science, 7(9), 1714-1720.
https://doi.org/10.26855/jhass.2023.09.002

Hadiansyah, H. (2021). Makna Visual Karakter Denmas Aria Kendor dalam Komik
Strip Panji Koming dengan Pendekatan Ikonograf. PANTUN: Jurnal Ilmiah Seni Budaya,
6(1). https://doi.org/10.26742/pantun.v6il.1692

Hafani, M. H., & Buldani, M. N. (2025). Patriarki Dan Kekuasaan: Bagaimana Laki-
Laki ~ Mengendalikan =~ Kehidupan  Dalam  Keluarga.  Asa, 7(1), 1-12.

https://ejournal.stisabuzairi.ac.id/index.php/asa/article/view/120

Halizah, L. R., & Faralita, E. (2023). Budaya Patriarki dan Kesetaraan Gender.
Wasaka Hukum, 11(1), 19-32. https://www.ojs.stihsa-
bjm.ac.id/index.php/wasaka/article/view/84

Harefa, A. (2021). FAKTOR-FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA TINDAK PIDANA
KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA. Jurnal Panah Keadilan, 1(1), 18-2L
https://doi.org/https://doi.org/10.1234/jpk.v1il.3

Hidayanti, C. L., Solikatun, & Wijayanti, I. (2024). Analisis Kesehatan Fisik dan
Psikis pada Perempuan Korban Kekerasan dalam Rumah Tangga (Kasus di Kelurahan Tiwu

Galih Kecamatan Praya Lombok Tengah). Proceeding Seminar Nasional Mahasiswa

Sosiologi, 2(2), 436.

Huda, A. S., Nafsika, S. S., & Salman, S. (2023). Film Sebagai Media dalam Mengubah

Cara

Pandang Manusia dalam Prinsip Kemanusiaan. Irama: Jurnal Seni Desain Dan

Pembelajarannya, 5(1), 9-14. https://ejournal.upi.edu/index.php/irama/article/view/50149

Machfiroh, N. (2025). Analisis Bahasa Tubuh Sebagai Alat Interpretasi Psikologi

Nonverbal.

Literacy Notes, 1(1), 1-9. https://liternote.com/index.php/In/issue/view/4 Maslamah,
A., & Mubhsin, N. (2023). Dyadic Relationship Komunikasi Keluarga pada

Pernikahan ~ Masyarakat  Patriarki.  Jurnal ~Nomosleca, 9(2), 233-241
https://doi.org/10.26905/nomosleca.v9i2.10281

20(


https://doi.org/10.26855/jhass.2023.09.002
https://doi.org/10.26742/pantun.v6i1.1692
https://ejournal.stisabuzairi.ac.id/index.php/asa/article/view/120
http://www.ojs.stihsa-bjm.ac.id/index.php/wasaka/article/view/84
http://www.ojs.stihsa-bjm.ac.id/index.php/wasaka/article/view/84
https://doi.org/https:/doi.org/10.1234/jpk.v1i1.3
https://ejournal.upi.edu/index.php/irama/article/view/50149
https://doi.org/10.26905/nomosleca.v9i2.10281

Maulida, N. S. (2024). Kekerasan Berbasis Gender dalam Lingkup Rumah Tangga :
Kajian Terhadap Patriarki Perempuan dan KDRT. Das Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer
Hukum Dan Masyarakat, 2(2), 1-25. https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx

Modiano, J. Y. (2021). Pengaruh Budaya Patriarki Dan Kaitannya Dengan Kekerasan
Dalam Rumah Tangga. Sapientia Et Virtus, 6(2), 129-140.
https://doi.org/10.37477/sev.v6i2.335

Munasaroh, A. (2022). Problematika Kekerasan Berbasis Gender Dan Pencapaian
Gender

Equality Dalam Sustainable Development Goals Di Indonesia. [JouGS: Indonesian

Journal of Gender Studies, 3(1), 1-24. https://doi.org/https://doi.org/10.21154/ijougs.v3il.3524

Nazhifah, S. N., Fatmariza, F., Montessori, M., & Dewi, S. F. (2025). Rekonstruksi
gender: Upaya Perempuan Melakukan Transformasi Terhadap Patriarki. Journal of

Education, Cultural and Politics, 5(1), 107-115. https://doi.org/10.24036/jecco.v5il.669

Nst, F. A. A. (2025). Pengaruh Stigma Sosial terhadap Perawatan Gangguan Mental
di Indonesia. Literacy Notes, 1(1), 1-10. http://liternote.com/index.php/In/article/view/234

Nurfaizah, I. (2023). Dampak Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) Terhadap
Kesehatan Mental Anak. Gunung Djati Conference Series, 19, 95-103.

Pratama, I. P. A. M., Pramana, I. M. B, & Nindhia, C. 1. P. (2022). Visualisasi
Perempuan Korban Kekerasan Dalam Fotografi Ekspresi. Retina Jurnal Fotografi, 2(1), 80-9L
https://doi.org/10.59997/rif.v2i1.1304

Pratama, V. (2024). REPRESENTASI KONFLIK KELUARGA DALAM FILM GARA-

GARAWARISAN (Analisis Semiotika John Fiske pada Film Gara-Gara Warisan).

Universitas Sangga Buana.

Rabbaa, Z., & Gueddou, F. (2024). A Psychological Scientific Exploration of Color in
Cinema. Journal of Engineering and Applied Sciences Technology, 6(3), 1-3.
https://doi.org/doi.org/10.47363/][EAST/2024(6)228

RI, D. (2025). URGENSI PELINDUNGAN TERHADAP KORBAN KEKERASAN
DALAM RUMAH TANGGA: Vol. XVII (Issue 1). https://pusaka.dpr.go.id

Rosita, E., & Prathisara, G. (2022). Representation of violence value in Joker Film.
Commicast, 3(1), 92-104. https://doi.org/10.12928/commicast.v3il.3409

Salwa, T. Z., Dewi, S. 1., & Rinata, A. R. (2023). Penguasaan Tubuh Perempuan Oleh
201


https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx
https://doi.org/10.37477/sev.v6i2.335
https://doi.org/https:/doi.org/10.21154/ijougs.v3i1.3524
https://doi.org/10.24036/jecco.v5i1.669
http://liternote.com/index.php/ln/article/view/234
https://doi.org/10.59997/rjf.v2i1.1304
https://doi.org/doi.org/10.47363/JEAST/2024(6)228
https://pusaka.dpr.go.id/
https://doi.org/10.12928/commicast.v3i1.3409

Budaya Patriarki Dalam Film Yuni. Lenvari: Journal of Social Science, 1(1), 40-54.
https://doi.org/10.61105/jss.v1il.23

Setiawan, N. H., Devi, S. S., Damayanti, L., Pramudya, F., & Antony, H. (2024).
PEMAHAMAN DAN FAKTOR - FAKTOR PENYEBAB KEKERASAN DALAM RUMAH
TANGGA: TINJAUAN LITERATUR. Jurnal Dialektika Hukum, 06, 30-39.

Sharkov, F. L, Silkin, V. V., & Kireeva, O. F. (2022). Non-verbal signs of personality:

Communicative meanings of facial expressions. RUDN Journal of Sociology, 22(2), 387-403.

20


https://doi.org/10.61105/jss.v1i1.23

https://doi.org/10.22363/2313-2272-2022-22-2-387-403

Shofuroh, H., & Wulandari, H. (2024). Pengaruh Pola Asuh Otoriter Terhadap Proses
Perkembangan Sosial Emosional Anak. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 4,
4363-4373.

Siregar & Syahrizan. (2024). Budaya Patriarki dalam Rumah Tangga menurut
Perspektif Hukum Islam. Bertuah : Journal of Shariah and Islamic Economics, 5(1), 118-131.

Syawitri, M., & Afdal, A. (2020). Analisis Faktor-faktor yang Mempengaruhi Relasi
Kuasa Pelaku Kekerasan dalam Rumah Tangga (KDRT). JPGI (Jurnal Penelitian Guru
Indonesia), 5(1), 37. https://doi.org/10.29210/02598jpgi0005

Wahjuwibowo, I. S. (2018). SEMIOTIKA KOMUNIKASI EDISI III. Mitra Wacana
Media. Wardah, N. (2023). Psikologi Keluarga. In P. P. Sari (Ed.), CV. Zenius Publisher. CV.

Zenius Publisher.

Wibawa, S. M., & Isnawati, M. (2023). Pertanggungjawaban Pidana Istri Yang
Melakukan Tindak Pidana KDRT Kepada Suami. PAGARUYUANG Law Journal, 7(1), 136~
154.

Wibowo, B. A. (2022). FEMINISME INDONESIA. Karmawibangga: Historical
Studies Journal, 04(02), 125-136. htpps://journal.upy.ac.id/index.php/karmawibangga

Wibowo, G. A., Chairuddin, Rahman, A, & Riyadi. (2022). KESETARAAN
GENDER: SEBUAH TIJAUAN TEORI FEMINISME. SEUNEUBOK LADA: Jurnal lImu-IImu
Sejarah, Sosial, Budaya, Dan Kependidikan, 2(2), 121-127.

Yoanita, D. (2022). POLA KOMUNIKASI KELUARGA DI MATA GENERASI Z.
Jurnal SCRIPTURA, 12(1), 33-42. https://doi.org/10.9744/scriptura.12.1.33-42

20:


https://doi.org/10.22363/2313-2272-2022-22-2-387-403
https://doi.org/10.9744/scriptura.12.1.33-42

