
 178 

INTERAKSI PERADABAN:  
Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 
ISSN 
E-ISSN 

: 2809-7645 
: 2809-7653 
 

Vol. 5 No. 2, 2025 
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi 
 

REPRESENTASI KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA 
PADA FILM BOLEHKAH SEKALI SAJA KUMENANGIS: 
ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND BARTHES 
 
Jaduga Ekanur Dirda1), YY Wima Riyayanatasya2), Ida Ayu Sutarini3) 
1,2,3  Univeristas Mataram 
 
Email: 
dirrdaa@gmail.com 
 

 
Kata Kunci 

Representasi, Kekerasan 
Dalam Rumah Tangga, Film, 
Semiotika Roland Barthes, 
Patriarki 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan dan menganalisis 
representasi kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) dalam film Bolehkah 
Sekali Saja Kumenangis. Film ini dipilih karena secara eksplisit mengangkat 
isu KDRT dan kesehatan mental, dengan fokus pada relasi orang tua dan 
anak, sehingga mampu memberikan gambaran nyata tentang kekerasan 
psikologis, ekonomi, dan fisik terhadap korban. Metode yang digunakan 
adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. 
Hasil observasi menunjukkan bahwa terdapat sembilan adegan yang 
merepresentasikan KDRT. Kekerasan psikologis menjadi bentuk yang 
paling dominan, ditunjukkan melalui intimidasi verbal, pembungkaman 
suara anak, dan tekanan emosional. Kekerasan ekonomi direpresentasikan 
melalui pelarangan bekerja, penyitaan ponsel, dan pembatasan ruang gerak, 
sedangkan kekerasan fisik tampak melalui tindakan kasar seperti 
genggaman paksa dan tamparan. Hasil analisis menunjukkan bahwa seluruh 
bentuk KDRT dalam film berakar pada ideologi patriarki, di mana figur ayah 
digambarkan sebagai pusat kuasa yang mengendalikan kehidupan keluarga. 
Representasi KDRT dalam film ini tidak hanya berfungsi sebagai refleksi 
realitas sosial mengenai ketimpangan relasi kuasa dalam struktur keluarga 
patriarki, tetapi juga menghadirkan kritik terhadap normalisasi KDRT. 

 
Pendahuluan 
Media massa berperan penting sebagai sarana pembentukan opini dan kesadaran 

sosial masyarakat terhadap berbagai persoalan publik, termasuk isu kekerasan dalam 

rumah tangga (KDRT). Film, sebagai bentuk komunikasi massa yang bersifat audio 

visual, mampu merepresentasikan realitas sosial sekaligus membangun kesadaran kritis 

penontonnya (Rosita & Prathisara, 2022). HUD et al. (2023) menyatakan bahwa film 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/interaksi


 179 

merupakan media yang efektif dalam menyampaikan pesan moral dan sosial melalui 

narasi dan visual yang dapat membangun kesadaran terhadap realitas sosial. 

Keluarga merupakan unit sosial terkecil yang berperan besar terhadap 

perkembangan sosial dan kepribadian setiap anggotanya. Keluarga disebut harmonis 

apabila anggotanya merasa bahagia tanpa adanya konflik, sedangkan 

ketidakharmonisan dapat menimbulkan tindakan kekerasan (Harefa, 2021). Menurut 

Wardah (2023), keluarga memiliki fungsi cinta dan kasih sayang yang menjadi dasar 

hubungan antaranggota keluarga, serta fungsi perlindungan yang menjadikan keluarga 

sebagai tempat berlindung untuk menumbuhkan rasa aman. Tetapi, realitas 

menunjukkan bahwa keluarga sering menjadi ruang terjadinya kekerasan dalam rumah 

tangga (KDRT). 

KDRT dapat berupa kekerasan fisik, psikologis, maupun ekonomi yang dilakukan 

oleh salah satu anggota keluarga terhadap anggota lainnya (Setiawan et al., 2024; 

Wibawa & Isnawati, 2023). Meskipun Indonesia telah memiliki Undang-Undang 

Nomor 23 Tahun 2004 tentang Penghapusan Kekerasan dalam Rumah Tangga, 

implementasinya masih belum optimal. Berdasarkan data Badan Pusat Statistik (BPS) 

yang dihimpun dalam artikel “Data Jumlah Kasus KDRT di Indonesia pada 2022” yang 

dipublikasikan oleh DataIndonesia.id, jumlah kasus KDRT di Indonesia pada tahun 

2021 tercatat sebanyak 7.435 kasus dan mengalami penurunan pada tahun 2022 

menjadi 5.526 kasus (DataIndonesia.id, 2023). Selanjutnya, berdasarkan Info Singkat 

Komisi VIII DPR RI tentang Urgensi Pelindungan terhdadap Korban Kekerasan dalam 

Rumah Tangga yang bersumber dari laporan Kementerian Pemberdayaan Perempuan 

dan Perlindungan Anak (KemenPPPA), jumlah kasus KDRT pada tahun 2023 tercatat 

sebanyak 5.174 kasus dan pada tahun 2024 mencapai 19.045 kasus KDRT yang 

menjadikan isu ini sebagai salah satu bentuk kekerasan tertinggi di Indonesia (DPR RI, 

2025). Data tersebut menunjukkan urgensi penelitian dan intervensi sosial untuk 

menekan angka kekerasan dalam rumah tangga. 

Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis (2024) karya Reka Wijaya menjadi salah 

satu 

karya sinema Indonesia yang mengangkat isu KDRT secara mendalam melalui kisah 

hubungan orang tua dan anak. Film ini mengisahkan trauma dan penderitaan 

psikologis akibat 



 180 

kekerasan yang dilakukan oleh ayah terhadap anaknya, yang menggambarkan realitas pahit 

dari relasi kekuasaan patriarki dalam keluarga. Film ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, 

tetapi juga sebagai media penyadaran terhadap isu kesehatan mental dan KDRT. 

Meskipun isu KDRT telah banyak dikaji dalam berbagai penelitian terdahulu, seperti yang 

dilakukan oleh Fahmi Ali dan Oki Achmad Ismail (2023) dalam film Selesai, menunjukkan adanya 

2 bentuk KDRT dalam film Selesai yaitu, kekerasan fisik dan kekerasan psikis. Tetapi penelitian 

ini tidak membahas bentuk kekerasan ekonomi maupun dinamika KDRT dalam relasi orangtua-

anak. Mutiara Ayu Kirani (2023) mengkaji representasi kekerasan dalam keluarga pada film 

Custody dan Loveless dengan menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes. Penelitian ini 

berfokus pada penggambaran keluarga disfungsional melalui analisis tanda pada adegan, dialog, 

dan gestur dalam kedua film. Dari 11 adegan yang ditemukan, penelitian tersebut mengidentifikasi 

4 unsur kekerasan dalam keluarga, yaitu struktur keluarga, gender dalam keluarga, generational 

trauma, serta risiko dari akses kepemilikan senjata. Penelitian ini berhasil mengungkap usnur-

unsur kekerasan secara semiotika, tetapi kajian tersebut belum mengklasifikasikan secara spesifik 

bentuk-bentuk KDRT, seperti kekerasan fisik, kekerasan psikologis, dan kekerasan ekonomi. 

Penelitian Noer Istiqomah (2024) dalam film Wedding Agreement berfokus pada representasi 

KDRT dalam relasi suami-istri dengan menggunakan teori semiotika Roland Barthes. Penelitian 

ini menunjukkan adegan-adegan kekerasan verbal, kekerasan psikis, dan perselingkuhan dalam 

hubungan pernikahan antara suami-istri yang dijodohkan. Meskipun penelitian ini telah 

menguraikan bentuk KDRT secara semiotika, tetapi penelitian ini belum mengkaji KDRT dalam 

relasi orangtua-anak, serta belum membahas bentuk KDRT kekerasan ekonomi dan fisik. Begitu 

pula dengan penelitian Sonia Nur Annisa (2023) dalam film Darlings berfokus pada representasi 

KDRT terhadap laki-laki sebagai suami dengan pendekatan semiotika Roland Barthes. Penelitian 

ini menunjukkan adanya kekerasan fisik, kekerasan psikis, dan penelantaraan, serta terdapat 

kekerasan kultural yang direpresentasikan dalam film tersebut. Meskipun penelitian ini telah 

menggunakan semiotika Roland Barthes secara mendalam, ruang lingkup kajiannya masih 

terbatas pada relasi suami-istri, sehingga penelitian ini tidak membahas kekerasan dalam relasi 

orangtua-anak. Apriliana Salma Salsabila (2023) berfokus pada representasi KDRT orangtua-

anak dengan menggunakan pendekatan deskriptif melalui analisis tekstual. Penelitian ini 

menunjukkan tiga bentuk kekerasan, yaitu kekerasan verbal, kekerasan fisik, dan kekerasan 

emosional, yang direpresentasikan melalui tanda-tanda sinematik seperti pencahayaan, pemilihan 

lokasi, ekspresi wajah, musik dan dialog. Meskipun penelitian ini telah mengkasifikasikan bentuk 

KDRT orangtua-anak, pendekatan analisis yang 



 181 

digunakan bersifat tekstual deskriptif dan belum menggunakan kerangka semiotika Roland 

Barthes secara sistematis, khususnya dalam menguraikan makna pada level denotasi, konotasi 

dan mitos. Selain itu, penelitian tersebut belum membahas kekerasan ekonomi sebagai salah satu 

bentuk kekerasan dalam relasi orangtua-anak. 

Penelitian ini menawarkan kontribusi baru dengan menganalisis representasi KDRT dalam 

film serta relasi antara orang tua dan anak menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes. 

Permasalahan penelitian difokuskan pada bagaimana KDRT direpresentasikan melalui tanda-

tanda sinematik, yang dianalisis untuk mendeskripsikan makna denotatif, konotatif, dan mitos 

yang dibangun melalui elemen sinematografi seperti ekspresi wajah, gestur tubuh, pencahayaan, 

musik latar dan teknik kamera. 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan 

semiotika Roland Barthes untuk menafsirkan makna denotasi, konotasi, dan mitos yang 

terkandung dalam tanda-tanda visual dan audio-visual film. Subjek penelitian adalah adegan 

KDRT dalam film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis. Objek penelitian adalah representasi 

KDRT dalam film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis. Teknik pengumpulan data meliputi 

observasi yang dilakukan dengan menganalisis adegan secara berulang untuk mengamati 

bentuk KDRT dan dokumentasi digunakan untuk mendukung penulisan agar lebih kredibel 

dengan didukung oleh karya tulis ilmiah akademik yang telah ada seperti buku, jurnal dan 

artikel yang berkaitan dengan penelitian ini. Analisis data dilakukan dengan pendekatan 

semiotika Roland Barthes, serta keabsahan data melalui triangulasi sumber dan waktu. 

Hasil dan Pembahasan 

1. Representasi KDRT dalam Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis 

Berdasarkan hasil observasi di identifikasi sembilan adegan yang merepresentasikan 

KDRT, film ini menampilkan tiga bentuk kekerasan, yakni kekerasan psikologis, ekonomi, 

dan fisik. Keseluruhan adegan menunjukkan bahwa KDRT direpresentasikan bukan hanya 

sebagai konflik individual, melainkan sebagai manifestasi dari sistem patriarki yang 

menempatkan laki-laki sebagai pusat kuasa dalam keluarga. Seluruh adegan tersebut 

dianalisis menggunakan pendekatan semiotika Roland Barthes yang membagi tiga tahapan, 

yaitu denotasi, konotasi, dan mitos, untuk mengungkap bagaimana KDRT direpresentasikan 

dalam film. 



 182 

1.1 Kekerasan Psikologis 

(1) Adegan 1 

Gambar 1. Tari Masuk Kedalam Rumah 
 

Gambar 2. Tari Masuk Kedalam Kamar 
 
 

 

 

 

 

 

Gambar 3. Tari Mendengar Bantingan Pintu 

Adegan ini berlangsung pada menit 00:3:22 - 00:4:66 dengan durasi 1 menit 44 detik. 

Setelah mengikuti sesi support group, Tari pulang ke rumah dan mendapati suasana tegang 

akibat pertikaian antara kedua orang tuanya. Ia memilih masuk ke kamar untuk menghindar, 

namun suara pertengkaran semakin keras disertai bentakan, bantingan pintu, dan suara 

pecahan benda. 

Pada tingkat denotasi, adegan ini memperlihatkan Tari yang baru pulang dari sesi 

support group dan langsung disambut pertengkaran orang tuanya. Ia memilih masuk ke 

kamar dengan ekspresi tegang, wajah tanpa senyum, gerakan tubuh pasif di tengah 

pencahayaan redup bernuansa biru kehijauan. Tari terlihat menggunakan headphone putih 

yang tergantung di leher. Musik instrumental yang perlahan meningkat menegaskan suasana 

konflik rumah tangga yang menekan. 

Secara konotatif, penggunaan headphone di leher Tari menjadi simbol keinginan 

menutup diri dari situasi penuh tekanan, merepresentasikan generasi muda yang mencari 



 183 

ruang privat (Ferdiansyah, 2025). Ekspresi wajah dengan bibir tertutup dan mata terbuka 

lebar menunjukkan kecemasan dan usaha menahan emosi (Sharkov et al., 2022), sementara 

gestur tubuh membungkuk menandakan ketidaknyamanan dan kehati-hatian (Anggelika et 

al., 2024). Warna biru kehijauan menandakan keterasingan dan tekanan batin, sementara 

cahaya kuning menjadi simbol harapan dan kehangatan (Anggelika et al., 2024). Teknik 

kamera close-up memperkuat kondisi psikologis Tari sebagai korban tekanan emosional dan 

medium shot memperliahtkan kamar sebagai ruang perlindungan diri (Pratama et al., 2022). 

Pada tingkat mitos, adegan ini menampilkan keluarga yang seharusnya menjadi ruang 

kasih sayang, tetapi sumber konflik dan ketidaknyamanan. Anak diposisikan hanya sebagai 

saksi pasif tanpa peran aktif dalam penyelesaian konflik terhadap kekerasan antara orang tua 

(Nurfaizah, 2023). Hal ini juga mencerminkan budaya patriarki yang menempatkan laki-laki 

sebagai figur dominan, sementara perempuan dan anak berada pada posisi subordinat dalam 

struktur keluarga, yang dapat memicu KDRT serta meniadakan fungsi keluarga sebagai 

ruang kasih sayang dan perlindungan (Modiano, 2021). 

Adegan 2 
 

Gambar 4. Tari Kecil 
 

Gambar 5. Tari Kecil Melihat Pertikaian Orangtuanya 

Adegan ini berlangsung pada menit 00:15:51–00:15:59 dengan durasi 8 detik. Dalam 

sesi support group, saat seorang anggota berbagi kisah, Tari teringat masa kecilnya yang 

dipenuhi konflik, ketika ia hanya mampu berdiri kaku menyaksikan pertengkaran orang 

tuanya. Ayahnya digambarkan berbicara dengan nada tinggi sambil melempar pakaian 

hingga berserakan. 



 184 

Pada tingkat denotasi, adegan ini menampilkan kilas balik ketika Tari kecil menjadi 

saksi pertengkaran orang tuanya. Tari kecil mengenakan kaos kuning gelap dan overall 

denim biru, rambut diikat rapi. Tari digambarkan berdiri kaku di background dengan 

ekspresi datar, mata terbuka lebar, dan bibir rapat, sementara orang tua Tari tampak lebih 

besar dan kabur di foreground. Pencahayaan menggunakan cahaya alami dari jendela dan 

masuk latar dengan isntrumental pelan mengiringi suasana yang tenang namun sarat tekanan 

batin. Teknik kamera meliputi, framing, medium long shot, dan medium shot. 

Secara konotasi, ekspresi dan tubuh kaku dan pasif menjadi penanda emosi yang 

tertahan, dengan petanda upaya menyembunyikan perasaaan dan bersembunyi di balik skipa 

“tak terlihat” (Sharkov et al., 2022). Sikap pasif menjadi bentuk perlindungan diri dari situasi 

penuh tekananm sebagaimana dijelaskan Hidayanti et al. (2024) bahwa korban KDRT 

cenderung diam dan menahan ekspresi sebagai mekanisme bertahan. Penempatan Tari kecil 

di background menandakan keterpinggiran anak dan dominasi figur orang tua (Machfiroh, 

2025). Cahaya alami yang kontras dengan ruang gelap menggambarkan keterjebakan dalam 

konflik (Anggelika et al., 2024). Teknik kamera framing, mempertgas posisi Tari kecil 

sebagai “saksi pasif”, sejalan dengan temuan Nurfaizah (2023) bahwa anak dalam keluarga 

penuh kekerasan sering kali menjadi saksi pasif tanpa peran aktif. 

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan keluarga seharusnya sebagai ruang 

kasih sayang justru menjadi sumber penderitaan. Anak diposisikan sebagai saksi pasif tanpa 

suara, sementara ayah tampil sebagai figur dominan sementara ibu dan anak berada dalam 

posisi subordinat. Hal ini sesuai dengan penelitian Nurfaizah (2023) yang menyatakan 

bahwa anak yang menyaksikan KDRT tetap mengelami dampak psikologis seperti, 

kecemasan, ketakutan, dan trauma. Dominasi ayah dalam adegan ini juga merefleksikan 

budaya patriarki yang menempatkan laki-laki sebagai pihak superior dan melegitimasi 

ketidaksetaraan gender dalam keluarga, yang membuka riang terjadinya KDRT (Modiano, 

2021). 



 185 

(2) Adegan 3 
 
 

Gambar 6. Ayah Tari Memasuki Kamar Tari 
 

Gambar 7. Tari Duduk dan Memegang Akuarium Ikan 



 186 

 

 

Gambar 8. Ayah Tari Melempar Brosur dan Menepis Akuarium Ikan Milik Tari  

Adegan ini berlangsung pada menit 00:17:00–00:19:02 dengan durasi 2 menit 2 detik. 

Setelah menghadiri sesi support group, Tari membawa brosur layanan Relationship Marriage 

Counselor untuk diberikan kepada ibunya, namun ajakan Tari ditolak. Saat Tari sedang 

berada di kamar memberi makan ikan, ayahnya datang dengan amarah karena brosur 

tersebut, mengintimidasi Tari agar menjelaskan maksudnya. Tari hanya menjawab bahwa ia 

ingin ayah berbicara baik-baik dengan ibu. Kemarahan ayah memuncak hingga menepis 

akuarium berisi ikan peliharaan Tari hingga terjatuh. 

Pada tingkat denotasi, adegan ini menampilkan Ayah Tari berkumis memakai kaos 

berwarna merah dan kacamata, berdiri mendekati Tari yang duduk menggunakan kaos 

berwarna putih dengan memegang wadah ikan. Ibu Tari berada di background mengenakan 

atasan berwarna abu-abu. Ekspresi Ayah Tari dengan tatapan tajam, Tari tampak menunduk 

dengan bibir tertutup rapat dan mata membelalak. Postur tubuh Ayah Tari condong ke 

depan saat melempar brosur dan menepis wadah ikan, sedangkan Tari tetap duduk 

memegang wadah ikan. 

Cahaya lampu kuning dari atas berkontras dengan latar gelap, disertai musik latar 

dengan instrumen pelan yang berubah menegangkan ketika Ayah Tari melempar brosur dan 

menepis wadah. Teknik kamera menggunakan framing, medium shot, dan medium long shot. 

Posisi pengambilan gambar tersebut dilakukan dari luar kamar yang memperlihatkan 

framing jeruji. Secara Konotasi, tatapan tajam dan tubuh condong Ayah Tari menjadi 

penanda kekuasaan dan intimidasi dengan petanda dominasi dan ancaman (Machfiroh, 2025; 

Sharkov et al., 2022). Tindakan Ayah Tari menepis wadah ikan menjadi simbol yang 

penghancuran ruang aman anak, menggambarkan intimidasi serta hilangnya ruang aman 

akibat kekerasan dalam keluarga patriarki (Hafani & Buldani, 2025). Ibu Tari yang berdiri 

pasif di background menjadi penanda keterpinggiran perempuan akibat hilangnya kuasa 

dalam keluarga (Hafani & Buldani, 2025). Cahaya kuning dari atas melambangkan harapan, 

sementara latar gelap menggambarkan konflik dan tekanan emosional (Anggelika et al., 

2024). Teknik framing jeruji menciptakan kesan penjara yang melambangkan keterkurungan 

(Pratama et al., 2022). Brosur konseling menjadi simbol harapan akan relasi sehat, tetapi 



 187 

dalam konteks patriarki dianggap sebagai ancaman terhadap otoritas laki-laki (Hafani & 

Buldani, 2025). 

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan ideologi patriarki yang 

menempatkan Ayah sebagai pemegang kuasa tertinggi dalam keluarga. Dominasi ayah 

dianggap wajar, sementara istri dan anak diposisikan pasif dan tidak berdaya. Upaya Tari 

memperbaiki hubungan melalui konseling dianggap pembangkangan terhadap otoritas laki-

laki (Halizah & Faralita, 2023). Sosok ibu yang diam menunjukkan kepatuhan terhadap 

suami, sedangkan usulan Tari dipandang sebagai kelemahan, bukan keberanian. Pola 

komunikasi dalam keluarga patriarki menempatkan suami sebagai pemegang otoritas penuh 

atas istri dan anak (Maslamah & Muhsin, 2023). Dominasi ayah ini merefleksikan struktur 

patriarki yang membatasi peran perempuan dan anak, serta melegitimasi kontrol laki-laki 

dalam keputusan keluarga (Hafani & Buldani, 2025). 

(3) Adegan 4 
 

Gambar 9. Ayah Tari Memberi Larangan Bentuk Kekerasan Psikologis 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 10. Ayah Tari Memberi Ancaman Bentuk Kekerasan Psikologis 

Setelah keributan di tempat persembunyian, Tari bersama Ibu dan Ayahnya kembali 

ke rumah. Setibanya, Ayah Tari menegaskan kontrol dengan melarang Tari keluar tanpa 

pendampingannya dan mewajibkan izin setiap kali pergi, disertai ancaman tegas bila 

melanggar. Ucapan bernada ancaman ini menunjukkan bentuk kekerasan psikologis yang 

menimbulkan rasa takut, tekanan emosional, dan potensi trauma (Setiawan et al., 2024). 

Pada tingkat denotasi, Ayah Tari mengenakan kemeja abu-abu muda, berkumis, 

memakai kacamata dan jam tangan hitam, berdiri tegap dengan tatapan tajam ke depan. Di 

depannya, Tari berambut panjang mengenakan kaos putih dan cardigan biru muda, celana 

jeans biru, serta jam tangan hitam di tangan kiri, dengan ekspresi tertunduk dan bibir 

terkatup tanpa senyuman. Tari berdiri di background dengan tubuh lebih kecil dan posisi 



 188 

menunduk, sedangkan Ayah Tari di foreground tampak lebih besar dan condong ke depan 

menembus tirai oranye. Pencahayaan menampilkan kontras terang-gelap dari lampu dinding, 

dengan cahaya terang mengenai tubuh Tari. Musik latar instrumental bernada repetitif dan 

pelan muncul saat Ayah Tari mulai menginterogasi, dengan teknik kamera medium long shot 

dan close-up. 

Secara konotasi, tatapan tajam dan mulut sedikit terbuka pada wajah Ayah Tari 

menjadi penanda intimidasi dan dominasi verbal, yang menunjukkan kontrol penuh atas 

anak (Sharkov et al., 2022). Ekspresi Tari yang menunduk dengan bibir rapat menandakan 

kecemasan dan ketidakberdayaan, sejalan dengan Sharkov et al. (2022) yang menyebut 

tatapan ke bawah dan bibir terkatup sebagai simbol ketakutan, serta Machfiroh (2025) yang 

menjelaskan gestur menunduk sebagai simbol ketundukan dalam relasi kuasa. Kontras 

tubuh tegap ayah dan tubuh condong Tari menghadirkan ketimpangan posisi, di mana ayah 

tampil dominan dan Tari menjadi pihak lemah. Posisi ayah di foreground dengan tubuh besar 

menegaskan dominasi, sementara Tari di background memperlihatkan kerentanan 

(Machfiroh, 2025). Pencahayaan terang yang menyorot Tari menjadi simbol pengawasan dan 

keterbatasan gerak, sedangkan area gelap di sekitar ayah melambangkan tekanan dan 

dominasi (Anggelika et al., 2024). Teknik medium long shot dan close-up memperkuat 

hierarki kuasa serta tekanan emosional korban (Pratama et al., 2022). 

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan keluarga sebagai ruang dengan 

otoritas absolut orangtua, khususnya ayah. Dominasi ayah yang dianggap wajar 

menunjukkan internalisasi nilai patriarki yang menempatkan laki-laki sebagai pusat kuasa, 

sementara perempuan dan anak diwajibkan tunduk. Pandangan ini memperkuat mitos 

patriarki yang menganggap kepatuhan perempuan terhadap laki- laki sebagai norma sosial 

yang sah (Modiano, 2021). 

(4) Adegan 5 
 

Gambar 11. Ayah Tari Melarang Tari Untuk Bekerja 
 



 189 

Gambar 12. Ayah Tari Mengambil Ponsel Tari 
 

Sepulang kerja, Tari dan Baskara berjalan menuju parkiran di mana Ayah Tari sudah 

menunggu. Sesampainya di rumah, Ayah melarang Tari bekerja karena curiga pada 

kedekatannya dengan Baskara. Tari menolak larangan tersebut hingga terjadi pertikaian, 

disertai tindakan Ayah Tari yang merampas ponsel Tari sambil membentak, “Susah amat? 

Minggir kamu! Dengerin orang tua susah banget!” dan membanting pintu dengan keras. 

Tindakan agresif ini menimbulkan tekanan emosional serta penderitaan psikologis yang 

termasuk bentuk kekerasan psikologis (Setiawan et al., 2024). 

Pada tingkat denotasi, Ayah Tari berambut pendek dan berkumis, mengenakan kaos 

merah berkerah panjang dan celana jeans biru, sementara Tari berambut panjang terikat ke 

belakang, memakai kaos putih, cardigan merah muda, dan headphone putih di leher. Ibu Tari 

tampak dengan atasan abu-abu dan ekspresi datar. Ekspresi Ayah Tari memperlihatkan 

tatapan tajam, alis mengerucut, dan mulut tertutup rapat. Tari tampak terkejut lalu 

menunjukkan ekspresi perlawanan dengan mulut terbuka dan alis terangkat. Gerak tubuh 

Ayah condong ke depan sambil mengangkat telunjuk dan meraih ponsel, sementara Tari 

berdiri kaku lalu condong ke depan. Pencahayaan terang berasal dari pintu terbuka yang 

menyorot wajah para tokoh. Musik latar awalnya hening, kemudian berubah menjadi pelan 

dan menegangkan saat Ayah mulai mengancam. Teknik kamera berganti antara medium shot 

dan close-up untuk memperkuat ekspresi dan dinamika konflik. 

Secara konotasi, tatapan tajam dan gestur telunjuk Ayah Tari menjadi penanda 

otoritas yang mengancam, dengan petanda tuntutan kepatuhan mutlak terhadap ayah. Hal 

ini sejalan dengan Sharkov et al. (2022), yang menjelaskan bahwa tatapan mata intens 

menimbulkan kesan mengancam, serta Hadiansyah (2021) yang menafsirkan telunjuk 

terangkat sebagai simbol dominasi. Relasi kuasa ini mencerminkan struktur patriarki yang 

memberi legitimasi laki-laki untuk mengontrol keluarga (Hafani & Buldani, 2025). Ekspresi 

Tari yang awalnya terkejut lalu menjadi berani menunjukkan transformasi emosional dari 

ketakutan menuju perlawanan, menandai keberanian menolak dominasi (Sharkov et al., 

2022). Ekspresi datar Ibu Tari menandakan pasifitas dan ketidakberdayaan, mencerminkan 

posisi subordinat perempuan dalam budaya patriarki (Hafani & Buldani, 2025). Cahaya 

alami dari pintu menjadi simbol harapan dan kebebasan, namun tertahan oleh posisi Ayah 

yang membelakanginya, menandakan dominasi yang menutup ruang kebebasan (Rabbaa & 

Gueddou, 2024). Perebutan ponsel menjadi simbol kontrol ayah atas ruang privat anak 

(Hafani & Buldani, 2025). Pergantian medium shot dan close-up menonjolkan perbedaan 

posisi kuasa dan dinamika psikologis, di mana close-up Ayah menegaskan otoritas, 



 190 

sedangkan close-up Tari memperlihatkan perlawanan emosional (Pratama et al., 2022). 

Dialog Tari, “Tari bukan anak kecil lagi,” menjadi penanda verbal perlawanan terhadap 

konstruksi patriarki, menegaskan otonomi dan kesetaraan diri (Siregar & Syahrizan, 2024). 



 191 

Pada tingkat mitos, adegan ini menegaskan mitos kepatuhan anak terhadap orang 

tua, di mana perlawanan Tari dianggap pembangkangan, bukan kemandirian. Konflik ini 

merepresentasikan perbedaan antara otoritas ayah dan generasi muda yang menuntut 

kesetaraan gender. Sebagaimana dijelaskan Nazhifah et al. (2025), generasi muda melakukan 

rekonstruksi gender melalui perlawanan simbolik terhadap norma patriarki, menuntut ruang 

kebebasan dan kesetaraan dalam keluarga. Hal ini menunjukkan adegan ini tidak hanya 

menggambarkan konflik keluarga, tetapi juga merefleksikan struktur patriarki yang 

mengekang perempuan secara simbolik dan emosional (Nazhifah et al., 2025). 

1.2 Kekerasan Ekonomi 

(1) Adegan 1 
 

Gambar 14. Ayah Tari Memberi Larang Keluar Tanpa Pendampingannya 

 Adegan ini berlangsung pada menit 00:52:40–00:53:00 dengan durasi 20 

detik,dimulai setelah keributan di kos tempat persembunyian ketika Tari bersama ibu dan 

ayahnya kembali ke rumah. Setibanya di rumah, Ayah Tari menegaskan kontrolnya dengan 

melarang Tari keluar tanpa pendampingannya, yang merepresentasikan bentuk kekerasan 

ekonomi karena membatasi akses Tari terhadap pekerjaan dan kemandirian (Setiawan et al., 

2024). 

Pada tingkat denotasi, adegan ini menampilkan Ayah Tari mengenakan kemeja abu-

abu muda, berkacamata, berambut pendek hitam, dan berkumis tebal, sedangkan Tari 

berambut panjang terurai, mengenakan kaos putih, cardigan biru muda, serta celana jeans 

biru. Tari tampak menunduk dengan ekspresi datar dan mulut terkatup, sementara Ayah 

Tari berdiri tegap dengan tatapan tajam dan kepala condong ke depan. Pencahayaan 

menunjukkan kontras terang-gelap dari lampu dinding, menyorot tubuh Tari yang berada di 

posisi lebih kecil di background, sementara Ayah Tari tampak di foreground dengan ukuran 

lebih besar. Musik latar berupa instrumental bernada repetitif dan pelan muncul ketika 

interogasi dimulai. Teknik kamera yang digunakan adalah medium long shot dan close-up. 



 192 

Secara konotasi, adegan ini memperlihatkan simbol kontrol penuh ayah terhadap 

anaknya. Tatapan tajam dan posisi tubuh tegap menjadi penanda intimidasi dan ancaman 

(Sharkov et al., 2022). Ekspresi Tari yang menunduk menandakan kecemasan dan 

ketundukan terhadap dominasi ayah (Machfiroh, 2025; Sharkov et al., 2022). Perbedaan 

posisi tubuh dan ukuran visual antara keduanya menegaskan relasi kuasa yang timpang, di 

mana ayah tampil dominan dan Tari berada dalam posisi lemah (Machfiroh, 2025). 

Pencahayaan yang menyorot Tari dengan kontras terang-gelap menunjukkan kondisi di 

bawah pengawasan (Anggelika et al., 2024). Teknik medium long shot hingga close-up 

menekankan tekanan psikologis yang dialami Tari (Pratama et al., 2022). 

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan dominasi laki-laki dalam 

pengambilan keputusan keluarga. Larangan keluar tanpa izin ayah menunjukkan 

pembatasan ruang gerak perempuan yang berdampak pada aktivitas dan kondisi ekonomi. 

Dominasi ini sesuai dengan kajian Modiano (2021) yang menjelaskan bahwa budaya 

patriarki menempatkan laki-laki sebagai pihak superior yang berhak mengontrol keluarga. 

Dalam keluarga patriarki, menormalkan kepatuhan perempuan dan menganggap kuasa 

penuh ayah sebagai wajar dalam struktur sosial, serta menggambarkan upaya ayah 

mempertahankan kendali agar tidak tampak lemah secara ekonomi (Modiano, 2021). 

(2) Adegan 2 
 

Gambar 15. Ayah Tari Melarang Tari Untuk Bekerja Bentuk Kekerasan Ekonomi 
 

Gambar 16. Ayah Tari Mengambil Ponsel Tari Bentuk Kekerasan Ekonomi 



 193 

 
Gambar 17. Ayah Tari Merebut Paksa Ponsel Tari dan Ekspresi Datar Ibu Tari 

 Sepulang kerja, Tari dan Baskara berjalan ke area parkir di mana Ayah Tari sudah 

menunggu. Setibanya di rumah, Ayah Tari melarang Tari bekerja dengan alasan perubahan 

perilakunya disebabkan oleh kedekatan dengan Baskara. Larangan ini merupakan bentuk 

kekerasan ekonomi karena membatasi akses Tari terhadap pekerjaan dan hak memperoleh 

penghasilan (Setiawan et al., 2024). Kekerasan ekonomi semakin tampak saat Ayah Tari 

merampas ponsel Tari secara paksa, yang bukan hanya alat komunikasi tetapi juga terkait 

dengan pekerjaan, menegaskan kontrol penuh ayah atas sumber daya ekonomi (Setiawan et 

al., 2024). 

Pada tingkat denotasi, adegan ini memperlihatkan Ayah Tari mengenakan kaos 

merah berkerah panjang, berkumis, berkacamata, dengan sorot mata tajam dan alis 

mengerut, sementara Tari mengenakan kaos putih, cardigan merah muda, jeans biru, dan 

headphone putih di leher, membawa akuarium dan ponsel. Ekspresi Tari berubah dari kaget 

menjadi perlawanan, sementara Ibu Tari tampak pasif dengan ekspresi datar. Gestur tubuh 

Ayah Tari condong ke depan dengan telunjuk terangkat dan tangan meraih ponsel, 

sedangkan Tari berdiri kaku, lalu menunduk dan kembali menghadap ayahnya. Pencahayaan 

cukup terang dengan cahaya alami dari pintu, memberi kontras pada wajah para tokoh. 

Musik latar awalnya hening lalu berubah menjadi instrumental pelan saat Ayah Tari 

mengancam serta terdengar Suara dering ponsel memecah keheningan sebelum musik 

kembali mengalun. Teknik kamera berganti antara medium shot dan close-up. 

Secara konotasi, sorot mata tajam, tubuh condong ke depan, dan telunjuk terangkat 

menjadi penanda sikap otoriter yang menuntut kepatuhan mutlak (Hadiansyah, 2021; 

Sharkov et al., 2022). Hal ini mencerminkan struktur patriarki yang memberi legitimasi bagi 

laki-laki untuk memaksakan kontrol atas keluarga (Hafani & Buldani, 2025). Ekspresi Tari 

yang berubah dari kaget menjadi perlawanan menunjukkan keberanian menolak dominasi 

ayah (Sharkov et al., 2022), sementara ekspresi datar Ibu Tari mencerminkan sikap pasif 

perempuan dalam struktur patriarki 



 194 

(Hafani & Buldani, 2025). Cahaya alami dari pintu menjadi simbol harapan dan 

kebebasan yang terhalang oleh sosok ayah (Rabbaa & Gueddou, 2024). Perebutan ponsel 

secara paksa menandai kontrol ayah atas ruang privasi dan kemandirian anak (Hafani & 

Buldani, 2025). Teknik kamera medium shot dan close-up menegaskan relasi kuasa dan 

dinamika psikologis antara ayah dan anak (Pratama et al., 2022). Dialog Tari, “Tari bukan 

anak kecil lagi,” menjadi penanda verbal perlawanan terhadap konstruksi patriarki yang 

membatasi kebebasan perempuan (Siregar & Syahrizan, 2024). 

Pada tingkat mitos, adegan merepresentasikan figur ayah sebagai pusat otoritas 

dengan kuasa mutlak atas anak, bahkan ketika mereka telah dewasa. Tindakan merampas 

ponsel dan melarang bekerja mencerminkan mitos bahwa keputusan orangtua selalu benar 

dan anak wajib patuh. Hal ini sejalan dengan Yoanita (2022), yang menjelaskan bahwa 

pandangan “parents know best” masih mendominasi dalam pengambilan keputusan 

keluarga, termasuk urusan pekerjaan dan pasangan hidup, menunjukkan kuatnya otoritas 

orangtua dalam budaya patriarki. 

1.3 Kekerasan Fisik 

(1) Adegan 1 
 

Gambar 18. Tari, Ibu Tari dan Baskara Tiba di Kos 
 

Gambar 19. Tari Kaget Melihat Ayahnya Berada di Kos 

Adegan ini berlangsung pada menit 00:50:18 - 00:52:31 berdurasi 2 menit 13 detik, 

menampilkan Tari, Ibu Tari, dan Baskara yang kembali ke kos setelah menghadiri acara 

kantor. Tanpa sepengetahuan Tari, ibunya memberi tahu Ayah Tari lokasi mereka karena 

percaya pada janji perubahan sang ayah. Ketegangan memuncak ketika Ayah Tari datang 

menjemput paksa dengan menggenggam kuat tangan Tari hingga menimbulkan rasa sakit. 

Baskara berusaha melerai, tetapi diabaikan hingga akhirnya Ayah Tari tetap membawa 

pulang Tari bersama ibunya. 



 195 

Pada tingkat denotasi, memperlihatkan Tari berambut panjang memakai cardigan 

biru muda, kaos putih, dan celana jeans, sementara Ibu Tari berambut sebahu mengenakan 

blus cokelat muda. Di belakang tampak Baskara memakai sweater oranye dan tas hitam, 

serta Ayah Tari berkemeja abu-abu dengan kumis tebal. Posisi tubuh Ayah Tari condong ke 

depan menggenggam pergelangan tangan Tari, sementara Tari berekspresi kaget dan takut 

dengan mata membelalak, alis mengerut, tubuh condong ke belakang, dan tangan ditarik 

paksa. Ibu Tari menunjukkan ekspresi datar yang kemudian berubah menjadi gelisah, 

sedangkan pencahayaan tampak natural dengan bayangan pada wajah Tari. Musik 

instrumental bernada repetitif rendah hingga tinggi mengiringi adegan dengan perpindahan 

teknik kamera dari medium shot, close-up, hingga kembali ke medium shot. 

Secara konotasi, adegan ini menampilkan simbol dominasi ayah dan 

keterkungkungan anak. Genggaman kuat Ayah Tari menandakan kekuasaan dan kekerasan 

fisik yang membatasi kebebasan (Salwa et al., 2023), sementara ekspresi Tari mencerminkan 

rasa takut dan ketidakberdayaan (Sharkov et al., 2022). Ekspresi Ibu Tari menunjukkan 

dilema emosional antara kesetiaan pada suami dan ketidakmampuannya melindungi anak. 

Baskara sebagai pihak luar yang diabaikan menandakan keterisolasian korban dan 

pandangan bahwa konflik keluarga merupakan urusan privat (Hafani & Buldani, 2025). 

Pencahayaan natural dengan bayangan di wajah Tari merepresentasikan tekanan psikologis 

(Rabbaa & Gueddou, 2024), sedangkan kombinasi medium dan close-up shot menegaskan 

posisi kuasa dan ketegangan emosional antar tokoh (Pratama et al., 2022). 

Pada tingkat mitos, adegan ini menggambarkan mitos pola asuh otoriter yang 

menempatkan kepatuhan anak di atas kebebasan pribadi (Shofuroh & Wulandari, 2024). 

Genggaman paksa Ayah Tari menunjukkan konsep kepemilikan orangtua atas anak sebagai 

bentuk dominasi patriarki dalam keluarga, di mana laki-laki memiliki kendali penuh atas 

keputusan (Hafani & Buldani, 2025). Penolakan terhadap intervensi Baskara menegaskan 

mitos keluarga sebagai ruang privat yang tidak boleh diganggu pihak luar (Modiano, 2021). 

Sementara itu, Ibu Tari mencerminkan subordinasi perempuan yang terjebak dalam dilema 

kesetiaan dan harapan pemulihan hubungan, memperkuat keberlanjutan budaya patriarki 

(Nazhifah et al., 2025). 

(2) Adegan 2 
 



 196 

Gambar 22. Tari di Kamar Mendengar Benda Jatuh 
 

Gambar 23. Ayah Tari Frustrasi Untuk Menutup Kulkas 
 

Gambar 24. Tari Menyarankan Untuk Beretmu Psikolog 

 

Adegan ini berlangsung pada menit 01:09:00 - 01:10:30 dengan durasi 1 menit 30 detik, 

menampilkan situasi setelah pelarangan bekerja dan penyitaan ponsel oleh Ayah Tari. Saat 

mendengar suara benda jatuh, Tari mendapati ayahnya frustrasi dan dengan hati-hati 

menawarkan bantuan profesional. Namun, ucapan itu justru memicu kemarahan karena 

dianggap menyinggung kewarasan sang Ayah. Ketegangan meningkat hingga Ayah Tari 

menampar wajah Tari dengan keras, menimbulkan rasa sakit. 

Pada tingkat denotasi, memperlihatkan Tari tampak berambut panjang diikat ke 

belakang, mengenakan kaos biru tua, sementara Ayah Tari berkumis dengan kaos berkerah 

kuning muda dan celana jeans, serta Ibu Tari berpakaian oranye. Ekspresi Tari berubah dari 

tenang menjadi terkejut, lalu menutup pipinya setelah ditampar. Ayah Tari memperlihatkan 

tatapan tajam, tubuh condong ke depan, dan tangan terangkat sebelum menampar. 

Pencahayaan dari lampu gantung menciptakan bayangan kontras di area meja makan, dengan 

musik instrumental repetitif yang meningkat ketika tamparan terjadi. Teknik kamera 

berganti dari close-up ke medium long shot lalu kembali ke close-up, memperkuat intensitas 

ekspresi. 

Secara konotasi, adegan ini menandakan puncak konflik kuasa dalam keluarga. 

Ekspresi dan gestur Tari menunjukkan transisi dari ketidaknyamanan hingga ketakutan, 



 197 

serta bentuk perlindungan diri yang sia-sia (Hafani & Buldani, 2025; Sharkov et al., 2022). 

Gerakan agresif Ayah Tari menjadi simbol ledakan emosi dan upaya mempertahankan 

dominasi (Hafani & Buldani, 2025; Machfiroh, 2025). Tatapan mata ke bawah dengan bibir 

terkatup menunjukkan represi batin yang berubah menjadi amarah (Sharkov et al., 2022). 

Dialog antara keduanya menegaskan penolakan terhadap percakapan kesehatan mental, di 

mana konsultasi psikolog dianggap tanda kegilaan (Biladina, 2021). Respon Tari 

menggambarkan upaya generasi muda membuka pemahaman baru, sedangkan kemarahan 

ayah menandakan kecemasan akan tergesernya otoritas (Yoanita, 2022). Pencahayaan oranye 

dengan bayangan di wajah Tari menandai penekanan dan ketidakharmonisan ruang rumah 

tangga (Anggelika et al., 2024). Perpaduan teknik kamera memperkuat dinamika kuasa serta 

trauma korban (Pratama et al., 2022). 

Pada tingkat mitos, adegan ini merepresentasikan mitos kepatuhan anak terhadap 

orangtua sebagai kewajiban mutlak, di mana kemandirian dianggap ancaman terhadap 

otoritas (Franjić, 2023). Pandangan ayah tentang psikolog sebagai tanda “kegilaan” 

mencerminkan stigma sosial terhadap kesehatan mental di Indonesia (Nst, 2025). Kekerasan 

fisik berupa tamparan menjadi simbol legitimasi kuasa patriarki, memperlihatkan dominasi 

laki-laki yang dinormalisasi dalam rumah tangga (Modiano, 2021). 

2. Interpretasi Representasi KDRT dalam Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis 

Representasi kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) dalam film Bolehkah Sekali 

Saja Kumenangis ditampilkan melalui kekerasan psikologis, ekonomi, dan fisik yang 

dilakukan ayah terhadap anaknya, Tari. Kekerasan berfungsi sebagai instrumen kontrol dan 

dominasi dalam keluarga. Film ini menampilkan sembilan adegan KDRT, terdiri atas lima 

adegan kekerasan psikologis, dua kekerasan ekonomi, dan dua kekerasan fisik, dengan 

kategori mengacu pada Setiawan et al. (2024). 

Kekerasan psikologis ditunjukkan melalui tekanan emosional, rasa takut, trauma, 

intimidasi verbal, dan perusakan akuarium peliharaan korban. Kekerasan ekonomi terlihat 

ketika ayah melarang Tari bekerja, menyita ponsel, dan membatasi kebebasan anak. 

Kekerasan fisik tergambar melalui tindakan menggenggam paksa pergelangan tangan dan 

menampar korban. Semua bentuk kekerasan tersebut memperdalam trauma emosional dan 

menunjukkan dominasi ayah atas anak. Film ini menegaskan bahwa KDRT tidak hanya 

bersifat individual, tetapi merupakan pola relasi kuasa patriarki. Ayah digambarkan sebagai 

figur dominan, sementara ibu dan anak berada dalam posisi subordinat. Budaya patriarki 

memberi legitimasi kepada laki-laki untuk mengendalikan kehidupan keluarga. Mitos 

kepatuhan perempuan dan anak terhadap figur ayah menandakan internalisasi nilai patriarki 

(Hafani & Buldani, 2025). 



 198 

Posisi perempuan dalam keluarga juga dipengaruhi oleh faktor ekonomi yang 

memperkuat ketimpangan kuasa. Ketergantungan ekonomi Ibu Tari pada suami 

membuatnya tidak memiliki otonomi dalam mengambil keputusan. Feminisme sosialis 

menjelaskan bahwa penindasan perempuan berakar pada sistem kapitalisme yang 

memperkuat patriarki (Wibowo, 2022; Wibowo et al., 2022). Ketergantungan ini 

menunjukkan penindasan struktural yang menjerat perempuan dalam sistem patriarki 

berbasis ekonomi. 

Budaya patriarki di Indonesia menempatkan laki-laki sebagai penguasa utama, 

sedangkan perempuan dan anak harus tunduk. Ketimpangan ini melahirkan berbagai bentuk 

kekerasan berbasis gender (Emilia & Susiyanti, 2024; Hafani & Buldani, 2025). Temuan 

Maulida (2024) juga membuktikan bahwa budaya patriarki berdampak pada tingginya 

angka KDRT di Indonesia. Dominasi laki-laki menjadikan kekerasan sebagai alat 

mempertahankan posisi kuasa dalam keluarga. 

Berdasarkan teori representasi Stuart Hall, film ini tidak hanya mencerminkan 

realitas sosial patriarki, tetapi juga mengonstruksi makna melalui bahasa, tanda, dan kode 

budaya. Pendekatan reflektif menunjukkan bahwa figur ayah sebagai otoritas mutlak 

merefleksikan realitas patriarki di Indonesia (Munasaroh, 2022). Pendekatan konstruksionis 

menegaskan bahwa makna KDRT dibangun melalui tanda visual, gestur, dan musik yang 

memperkuat makna kekerasan sebagai realitas traumatis dan menindas. 

Relasi kuasa divisualisasikan melalui simbol-simbol sinematik yang menegaskan 

posisi dominan laki-laki. Sosok ayah digambarkan otoriter melalui nada suara tinggi, tatapan 

tajam, dan gestur tubuh tegap, sedangkan Tari dan Ibunya tampil pasif dan tertunduk. 

Visualisasi ini menunjukkan relasi kuasa patriarki yang menormalisasi ketimpangan gender. 

Temuan ini sejalan dengan (Syawitri & Afdal, 2020) bahwa kekerasan sering 

dilatarbelakangi oleh relasi kuasa yang tidak setara, di mana laki-laki mengontrol perempuan 

melalui kekuasaan ekonomi, fisik, dan psikologis. Teknik sinematik seperti pencahayaan 

redup dan framing jeruji menegaskan simbol keterkurungan dan dominasi patriarki. 

Pendekatan semiotika Roland Barthes menjelaskan bahwa pada tingkat denotasi film ini 

menampilkan tindakan kekerasan secara nyata. Pada tingkat konotasi, tindakan tersebut 

menggambarkan bentuk kontrol dan dominasi, sedangkan pada level mitos menegaskan 

ideologi patriarki yang membenarkan kekuasaan laki-laki (Wahjuwibowo, 2018). 

Dengan demikian, film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis tidak hanya menampilkan 

realitas KDRT, tetapi juga mengajukan kritik terhadap struktur patriarki yang 

menormalisasi kekerasan. Adegan “Tari bukan anak kecil lagi” menjadi simbol kesadaran diri 



 199 

dan perlawanan terhadap dominasi ayah. Sementara adegan pemberian brosur konseling 

pernikahan merepresentasikan solusi keluar dari siklus KDRT melalui komunikasi dan 

bantuan profesional. Hal ini menegaskan peran film dalam membentuk kesadaran sosial 

mengenai isu KDRT (Huda et al., 2023). 

 

Kesimpulan 

Film Bolehkah Sekali Saja Kumenangis merepresentasikan KDRT sebagai akibat 

relasi kuasa patriarki, di mana laki-laki mendominasi dan perempuan serta anak berada 

dalam posisi subordinat. Kekerasan yang dialami Tari menunjukkan bahwa KDRT bukan 

tindakan individual, melainkan bagian dari sistem sosial yang menormalisasi kontrol laki-

laki. Adegan perlawanan Tari menunjukkan kesadaran dan upaya pembebasan dari 

kekuasaan ayahnya, sedangkan adegan pemberian brosur konseling menandakan solusi 

untuk keluar dari siklus kekerasan. Melalui simbol-simbol sinematik, film ini menegaskan 

bahwa KDRT merupakan hasil dari sistem patriarki, serta menyuarakan pentingnya 

kesadaran sosial untuk menghapus ketidaksetaraan gender. 

 

Daftar Pustaka 

Anggelika, L., Robbani, Mm. A., & Sari, M. P. (2024). Analisis Persepsi Emosi 

Manusia Terhadap Warna Dalam Film Inside Out. Visual Heritage: Jurnal Kreasi Seni Dan 

Budaya, 6(3), 472–481. https://doi.org/10.30998/vh.v6i3.8208  

Biladina, A. S. (2021). Stigma Terkait dengan Meminta Bantuan dari Seorang 

Profesional Tenaga Kesehatan Mental di Bandung, Indonesia. Jurnal Health of Studies, 5(1), 

119–123. https://doi.org/10.31101/jhes.2105  

DataIndonesia.id. (2023). Data Jumlah Kasus KDRT di Indonesia pada 2022. 

DataIndonesia. https://dataindonesia.id/varia/detail/data-jumlah-kasus-kdrt-di-indonesia-

pada-2022 

Emilia, S. H., & Susiyanti, A. (2024). Peranan Hukum Dalam Menangani Pengaruh 

Budaya Masyarakat Patriarki. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(24), 671–681. 

https://doi.org/https://jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9290  

Ferdiansyah, I. (2025). Jika Seseorang Sering Memakai Headphone di Depan Umum, 

Psikologi Mengatakan Mereka Mungkin Mengekspresikan 8 Perilaku Sosial Ini. 

JawaPos.Com. https://www.jawapos.com/kepribadian/016322396/jika-seseorang-sering- 

memakai-headphone-di-depan-umum-psikologi-mengatakan-mereka-mungkin-

https://doi.org/10.30998/vh.v6i3.8208
https://doi.org/10.31101/jhes.2105
https://doi.org/https:/jurnal.peneliti.net/index.php/JIWP/article/view/9290
http://www.jawapos.com/kepribadian/016322396/jika-seseorang-sering-


 200 

mengekspresikan-8-perilaku-sosial-ini   

Franjić, S. (2023). Domestic Violence Always Implies Abuse of Power Based on 

Inequality. 

Journal of Humanities, Arts and Social Science, 7(9), 1714–1720. 

https://doi.org/10.26855/jhass.2023.09.002   

Hadiansyah, H. (2021). Makna Visual Karakter Denmas Aria Kendor dalam Komik 

Strip Panji Koming dengan Pendekatan Ikonograf. PANTUN: Jurnal Ilmiah Seni Budaya, 

6(1). https://doi.org/10.26742/pantun.v6i1.1692  

Hafani, M. H., & Buldani, M. N. (2025). Patriarki Dan Kekuasaan: Bagaimana Laki-

Laki Mengendalikan Kehidupan Dalam Keluarga. Asa, 7(1), 1–12. 

https://ejournal.stisabuzairi.ac.id/index.php/asa/article/view/120  

Halizah, L. R., & Faralita, E. (2023). Budaya Patriarki dan Kesetaraan Gender. 

Wasaka Hukum, 11(1), 19–32. https://www.ojs.stihsa-

bjm.ac.id/index.php/wasaka/article/view/84  

Harefa, A. (2021). FAKTOR-FAKTOR PENYEBAB TERJADINYA TINDAK PIDANA 

KEKERASAN DALAM RUMAH TANGGA. Jurnal Panah Keadilan, 1(1), 18–21. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1234/jpk.v1i1.3  

Hidayanti, C. L., Solikatun, & Wijayanti, I. (2024). Analisis Kesehatan Fisik dan 

Psikis pada Perempuan Korban Kekerasan dalam Rumah Tangga (Kasus di Kelurahan Tiwu 

Galih Kecamatan Praya Lombok Tengah). Proceeding Seminar Nasional Mahasiswa 

Sosiologi, 2(2), 436. 

Huda, A. S., Nafsika, S. S., & Salman, S. (2023). Film Sebagai Media dalam Mengubah 

Cara 

Pandang Manusia dalam Prinsip Kemanusiaan. Irama: Jurnal Seni Desain Dan 

Pembelajarannya, 5(1), 9–14. https://ejournal.upi.edu/index.php/irama/article/view/50149   

Machfiroh, N. (2025). Analisis Bahasa Tubuh Sebagai Alat Interpretasi Psikologi 

Nonverbal. 

Literacy Notes, 1(1), 1–9. https://liternote.com/index.php/ln/issue/view/4 Maslamah, 

A., & Muhsin, N. (2023). Dyadic Relationship Komunikasi Keluarga pada 

Pernikahan Masyarakat Patriarki. Jurnal Nomosleca, 9(2), 233–241. 

https://doi.org/10.26905/nomosleca.v9i2.10281  

https://doi.org/10.26855/jhass.2023.09.002
https://doi.org/10.26742/pantun.v6i1.1692
https://ejournal.stisabuzairi.ac.id/index.php/asa/article/view/120
http://www.ojs.stihsa-bjm.ac.id/index.php/wasaka/article/view/84
http://www.ojs.stihsa-bjm.ac.id/index.php/wasaka/article/view/84
https://doi.org/https:/doi.org/10.1234/jpk.v1i1.3
https://ejournal.upi.edu/index.php/irama/article/view/50149
https://doi.org/10.26905/nomosleca.v9i2.10281


 201 

Maulida, N. S. (2024). Kekerasan Berbasis Gender dalam Lingkup Rumah Tangga : 

Kajian Terhadap Patriarki Perempuan dan KDRT. Das Sollen: Jurnal Kajian Kontemporer 

Hukum Dan Masyarakat, 2(2), 1–25. https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx  

Modiano, J. Y. (2021). Pengaruh Budaya Patriarki Dan Kaitannya Dengan Kekerasan 

Dalam Rumah Tangga. Sapientia Et Virtus, 6(2), 129–140. 

https://doi.org/10.37477/sev.v6i2.335   

Munasaroh, A. (2022). Problematika Kekerasan Berbasis Gender Dan Pencapaian 

Gender 

Equality Dalam Sustainable Development Goals Di Indonesia. IJouGS: Indonesian 

Journal of Gender Studies, 3(1), 1–24. https://doi.org/https://doi.org/10.21154/ijougs.v3i1.3524  

Nazhifah, S. N., Fatmariza, F., Montessori, M., & Dewi, S. F. (2025). Rekonstruksi 

gender: Upaya Perempuan Melakukan Transformasi Terhadap Patriarki. Journal of 

Education, Cultural and Politics, 5(1), 107–115. https://doi.org/10.24036/jecco.v5i1.669  

Nst, F. A. A. (2025). Pengaruh Stigma Sosial terhadap Perawatan Gangguan Mental 

di Indonesia. Literacy Notes, 1(1), 1–10. http://liternote.com/index.php/ln/article/view/234  

Nurfaizah, I. (2023). Dampak Kekerasan Dalam Rumah Tangga (KDRT) Terhadap 

Kesehatan Mental Anak. Gunung Djati Conference Series, 19, 95–103. 

Pratama, I. P. A. M., Pramana, I. M. B., & Nindhia, C. I. P. (2022). Visualisasi 

Perempuan Korban Kekerasan Dalam Fotografi Ekspresi. Retina Jurnal Fotografi, 2(1), 80–91. 

https://doi.org/10.59997/rjf.v2i1.1304  

Pratama, V. (2024). REPRESENTASI KONFLIK KELUARGA DALAM FILM GARA- 

GARAWARISAN (Analisis Semiotika John Fiske pada Film Gara-Gara Warisan). 

Universitas Sangga Buana. 

Rabbaa, Z., & Gueddou, F. (2024). A Psychological Scientific Exploration of Color in 

Cinema. Journal of Engineering and Applied Sciences Technology, 6(3), 1–3. 

https://doi.org/doi.org/10.47363/JEAST/2024(6)228  

RI, D. (2025). URGENSI PELINDUNGAN TERHADAP KORBAN KEKERASAN 

DALAM RUMAH TANGGA: Vol. XVII (Issue 1). https://pusaka.dpr.go.id  

Rosita, E., & Prathisara, G. (2022). Representation of violence value in Joker Film. 

Commicast, 3(1), 92–104. https://doi.org/10.12928/commicast.v3i1.3409  

Salwa, T. Z., Dewi, S. I., & Rinata, A. R. (2023). Penguasaan Tubuh Perempuan Oleh 

https://doi.org/10.11111/dassollen.xxxxxxx
https://doi.org/10.37477/sev.v6i2.335
https://doi.org/https:/doi.org/10.21154/ijougs.v3i1.3524
https://doi.org/10.24036/jecco.v5i1.669
http://liternote.com/index.php/ln/article/view/234
https://doi.org/10.59997/rjf.v2i1.1304
https://doi.org/doi.org/10.47363/JEAST/2024(6)228
https://pusaka.dpr.go.id/
https://doi.org/10.12928/commicast.v3i1.3409


 202 

Budaya Patriarki Dalam Film Yuni. Lenvari: Journal of Social Science, 1(1), 40–54. 

https://doi.org/10.61105/jss.v1i1.23  

Setiawan, N. H., Devi, S. S., Damayanti, L., Pramudya, F., & Antony, H. (2024). 

PEMAHAMAN DAN FAKTOR – FAKTOR PENYEBAB KEKERASAN DALAM RUMAH 

TANGGA: TINJAUAN LITERATUR. Jurnal Dialektika Hukum, 06, 30–39. 

Sharkov, F. I., Silkin, V. V., & Kireeva, O. F. (2022). Non-verbal signs of personality: 

Communicative meanings of facial expressions. RUDN Journal of Sociology, 22(2), 387–403. 

https://doi.org/10.61105/jss.v1i1.23


 203 

https://doi.org/10.22363/2313-2272-2022-22-2-387-403  

Shofuroh, H., & Wulandari, H. (2024). Pengaruh Pola Asuh Otoriter Terhadap Proses 

Perkembangan Sosial Emosional Anak. INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research, 4, 

4363–4373. 

Siregar & Syahrizan. (2024). Budaya Patriarki dalam Rumah Tangga menurut 

Perspektif Hukum Islam. Bertuah : Journal of Shariah and Islamic Economics, 5(1), 118–131. 

Syawitri, M., & Afdal, A. (2020). Analisis Faktor-faktor yang Mempengaruhi Relasi 

Kuasa Pelaku Kekerasan dalam Rumah Tangga (KDRT). JPGI (Jurnal Penelitian Guru 

Indonesia), 5(1), 37. https://doi.org/10.29210/02598jpgi0005 

Wahjuwibowo, I. S. (2018). SEMIOTIKA KOMUNIKASI EDISI III. Mitra Wacana 

Media. Wardah, N. (2023). Psikologi Keluarga. In P. P. Sari (Ed.), CV. Zenius Publisher. CV. 

Zenius Publisher. 

Wibawa, S. M., & Isnawati, M. (2023). Pertanggungjawaban Pidana Istri Yang 

Melakukan Tindak Pidana KDRT Kepada Suami. PAGARUYUANG Law Journal, 7(1), 136–

154. 

Wibowo, B. A. (2022). FEMINISME INDONESIA. Karmawibangga: Historical 

Studies Journal, 04(02), 125–136. htpps://journal.upy.ac.id/index.php/karmawibangga  

Wibowo, G. A., Chairuddin, Rahman, A., & Riyadi. (2022). KESETARAAN 

GENDER: SEBUAH TIJAUAN TEORI FEMINISME. SEUNEUBOK LADA: Jurnal Ilmu-Ilmu 

Sejarah, Sosial, Budaya, Dan Kependidikan, 2(2), 121–127. 

Yoanita, D. (2022). POLA KOMUNIKASI KELUARGA DI MATA GENERASI Z. 

Jurnal SCRIPTURA, 12(1), 33–42. https://doi.org/10.9744/scriptura.12.1.33-42  

https://doi.org/10.22363/2313-2272-2022-22-2-387-403
https://doi.org/10.9744/scriptura.12.1.33-42

