
DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

134 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

RAHASIA GRAMATIKAL HURUF-HURUF MA’ANI: ANALISIS SINTAKSIS 
HURUF MIN, AN, DAN WAW TERHADAP TIGA AYAT KUNCI SURAH AT-

TAUBAH 

 

Adzka Ma’ziya Rahimi 
SMA-U Daarul Fikri 

adzkamaziya@gmail.com 
 

Wirdah Fachiroh 
Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta 

wirdah.fachiroh@uinjkt.ac.id 
 

Hamka Hasan 
Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta 

hamka.hasan@uinjkt.ac.id  
 

Adzra Muthiani 
Universitas Islam Negri Syarif Hidayatullah Jakarta 

adzra.muthiani24@mhs.uinjkt.ac.id 
 

 

Abstract 
This study investigates the syntactic and semantic functions of three selected ḥurūf al-
ma‘ānī (particles of meaning) in Surah at-Tawbah, focusing on their grammatical and 
interpretive implications. The research applies a qualitative method with a textual-
descriptive approach, integrating classical Arabic grammatical analysis with Qur’anic 
interpretation. Specifically, it explores the particle min (verse 1), which enters fi‘il (verbs); 
an (verse 44), which also governs verbs; and waw (verse 11), which connects both nouns 
and verbs. The particle min denotes the starting point of divine legislation, affirming that 
the message of disavowal originates from the highest authority—God and His Messenger. 
The particle an a motivational function, revealing the believers' sincere and unhesitating 
intention to engage in jihad. Meanwhile, waw is interpreted as an initiation a new 
statement, underscoring the didactic nature of Qur’anic legislation. The study highlights 
that these particles are not mere grammatical tools but essential conveyors of meaning that 
influence the text’s broader semantic and theological interpretations. The syntactic functions 
of these particles contribute to the verses' legal and rhetorical dimensions. Future research 
may expand this study by analyzing additional particles across various surahs or by 
constructing computational models to detect grammatical patterns in the Qur’anic corpus. 
Keywords: Qur’anic syntax, ḥurūf al-ma‘ānī, Surah at-Tawbah, grammatical 
meaning, rhetorical structure 
 
Abstrak 
Penelitian ini mengkaji fungsi sintaksis dan semantik dari tiga ḥurūf al-ma‘ānī 
(huruf makna) terpilih dalam Surah at-Taubah, dengan menyoroti implikasi 
gramatikal dan tafsirnya. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan 
pendekatan deskriptif-tekstual, serta mengintegrasikan analisis tata bahasa Arab 

mailto:adzkamaziya@gmail.com
mailto:wirdah.fachiroh@uinjkt.ac.id
mailto:hamka.hasan@uinjkt.ac.id
mailto:adzra.muthiani24@mhs.uinjkt.ac.id


DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

135 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

klasik dengan penafsiran Al-Qur’an. Fokus kajian tertuju pada huruf min (ayat 1) 
yang masuk ke isim (kata kerja), an (ayat 44) yang juga masuk ke fi‘il, dan waw 
(ayat 11) yang berfungsi menghubungkan antara isim dan fi‘il. Huruf min 
menunjukkan permulaan legislasi syar‘i dari Allah dan Rasul-Nya, menandakan 
bahwa pengumuman pemutusan hubungan berasal dari otoritas tertinggi. Huruf 
an menunjukkan motivasi batin dan ketulusan niat kaum mukmin dalam berjihad. 
Sementara itu, huruf waw difungsikan sebagai pembuka kalimat baru yang 
menggarisbawahi sisi edukatif dan pedagogis dari hukum-hukum Qur’ani. Studi 
ini menunjukkan bahwa huruf-huruf tersebut bukan sekadar unsur gramatikal, 
melainkan sarana penting dalam menyampaikan makna yang berdampak pada 
dimensi semantik dan teologis Al-Qur’an. Fungsi sintaksis huruf-huruf tersebut 
berkontribusi pada pemahaman hukum dan retorika dakwah. Penelitian 
selanjutnya dapat memperluas cakupan dengan menganalisis huruf-huruf lain 
dalam berbagai surat, atau membangun model komputasional untuk mendeteksi 
pola gramatikal dalam korpus Al-Qur’an. 
Kata Kunci: sintaksis Qur’ani, huruf ma‘ani, Surah at-Taubah, makna gramatikal, 
struktur retoris 
 

PENDAHULUAN 

Bahasa Arab merupakan bahasa wahyu yang telah menjadi medium utama 

dalam penyampaian ajaran Islam, terutama dalam Al-Qur’an. Kekayaan morfologis 

dan sintaksis yang terkandung di dalamnya menjadikan bahasa Arab sebagai salah 

satu bahasa dengan struktur paling kompleks dan indah. Di antara unsur utama 

yang membentuk struktur kalimat Arab adalah huruf-huruf ma‘ani (ḥurūf al-

ma‘ānī), yaitu partikel-partikel makna yang berfungsi menentukan hubungan 

antarunsur kalimat dan arah maknanya.1  

Keistimewaan huruf-huruf ini tampak jelas dalam teks-teks suci seperti Al-

Qur’an, di mana perubahan satu huruf saja dapat mengubah struktur gramatikal 

sekaligus menimbulkan variasi makna yang signifikan. Oleh karena itu, kajian 

terhadap huruf-huruf ini menjadi penting tidak hanya dari sisi kebahasaan, tetapi 

juga dari segi penafsiran. Ilmu nahwu sebagai perangkat utama dalam memahami 

relasi struktur ini menjadi landasan pokok dalam menggali pesan linguistik dan 

retoris Al-Qur’an.2 

Salah satu surat yang sarat akan pemakaian huruf-huruf ma‘ani secara intens 

adalah Surah at-Taubah. Dengan karakteristiknya yang lugas, tegas, dan penuh 

dengan seruan serta larangan, surat ini menawarkan ruang yang luas untuk analisis 

sintaksis. Dari 129 ayat dalam surat ini, ditemukan sejumlah 1250 huruf ma‘ani, 

dengan dominasi huruf ‘athaf seperti waw, fa’, dan huruf jar seperti min, li, dan bi. 

 
1 Ibn Jinnī, “al-Khaṣā’iṣ,” in Juz 1 (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999), 1. 
2 Jalāl al-Dīn Al-Suyūṭī, “al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān,” in Juz 2 (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

2008), 63. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

136 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

Fakta ini menunjukkan bahwa pemahaman terhadap susunan dan fungsi huruf-

huruf tersebut sangat diperlukan untuk menyingkap kedalaman pesan-pesan ayat.3 

Lebih dari itu, intensitas pemakaian huruf-huruf tersebut bukanlah 

kebetulan semata, melainkan bagian dari struktur retoris dan tematik yang sengaja 

dibangun dalam Surah at-Taubah. Kajian linguistik Al-Qur’an yang menyoroti 

aspek gramatikal huruf-huruf ini masih tergolong terbatas, padahal kontribusinya 

sangat besar dalam membentuk makna dan pesan dakwah. Oleh karena itu, 

penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan menyajikan analisis 

mendalam terhadap huruf-huruf ma’ani dalam surat ini. 

 Kajian tentang huruf ma‘ani dalam berbagai teks keislaman telah dilakukan 

dalam beberapa penelitian sebelumnya. Pertama, Ahmad Faiz (2020) dalam 

skripsinya menganalisis huruf-huruf ma’ani dalam Bab Shalat dari kitab Fath al-

Mu‘in. Ia mengklasifikasikan huruf-huruf tersebut ke dalam lima jenis (aḥādī, 

thunāʾī, thulāthī, rubāʿī, dan khumāsī), serta menunjukkan pengaruhnya terhadap 

makna-makna syar‘i dan nahwī. 

Kedua, Vikry Hidayat (2018) dalam skripsinya meneliti huruf-huruf tawkīd 

dalam Surah al-Kahf. Ia mengidentifikasi enam jenis huruf dengan total 36 

kemunculan dan menguraikan makna-makna penegasan yang terkandung di 

dalamnya, seperti keharusan, penekanan, serta kepastian makna. 

Ketiga, Junayd (2018) secara khusus meneliti huruf jar bā’ dalam Surah al-

Aḥzāb. Ia menemukan bahwa huruf tersebut memiliki sembilan makna berbeda 

seperti al-isti‘ānah, al-sababiyyah, al-ma‘iyyah, dan al-badl, yang seluruhnya 

memperlihatkan kedalaman makna sintaksis dalam penggunaannya. 

Keempat, Muhammad Syaid (2023) dalam penelitiannya memusatkan 

perhatian pada huruf wāw dalam Surah at-Taubah. Ia membedakan antara wāw al-

‘athf, wāw al-istī’nāf, dan wāw al-ḥāl, serta menjelaskan distribusinya dalam ayat-

ayat dengan total kemunculan mencapai 92 kali. 

Kebaruan dalam artikel ini terletak pada cakupan analisis yang lebih luas 

dan komprehensif, mencakup 20 huruf ma’ani dari 16 ayat pilihan dalam Surah at-

Taubah. Penelitian ini tidak hanya membahas fungsi sintaksis huruf-huruf tersebut, 

tetapi juga menyertakan latar belakang historis surah, alasan penamaan, dan 

pendekatan tafsir linguistik untuk menyingkap makna mendalam dari struktur 

ayat. 

Penelitian ini bersifat kualitatif dan menggunakan metode kepustakaan 

(library research). Tiga pendekatan utama digunakan metode induktif untuk 

mengumpulkan huruf-huruf ma’ani dalam Surah at-Taubah melalui pembacaan 

ayat secara menyeluruh. Kedua, metode deskriptif untuk mengklasifikasikan jenis 

dan fungsi huruf berdasarkan perspektif nahwu. Ketiga, metode analitis untuk 

 
3 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” in Juz 2 (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), 201. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

137 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

menelusuri keterkaitan fungsi sintaksis huruf-huruf tersebut dengan kandungan 

makna ayat. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi huruf-huruf ma‘ani yang 

terdapat dalam Surah at-Taubah, mengungkap fungsi sintaksis dan rahasia 

penggunaan huruf-huruf tersebut. Selain itu, penelitian ini juga menjelaskan makna 

nahwu (ma‘nā naḥwī) dari huruf-huruf tersebut dalam konteks Surah at-Taubah. 

 

PEMBAHASAN 

Konsep Huruf Ma’ani dan Asrar Nahwiyyah 

Istilah asrār naḥwiyyah berasal dari dua kata: asrār yang berarti rahasia, dan 

naḥw yang berarti arah atau ilmu struktur bahasa. Secara terminologis, ia merujuk 

pada pembahasan mendalam mengenai rahasia kebahasaan dan fungsi sintaksis 

dalam struktur kalimat Arab, khususnya dalam konteks Al-Qur’an. Konsep ini 

telah menjadi tema sentral dalam karya-karya seperti Asrār al-‘Arabiyyah karya Ibn 

al-Anbārī dan Asrār al-Naḥw karya Ibn Bāshā, yang berupaya mengungkap ‘illat 

dan hikmah dari setiap struktur kebahasaan dalam bahasa Arab.4 

Huruf merupakan bagian yang paling penting dalam susunan Bahasa arab 

dan dapat dipahami maknanya dengan jelas jika dijajarkan dengan kata yang 

lainnya. Suatu kata penyusun yang terdapat dalam suatu kalimat akan 

memengaruhi makna huruf yang terdapat dalam kalimat tersebut. Hal ini 

berkesinambungan dengan adanya susunan gramatikal yang juga memengaruhi 

perubahan makna dalam huruf tersebut. Susunan gramatikal ini akan 

menghasilkan makna gramatikal yang senantiasa berubah. Jika kita ingin 

mengidentifikasi makna gramatikal dari suatu huruf, maka kita harus mengamati 

dengan kata apa huruf itu disandingkan, apakah huruf itu disandingkan dengan 

kata benda (al-ism) atau kata kerja (al-fi’il).5 

Sedangkan istilah ḥurūf al-ma‘ānī merujuk pada jenis huruf dalam bahasa 
Arab yang tidak memiliki makna independen, melainkan maknanya baru muncul 
ketika digunakan dalam konteks kalimat. Dalam definisi klasik menurut Sibawayh, 

huruf adalah "apa yang menunjukkan makna pada selainnya"  6)ما دلّ على معنى في غيره(

Artinya, huruf hanya dapat dipahami melalui hubungannya dengan kata lain 
dalam struktur sintaksis. 

Kita dapat memahami makna kontekstual yang terdapat dalam huruf 

ma’ani. Makna kontekstual sendiri memiliki arti bahwa makna ini muncul dari 

kondisi terjadinya suatu ungkapan. Oleh sebab itu, untuk memahami suatu makna 

 
4 Ibn Al-Anbārī, Asrār al-‘Arabiyyah, Asrār al-‘Arabiyyah (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999). 
5 Saida Gani, “Huruf Ba (ب) Jar dalam Bahasa Arab dan Maknanya dalam al-Quran Surah 

al-Baqarah,” `A Jamiy : Jurnal Bahasa dan Sastra Arab 11, no. 2 (2022): 486, 
https://doi.org/10.31314/ajamiy.11.2.486-493.2022. 

6 Sībawayh, “al-Kitāb,” in Juz 1 (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t.), 45. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

138 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

dari ungkapan tersebut, kita harus mengetahui konteks terjadinya ungkapan 

tersebut.7 

Pentingnya kajian ini terletak pada kenyataan bahwa huruf-huruf ini 

merupakan penghubung antara elemen-elemen gramatikal dalam sebuah kalimat, 

sekaligus pembentuk makna tematik. Dalam teks suci seperti Al-Qur’an, perubahan 

satu huruf dapat memengaruhi interpretasi hukum, nilai akidah, atau makna 

retoris yang dikandung. Oleh karena itu, mempelajari rahasia di balik pemilihan 

dan penggunaan huruf-huruf ini merupakan bagian integral dari studi linguistik 

Qur’ani. 

Klasifikasi Umum Huruf Ma’ani 

Dalam kajian ini, penulis membagi huruf-huruf ma‘ani ke dalam tiga kategori 

berdasarkan kata yang mereka masuki, yaitu huruf yang masuk ke isim, huruf yang 

masuk ke fi‘il, dan huruf yang dapat masuk ke keduanya. Klasifikasi ini merupakan 

metode dasar dalam ilmu nahwu untuk memahami fungsi struktural dan semantik 

dari huruf dalam kalimat Arab.8 

Huruf yang masuk ke isim biasanya adalah huruf jar (ḥurūf al-jarr) seperti 

min, fī, ‘alā, dan sebagainya. Sementara itu, huruf yang masuk ke fi‘il umumnya 

adalah huruf naṣb seperti an, lan, idhān, yang disebut juga sebagai ḥurūf naṣb al-

muḍāri‘. Adapun huruf yang masuk ke isim dan fi‘il sekaligus dikenal sebagai huruf 

‘athaf (ḥurūf al-‘aṭf), seperti waw, fa, dan thumma, yang menggabungkan antara 

kata atau kalimat dalam berbagai bentuknya. 

Tabel berikut menyajikan pembagian klasifikasi tersebut secara ringkas: 

No Kategori Huruf Contoh Huruf Jenis Huruf 

1 Masuk ke isim  ,عن, على, في, الباء, الكاف, اللام, حتى,  إلىمن ,

, و/ ترب  مذ/منذ,   

Huruf Jar 

2 Masuk ke fi’il   ,حَتَّى, كي, لِ, إِذَن  أن, لن  Huruf Nashab 

3 Masuk ke isim 

dan fi’il 

او, أو, ف, أم,   لكَِن  , حَتَّى, بَل  , ثمَُّ , أمََّ  Huruf Athof 

 

Fungsi Gramatikal dan Semantik Huruf Ma’ani dalam Al-Qur’an 

Huruf-huruf ma‘ani tidak hanya berfungsi sebagai penghubung antar unsur 

kalimat, tetapi juga memainkan peran penting dalam memperjelas makna, 

menentukan hukum, menekankan pesan, bahkan membentuk struktur logika ayat. 

Dalam konteks Qur’ani, huruf-huruf ini menjadi media utama dalam mengungkap 

 
7 Ni’matul Lisana, Hasan Busri, dan Retno Purnama Irawati, “Kata Tanya (Istifhâm) Dalam 

Al-Qur’an Juz 20 (Analisis Semantik),” Lisanul Arab: Journal of Arabic Learning and Teaching 10, no. 1 
(2021): 15–22, https://doi.org/10.15294/la.v10i1.48178. 

8 Al-Samarqandī, Sharḥ al-Ājurrūmiyyah (Dār al-Ma‘rifah, 2005). 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

139 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

keindahan balaghah, kekuatan hujjah, serta ketelitian gramatikal yang mendasari 

pesan-pesan Ilahi.9 

Misalnya, huruf min yang sering digunakan dalam Al-Qur’an dapat 

menunjukkan makna asal, sebagian, penjelasan, atau sebab tergantung konteksnya. 

Hal ini menunjukkan bahwa satu huruf dapat mengandung makna semantik yang 

luas dan kompleks.10 Huruf waw, di sisi lain, bisa berfungsi sebagai huruf ‘athaf 

(penggabung), huruf isti’nāf (pembuka kalimat baru), atau huruf ḥāl (keterangan 

keadaan), tergantung letaknya dalam struktur kalimat.11 

Khusus dalam Surah at-Taubah, penggunaan huruf-huruf ma‘ani memiliki 

urgensi retoris yang tinggi. Surat ini dikenal dengan gaya bahasa yang tegas dan 

perintah langsung, sehingga penggunaan huruf menjadi alat penting untuk 

menyampaikan makna penegasan, pembatasan, dan pemisahan. Oleh karena itu, 

analisis terhadap huruf-huruf ini dalam surat tersebut dapat membuka wawasan 

mendalam terhadap kandungan linguistik dan tafsiriyah yang sering tersembunyi 

di balik struktur sintaksis. 

Konteks Surah at-Taubah dan Relevansi Kajian Huruf 

Surah at-Taubah merupakan satu-satunya surah dalam Al-Qur’an yang 

tidak diawali dengan basmalah. Para ulama menafsirkan hal ini sebagai indikasi 

sifat keras dan tegas dari isi kandungan surat ini.12 Surah ini juga dikenal dengan 

dua nama: at-Taubah dan al-Barā’ah. Nama at-Taubah merujuk pada banyaknya 

ayat yang membahas tentang pengampunan Allah kepada para mujahid dan orang-

orang yang kembali dari kesalahan, sementara nama al-Barā’ah merujuk pada ayat 

pertama yang menyatakan pemutusan hubungan dengan kaum musyrikin.13 

Secara tematik, surat ini mencakup topik-topik besar seperti perintah 

berjihad, penyingkapan kemunafikan, larangan berteman dengan musuh Islam, 

serta keutamaan taubat dan kesetiaan kepada Rasul. Tidak hanya itu, gaya bahasa 

dalam surat ini sangat lugas, langsung, dan sarat dengan kekuatan retoris. Oleh 

karena itu, setiap struktur kalimat—termasuk penggunaan huruf—mendukung 

kekuatan pesan yang ingin disampaikan. 

Dari sisi kebahasaan, Surah at-Taubah termasuk salah satu surat dengan 

intensitas penggunaan huruf ma‘ani yang tinggi. Dalam pengamatan penulis, 

terdapat sejumlah 1250 penggunaan huruf ma‘ani dalam seluruh surat ini. 

Dominasi huruf seperti waw, fa’, min, bi, dan inna menjadi ciri khas retoris 

sekaligus argumentatif dari surah ini. Setiap huruf tersebut tidak hanya berfungsi 

 
9 Ibn Hishām, “Mughni al-Labīb,” in Juz 1 (Dār al-Fikr, 2005), 15. 
10 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” in Juz 1 (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009), 52. 
11 Al-Rāzī, “al-Tafsīr al-Kabīr,” in Juz 6 (Dār Iḥyā’ al-Turāth, 2004), 109. 
12 Al-Suyūṭī, “al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān,” in Juz 1 (Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008), 63. 
13 Al-Rāzī, “al-Tafsīr al-Kabīr,” in Juz 10 (Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 2004), 5. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

140 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

sebagai penghubung, tetapi juga memiliki peran semantik yang memperkuat 

struktur wacana.14 

Dalam penelitian ini, penulis memilih tiga ayat sebagai sampel analisis 

mendalam, yaitu ayat 1, ayat 11, dan ayat 44 dari Surah at-Taubah. Pemilihan ini 

didasarkan pada keberagaman jenis huruf yang terkandung di dalamnya: huruf jar 

min (ayat 1), huruf ‘athaf waw (ayat 11), dan huruf naṣb an (ayat 44). Pemusatan 

analisis pada ketiga huruf ini merepresentasikan tiga klasifikasi besar dalam 

nahwu, yakni huruf yang masuk ke fi‘il, ke isim, dan ke keduanya. Dengan 

pendekatan ini, penulis berharap dapat menyingkap fungsi sintaksis dan makna 

tersirat dari huruf-huruf tersebut dalam konteks dakwah dan hukum Islam yang 

dibawa oleh surat ini. 

Pada bagian ini, penulis akan menganalisis secara mendalam tiga huruf 

ma‘ani yang terpilih dari Surah at-Taubah, yaitu huruf min (ayat 1), an (ayat 44), 

dan waw (ayat 11). Ketiganya dipilih untuk mewakili kategori huruf yang masuk 

ke fi‘il, ke isim, serta ke keduanya. Analisis ini tidak hanya mencakup i‘rāb atau 

kedudukan gramatikalnya, tetapi juga menyertakan telaah semantik dan tafsiriyah 

dari para mufassir klasik. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat terungkap 

dimensi sintaksis dan makna mendalam dari penggunaan huruf-huruf tersebut 

dalam konstruksi dakwah dan hukum yang dibawa oleh Surah at-Taubah. 

Huruf “min” dalam Surah at-Taubah ayat 1 

Ayat pertama dari Surah at-Taubah berbunyi: 

ينَ ﴿ رِّكِّ
م

ش
ُ م
نَ الْ م مِّّ ينَ عَاهَدتُّ ذِّ

ه
ى ال

َ
ل هِّ إِّ ِّ وَرَسُولِّ

ه
نَ اللَّ  مِّّ

ٌ
 ﴾ بَرَاءَة

Ayat ini merupakan pengumuman resmi dan tegas dari Allah dan Rasul-

Nya tentang pemutusan hubungan perjanjian yang sebelumnya telah disepakati 

dengan kaum musyrikin. Pernyataan ini tidak hanya bersifat politis, tetapi juga 

merupakan keputusan syar‘i yang membawa dampak hukum dalam relasi antara 

umat Islam dan kaum musyrikin. 

Menurut Imam al-Ṭabarī, ayat ini turun sebagai tanggapan atas 

pengkhianatan berulang yang dilakukan oleh kaum musyrikin terhadap perjanjian 

Hudaibiyah. Mereka melanggar kesepakatan damai yang sebelumnya telah diteken 

bersama Rasulullah saw. Oleh sebab itu, sebagai bentuk penegasan dan deklarasi 

terbuka kepada publik, ayat ini dibacakan oleh Sayyidina ‘Alī bin Abī Ṭālib pada 

musim haji tahun ke-9 Hijriah di hadapan jamaah haji, sebagai representasi resmi 

dari pemerintah Islam.15 

Dalam tafsir al-Zamakhsharī, disebutkan bahwa penggunaan bentuk 

nakirah dari kata ﴿  ﴾
ٌ
بَرَاءَة  bertujuan untuk memberikan makna ta‘ẓīm (pengagungan), 

yaitu bahwa pernyataan ini sangat penting dan serius. Ia juga menunjukkan bahwa 

 
14 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” 2009. 
15 Al-Ṭabarī, “Jāmi‘ al-Bayān,” in Juz 10 (Dār al-Fikr, 1995), 3. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

141 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

tidak dicantumkannya basmalah pada permulaan Surah at-Taubah merupakan 
tanda bahwa surat ini mengandung muatan ancaman dan ultimatum yang keras, 
krahmat sebagaimana yang lazim pada pembukaan surat lainnya.16 

Ibn ‘Āshūr menjelaskan bahwa kata ﴿ 
ٌ
﴾  بَرَاءَة  berasal dari akar kata " َبَرِّئ" yang 

berarti melepaskan diri atau terbebas dari tanggung jawab. Secara nahwu, struktur 

﴾ هِّ ِّ وَرَسُولِّ
ه

نَ اللَّ  ﴿ dapat di-i‘rāb-kan sebagai ṣifah (sifat) dari   ﴿مِّّ
ٌ
﴾بَرَاءَة , yakni: “  من

ٌ
 كائنة

ٌ
  براءة

 Artinya, pelepasan perjanjian tersebut bersumber langsung dari Allah .”الله ورسوله

dan Rasul-Nya, bukan hasil inisiatif pribadi atau kebijakan diplomatik semata.17 
Salah satu huruf yang menunjukkan makna relasional terhadap fi’il (kata 

kerja) adalah huruf min. Makna yang terkandung dalam huruf min adalah makna 

“permulaan” (ibtida). Huruf min dalam susunan kalimat tidak dapat berdiri sendiri, 

melainkan menjadi sarana dalam memahami kata yang disandingkan dengannya.18 

Huruf ﴿ نم ﴾  مِّ  dalam frasa ﴿ َن ِّ   مِّّ
ه

﴾  اللَّ  secara gramatikal termasuk dalam kategori 

ḥarf al-jarr (huruf jar). Fungsi dasarnya adalah menunjukkan asal permulaan atau 

sumber dari sesuatu. Dalam konteks ini, huruf ﴿ نم ﴾  مِّ  menunjukkan ibtidā’ al-ghāyah 

al-tashrī‘iyyah, yaitu awal mula keputusan hukum yang bersumber dari wahyu 

ilāhī. Dengan demikian, frasa tersebut menegaskan bahwa sumber legalitas dan 

otoritas perintah ini bersifat langsung dari Tuhan, sehingga memiliki kekuatan 

hukum yang tidak bisa diganggu gugat.19 

Para ulama klasik memiliki interpretasi yang kaya mengenai fungsi 

semantik dari huruf ﴿ نم ﴾  مِّ  dalam ayat ini. Al-Zamakhsharī, al-Bayḍāwī, dan al-Nasafī 

sepakat bahwa huruf ﴿ نم ﴾  مِّ   berfungsi sebagai penanda permulaan keputusan 

tashrī‘ī, yang menekankan bahwa pernyataan pelepasan perjanjian ini bukan 

bersumber dari pertimbangan sosial atau politik semata, melainkan dari otoritas 

tertinggi, yakni Allah dan Rasul-Nya.20 

Sementara itu, Fakhr al-Rāzī, al-Qurṭubī, dan Abū Ḥayyān menjelaskan 

bahwa fungsi utama  ﴿ نم ﴾  مِّ  adalah untuk menunjukkan bahwa keputusan tersebut 

bersandar pada otoritas wahyu dan bukan hasil keputusan individu. Hal ini 

penting untuk menegaskan bahwa seluruh isi ayat ini bukanlah pendapat manusia 

biasa, tetapi petunjuk langsung dari Dzat Yang Maha Mengetahui.21 

Al-Ālūsī, al-Sa‘dī, dan Ibn ‘Āshūr mengambil pendekatan yang lebih 

integratif. Mereka melihat   ﴿ نم ﴾  مِّ tidak hanya sebagai petunjuk sumber hukum 

 
16 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” 2009. 
17 Ibn ‘Āshūr, “al-Taḥrīr wa al-Tanwīr,” in Juz 10 (Dār Sahnūn, 1984), 4. 
18 “A Theory of the Parts of Speech in Arabic ( Noun , Verb and Particle ): A Study in " ʿilm 

Author ( s ): B . Weiss Published by : Brill Stable URL : https://www.jstor.org/stable/4056594” 1 
(1976): 23–36. 

19 Al-Suyūṭī, “al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān,” in Juz 2, t.t., 200. 
20 Al-Bayḍāwī, “Anwār al-Tanzīl,” in Juz 2 (Dār Iḥyā’ al-Turāth, t.t.), 150. 
21 Al-Rāzī, “al-Tafsīr al-Kabīr,” in Juz 16, t.t., 11. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

142 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

semata, tetapi juga mengandung dimensi kekuasaan (siyāsī) dan kepemimpinan 

spiritual. Huruf tersebut menunjukkan bahwa keputusan ini juga membawa 

dampak geopolitik dalam konstelasi masyarakat Arab pada masa itu. Menurut 

mereka, penggunaan huruf ﴿ نم ﴾  مِّ  dalam konteks ini menyiratkan pengumuman 

otoritatif dari penguasa tertinggi (Allah dan Rasul-Nya) kepada umat Islam dan 

dunia luar, bahwa tidak ada lagi ikatan loyalitas dengan kaum musyrikin yang 

telah melanggar janji.22 

Penafsiran Ibn ‘Āshūr dalam al-Taḥrīr wa al-Tanwīr menempati posisi 

penting dalam analisis ini karena beliau memadukan pendekatan kebahasaan, 

hukum Islam, dan dimensi sosial-politik secara utuh. Ia menyebut bahwa ﴿ نم ﴾  مِّ

dalam ayat ini bukan hanya menunjukkan permulaan sumber hukum, tetapi juga 

menunjukkan sifat absolut dari perintah tersebut. Konteks sosial ayat ini berkaitan 

erat dengan upaya Rasulullah saw dalam mengatur ulang tatanan masyarakat 

Madinah dan Arab secara umum pasca-Fathu Makkah. Dengan deklarasi ini, umat 

Islam tidak lagi terikat oleh perjanjian lama yang didasarkan pada kondisi politik 

sebelumnya. Kini, yang berlaku adalah hukum yang bersumber dari Allah. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa huruf ﴿ نم ﴾  مِّ  dalam ayat pertama 

Surah at-Taubah memiliki dimensi makna yang dalam, baik secara gramatikal, 

semantik, maupun teologis. Ia bukan hanya menunjukkan hubungan struktural 

antar kata, tetapi juga menjadi jembatan pemaknaan antara teks dan konteks. 

Melalui pendekatan nahwu, dapat diidentifikasi bahwa ﴿ نم ﴾  مِّ  berperan sebagai ṣifah 

yang menguatkan makna dari kata ﴿ 
ٌ
﴾بَرَاءَة , sekaligus sebagai penanda keabsahan dan 

sumber hukum dari deklarasi tersebut. Para mufassir klasik dari berbagai mazhab 

dan latar belakang menegaskan bahwa kehadiran huruf   ﴿ نم ﴾  مِّ di awal surat ini 

merupakan bagian dari konstruksi retoris dan tematik yang sengaja digunakan 

dalam Al-Qur’an untuk menunjukkan otoritas mutlak dari Allah dan Rasul-Nya. 

Huruf “an” dalam Surat At-Taubah ayat 44 

Ayat ke-44 dari Surah at-Taubah berbunyi:  

﴿ ُ
ه

 وَاللَّ
ممْۚ هِّ فُسِّ

م
ن

َ
مم وَأ هِّ وَالِّ مم

َ
أ دُوا بِّ نم يُجَاهِّ

َ
رِّ أ خِّ

م
مِّ الْ يَوم

م
ِّ وَال

ه
اللَّ نُونَ بِّ مِّ

ينَ يُؤم ذِّ
ه
كَ ال

ُ
ن ذِّ

م
تَأ  يَسم

َ
ينَ لَ قِّ

ته
ُ م
الْ يمٌ بِّ   ﴾  عَلِّ

Ayat ini memberikan sebuah prinsip dasar dalam mengenali keikhlasan 

iman seorang Muslim melalui sikapnya terhadap perintah jihad. Menurut al-Ṭabarī, 

ayat ini merupakan penegasan bahwa hanya orang-orang munafik yang akan 

mencari-cari alasan dan meminta izin untuk tidak ikut serta dalam jihad. Sementara 

itu, orang-orang yang benar-benar beriman akan langsung menyambut seruan 

jihad tanpa ragu dan tanpa memerlukan izin.23 

 
22 Al-Ālūsī, “Rūḥ al-Ma‘ānī,” in Juz 10, t.t., 7. 
23 Al-Ṭabarī, “Jāmi‘ al-Bayān,” in Juz 10 (Dār al-Fikr, 1995), 5. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

143 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

Al-Zamakhsharī dalam tafsir al-Kashshāf menyoroti aspek balāghah dari 

redaksi ayat ini, khususnya pada bentuk penafian ﴿ َك
ُ
ن ذِّ

م
تَأ  يَسم

َ
﴾لَ . Menurutnya, bentuk 

ini merupakan bentuk penafian ta’kīdī (penegasan kuat), yang menunjukkan 

kemustahilan adanya seorang mukmin sejati yang meminta izin untuk tidak 

berjihad. Ini merupakan ekspresi linguistik yang sangat kuat dalam menunjukkan 

bahwa keimanan yang tulus pasti akan berbuah pada tindakan nyata dan tidak 

sekadar berhenti pada pengakuan lisan.24 

Ibn ‘Āshūr juga menekankan hal yang sama dalam tafsir al-Taḥrīr wa al-

Tanwīr. Ia menyatakan bahwa ayat ini merupakan standar pembeda antara 

keimanan batin dan keimanan lahir yang tidak mendalam. Dalam konteks Madinah 

saat itu, ayat ini menegaskan perbedaan sosial yang mulai nyata antara kaum 

mukminin dan kaum munafiqin, di mana yang pertama siap berkorban, dan yang 

kedua mencari celah untuk bersembunyi di balik alasan.25 

Dari sisi gramatikal, huruf " نم
َ
 dalam ayat ini dikenal sebagai "ḥarf naṣb wa "أ

maṣdarī" yang berfungsi menasabkan fi‘l mudhāri‘ setelahnya dan membentuk 

satuan maṣdar mu’awwal. Kata kerja "دُوا  merupakan fi‘l mudhāri‘ manṣūb yang "يُجَاهِّ

mengalami penghapusan huruf nūn karena termasuk af‘āl al-khamsah. Sementara 

frasa " مم هِّ فُسِّ
م
ن

َ
وَأ مم  هِّ وَالِّ مم

َ
أ دُوا" berperan sebagai muta‘alliq dari "بِّ  yang menunjukkan "يُجَاهِّ

dengan apa jihad tersebut dilakukan.26 

Dari sisi semantik, para mufassir klasik memberikan ragam interpretasi 

terhadap fungsi “ نم
َ
 :dalam ayat ini ”أ

Pertama, menurut al-Zamakhsharī, al-Bayḍāwī, dan al-Nasafī, " نم
َ
 memiliki "أ

fungsi ta‘līliyyah, yaitu menunjukkan sebab dari suatu perbuatan. Dalam hal ini, 

tidak adanya permintaan izin berasal dari keinginan kuat untuk berjihad. Iman 

yang kuat menjadi sebab langsung dari tindakan jihad, dan " نم
َ
 menjadi penanda "أ

hubungan kausal ini.27 

Kedua, menurut Fakhr al-Rāzī, al-Qurṭubī, dan Abū Ḥayyān, " نم
َ
 "أ

menunjukkan ghāyah (tujuan akhir) atau motivasi yang mendasari perbuatan. 

Artinya, keinginan berjihad adalah niat kuat yang mendorong mukmin sejati untuk 

bertindak tanpa harus mempertimbangkan alasan-alasan pelonggaran. “ نم
َ
 di sini ”أ

memuat konotasi tekad dan kesiapan tanpa syarat.28 

 
24 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” 2009. 
25 Ibn ‘Āshūr, “al-Taḥrīr wa al-Tanwīr,” in Juz 10 (Dār Sahnūn, 1997), 45. 
26 Sībawayh, “al-Kitāb,” t.t. 110. 
27 Al-Bayḍāwī, “Anwār al-Tanzīl,” in Juz 2 (Dār al-Ma‘rifah, t.t.), 180. 
28 Fakhr Al-Rāzī, “al-Tafsīr al-Kabīr,” in Juz 10, t.t., 58. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

144 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

Ketiga, menurut al-Ālūsī, al-Sa‘dī, dan Ibn ‘Āshūr, " نم
َ
 menggambarkan "أ

keterkaitan langsung antara iman dan amal. Dalam tafsir mereka, "دُوا نم يُجَاهِّ
َ
 bukan "أ

sekadar tindakan lahir, tetapi bentuk perwujudan ikatan spiritual antara keyakinan 

dan pengorbanan. Mereka melihat “ نم
َ
 sebagai jembatan semantik yang ”أ

menghubungkan dua aspek keislaman yang integral: keyakinan dalam hati dan 

amal dalam tindakan.29 

Dari ketiga pendekatan tersebut, analisis Fakhr al-Rāzī dan kelompoknya 

dinilai lebih kuat karena mengintegrasikan aspek nahwī (sintaksis) dengan dimensi 

psikologis dan praktis dari iman. Pendekatan ini tidak hanya menjelaskan “ نم
َ
 ”أ

sebagai partikel gramatikal yang membentuk i‘rāb, melainkan juga menunjukkan 

fungsinya dalam menstruktur hubungan antara niat dan aksi. Dalam konteks Surah 

at-Taubah yang penuh dengan seruan jihad dan kritik terhadap kemunafikan, 

pendekatan ini terasa paling sejalan dengan semangat keseluruhan surat. 

Dengan demikian, huruf " نم
َ
 dalam ayat ini mengandung makna lebih dari "أ

sekadar pengantar fi‘l mudhāri‘. Ia menjadi indikator semantik yang mengungkap 

dorongan spiritual yang melandasi perintah jihad. Ayat ini tidak hanya membahas 

struktur sintaksis, tetapi juga menyampaikan pesan mendalam tentang keselarasan 

antara iman dan pengorbanan. 

Huruf “waw” dalam Surah at-Taubah ayat 11 

Ayat ke-11 dari Surah at-Taubah berbunyi:  

﴿ 
َ
ل مٍ يَعم قَوم يَاتِّ لِّ

م
لُ الْ فَصِّّ

ُ
ينِّ ۗ وَن ي الدِّّ  فِّ

مم
ُ

ك
ُ
وَان

م
خ إِّ

َ
 ف

َ
اة

َ
ك وُا الزه

َ
 وَآت

َ
ة

َ
لَ امُوا الصه

َ
ق

َ
ابُوا وَأ

َ
ن ت إِّ

َ
  مُونَ﴾ف

Ayat ini menjelaskan prinsip dasar dalam Islam bahwa pertobatan yang 

disertai dengan pelaksanaan shalat dan pembayaran zakat adalah syarat 

diterimanya seseorang sebagai bagian dari komunitas Muslim. Hal ini sekaligus 

menjadi batasan yang tegas bahwa keislaman tidak hanya ditentukan oleh 

pernyataan verbal, tetapi harus dibuktikan melalui komitmen terhadap ajaran 

Islam yang fundamental seperti shalat dan zakat.30 

Menurut al-Zamakhsharī dalam al-Kashshāf, ayat ini melanjutkan 

pembahasan dari ayat sebelumnya yang menekankan pentingnya kesetiaan 

terhadap perjanjian dan konsistensi dalam keimanan. Dalam hal ini, kalimat ﴿ ُل فَصِّّ
ُ
  وَن

يَاتِّ 
م

﴾  الْ dipahami sebagai permulaan baru yang menjelaskan hikmah di balik aturan-

aturan tersebut, yakni untuk memberikan pemahaman yang mendalam kepada 

kaum yang memiliki pengetahuan.31 Al-Zamakhsharī menyebut “ َو” pada awal 

frasa tersebut sebagai wāw istī’nāfiyyah, yaitu pembuka kalimat baru yang tidak 

 
29 Al-Ālūsī, “Rūḥ al-Ma‘ānī,” in Juz 10, t.t., 126. 
30 Al-Ṭabarī, “Jāmi‘ al-Bayān,” in Juz 10, t.t., 45. 
31 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” in Juz 2, t.t., 205. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

145 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

terkait secara langsung secara sintaksis dengan kalimat sebelumnya, namun secara 

semantik memiliki kesinambungan. 

Dalam konteks gramatikal, huruf waw merupakan bagian dari konjungsi 

koordinatif yang menunjukkan penggunaan bersama terhadap kata yang 

bersanding dengannya. Serta menunjukkan bahwa kedua unsur kata yang 

bersanding tersebut diposisikan setara dalam struktur kalimat.32 Frasa   ﴾ ِّيَات
م

لُ الْ فَصِّّ
ُ
﴿وَن

terdiri dari “ َو” sebagai huruf istī’nāfiyyah, “ ُل فَصِّّ
ُ
 sebagai fi‘l mudhāri‘ marfū‘ dengan ”ن

ḍamīr mustatir sebagai fā‘il (kami/Allah), “ ِّيَات
م

 sebagai maf‘ūl bih manshūb, dan ”الْ

مُونَ “
َ
ل يَعم مٍ  قَوم  sebagai jar wa majrūr yang berfungsi sebagai maf‘ūl thanī yang ”لِّ

menjelaskan sasaran atau penerima penjelasan.33 

Para mufassir memberikan penafsiran beragam mengenai fungsi semantik 

dari huruf “ َو” ini: 

Pertama, al-Zamakhsharī, al-Bayḍāwī, dan al-Nasafī memahaminya sebagai 

wāw istī’nāfiyyah bayāniyyah, yaitu huruf pembuka untuk kalimat baru yang 

menjelaskan maksud dan hikmah dari ketentuan syar‘i sebelumnya. Dalam hal ini, 

 tidak berfungsi sebagai penghubung biasa, melainkan sebagai indikator ”وَ “

dimulainya penjelasan baru yang mengungkap aspek edukatif dari wahyu.34 

Kedua, Fakhr al-Rāzī, al-Qurṭubī, dan Abū Ḥayyān menafsirkan “ َو” sebagai 

wāw intiqāliyyah, yang menunjukkan transisi dari penetapan hukum ke penjelasan 

hikmahnya. Menurut mereka, struktur ini menandakan bahwa setiap hukum 

dalam Islam memiliki dimensi rasional dan tujuan edukatif, bukan semata-mata 

perintah kaku.35 

Ketiga, al-Ālūsī, al-Sa‘dī, dan Ibn ‘Āshūr berpendapat bahwa “ َو” dalam 

konteks ini adalah wāw ta‘līmiyyah, yang menyampaikan bahwa setiap ketentuan 

dalam Al-Qur’an disertai dengan proses pendidikan dan penyadaran. Pendekatan 

ini menekankan bahwa metode Al-Qur’an adalah didaktik, bukan dogmatik.36 

Dari berbagai pandangan tersebut, pendekatan Fakhr al-Rāzī dan 

kelompoknya terlihat paling menyeluruh karena mampu menggabungkan dimensi 

sintaksis dan maknawi dari huruf “ َو”. Mereka menyoroti bahwa struktur ayat ini 

mengandung kesinambungan antara hukum dan hikmah, antara ajaran dan 

kesadaran, sehingga wahyu menjadi sarana pendidikan yang komprehensif. 

 
32 Siham Mousa Alhaider, “ The syntax of the particle qad in standard Arabic and Asiri 

Arabic ,” Saudi Journal of Language Studies 1, no. 2 (2021): 81–94, https://doi.org/10.1108/sjls-08-
2021-0014. 

33 Sībawayh, “al-Kitāb,” in Juz 1, t.t., 46. 
34 Al-Bayḍāwī, “Anwār al-Tanzīl,” in Juz 2, t.t., 120. 
35 Fakhr Al-Rāzī, “al-Tafsīr al-Kabīr,” in Juz 10, t.t., 44. 
36 Al-Ālūsī, “Rūḥ al-Ma‘ānī,” in Juz 10, t.t., 120. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

146 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

Dengan demikian, huruf “ َو” dalam  ﴿ ُل فَصِّّ
ُ
يَاتِّ   وَن

م
﴾  الْ  bukan sekadar penghubung 

gramatikal, tetapi juga instrumen retoris yang memperjelas fungsi edukatif dari 

penjabaran wahyu. 

Relevansi dan Implikasi Nahwu dalam Penafsiran Ayat 

Ilmu nahwu merupakan salah satu cabang utama dalam linguistik Arab 

yang tidak hanya berfungsi sebagai alat analisis gramatikal, tetapi juga sebagai 

jembatan utama dalam memahami makna Al-Qur’an. Dalam kajian tafsir klasik, 

ilmu nahwu menempati posisi sentral karena struktur sintaksis ayat sering kali 

menjadi kunci pembuka terhadap ragam makna dan pemahaman hukum. Bahkan, 

ulama semacam al-Zamakhshari dalam al-Kashshāf dan Fakhr al-Razi dalam al-

Tafsīr al-Kabīr menunjukkan bagaimana perbedaan i‘rāb dapat mengubah 

penafsiran suatu ayat secara mendasar, yang pada akhirnya memengaruhi 

pemahaman teologis dan praktis terhadap teks suci.37 

Pertama, dari aspek sintaksis, keberadaan huruf-huruf ma’ani seperti min, 

an, dan waw bukan hanya sekadar pengisi struktur kalimat, melainkan instrumen 

yang menentukan relasi antar unsur dalam kalimat. Misalnya, huruf min dalam QS. 

at-Taubah: 1 tidak hanya memberi makna permulaan (ibtidā’ al-ghāyah), tetapi juga 

mengesankan otoritas ilahi dalam penetapan hukum dan pemutusan hubungan 

dengan kaum musyrik.38 Huruf ini, dalam konteks nahwu, memiliki makna asal, 

sebab, jenis, dan partisi; namun dalam ayat ini ia menyatakan asal keputusan yang 

datang dari Allah dan Rasul-Nya. Penekanan ini membawa efek semantik yang 

kuat dalam menjelaskan bahwa keputusan tersebut bersifat final, bukan politis, dan 

tidak membuka ruang tawar-menawar. 

Demikian juga huruf an dalam QS. at-Taubah: 44 yang berperan sebagai 

huruf nasb dan mashdar, menunjukkan bahwa motivasi jihad berasal dari 

dorongan internal iman. Ia bukan hanya memperkenalkan verba setelahnya, tetapi 

menciptakan bentuk makna yang menyiratkan relasi antara keimanan dan 

tindakan.39 Penggunaan an memperlihatkan ikatan antara kemurnian niat dengan 

keberanian mengambil aksi nyata tanpa intervensi verbal atau administrasi 

manusiawi seperti permintaan izin. 

Sementara itu, huruf waw dalam QS. at-Taubah: 11 menjadi contoh penting 

dari fungsi waw isti’naafiyyah yang membuka wacana baru. Ia tidak hanya 

menghubungkan dua bagian teks, tetapi menjadi pengantar kepada penjelasan ilahi 

bahwa penjabaran hukum-hukum dalam Al-Qur’an bersifat sistematis, bukan acak, 

serta diperuntukkan bagi mereka yang memiliki kapasitas ilmu.40 Ini menunjukkan 

 
37 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” in Juz 1, t.t., 14. 
38 Al-Zamakhsharī, “al-Kashshāf,” in Juz 2, t.t., 200. 
39 Al-Zamakhsharī, “al-Tafsīr al-Kabīr,” in Juz 10, t.t., 60. 
40 Al-Bayḍāwī, “Anwār al-Tanzīl,” t.t. 23. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

147 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

bahwa setiap ayat memiliki gradasi pemahaman yang hanya dapat dijangkau 

melalui disiplin ilmu yang ketat, termasuk nahwu sebagai fondasi utama. 

Kedua, dari aspek hukum, posisi huruf dalam kalimat sering kali 

memengaruhi pemahaman terhadap kandungan syariat. Contohnya terdapat 

dalam QS. al-Baqarah: 187, yang memuat hukum mengenai waktu berbuka puasa 

dan dimulainya puasa. Penggunaan huruf ilā dan thumma dalam ayat tersebut 

menentukan penafsiran hukum mengenai batas waktu dan transisi antara dua 

aktivitas ibadah. Kesalahan dalam memahami struktur ini dapat berdampak pada 

kesimpulan hukum yang keliru. Oleh sebab itu, para ulama seperti al-Suyuti dalam 

al-Itqān menyatakan bahwa memahami huruf-huruf ma‘ani adalah mafātīḥ al-tafsīr – 

kunci utama dalam membuka tabir makna Al-Qur’an.41 

Ketiga, kajian terhadap huruf-huruf ma‘ani juga memberikan kontribusi 

besar terhadap pendekatan tematik dalam tafsir. Dalam tafsir tematik, ayat-ayat 

dikaji berdasarkan konsep tertentu, dan pemahaman terhadap partikel makna 

menjadi vital dalam memastikan bahwa ayat-ayat tersebut memang berbicara 

dalam satu kerangka makna yang konsisten. Tanpa ketelitian dalam analisis 

sintaksis, peneliti tafsir bisa terjebak dalam generalisasi atau kesimpulan yang 

lemah dari sisi struktur bahasa. 

Relevansi ilmu nahwu dalam tafsir juga semakin penting dalam konteks 

kontemporer, di mana banyak pembaca Al-Qur’an terpengaruh oleh terjemahan 

yang tidak mencerminkan struktur gramatikal asli. Terjemahan sering kali 

mengabaikan nilai semantik huruf, sehingga memunculkan pemahaman yang 

sempit atau bahkan keliru. Dalam hal ini, peran nahwu menjadi alat korektif untuk 

meluruskan bias-bias interpretatif yang muncul akibat keterbatasan bahasa target. 

Sebagai penutup bagian ini, dapat disimpulkan bahwa ilmu nahwu bukan 

sekadar cabang teori dalam studi Islam klasik, melainkan fondasi epistemologis 

dalam penafsiran ayat Al-Qur’an. Dengan memahami kedudukan dan fungsi 

huruf-huruf ma‘ani dalam struktur kalimat Qur’ani, seorang peneliti dapat 

menangkap makna ayat secara lebih mendalam, mengaitkannya dengan hukum, 

akidah, dan nilai-nilai universal yang dibawa oleh wahyu. Kajian ini juga  

memperkuat posisi nahwu sebagai alat tafsir multidimensi: linguistik, hukum, 

spiritual, dan bahkan peradaban. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap al-asrār an-naḥwiyyah (rahasia 

sintaksis) dari ḥurūf al-ma‘ānī (huruf makna) dalam Surah at-Taubah, dengan 

memfokuskan analisis pada tiga huruf pilihan dari tiga ayat yang mewakili tiga 

kategori utama dalam klasifikasi huruf: huruf yang masuk ke fi‘il (huruf min dari 

QS at-Taubah: 1), huruf an (QS at-Taubah: 44), dan huruf yang masuk ke isim dan 

 
41 Al-Suyūṭī, “al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān,” in Juz 2, t.t., 2009. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

148 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

fi‘il (huruf wāw dari QS at-Taubah: 11). Pemilihan ini didasarkan pada intensitas 

penggunaannya, nilai semantik, dan kontribusinya dalam konstruksi makna ayat. 

Dari hasil analisis, ditemukan bahwa huruf min dalam ayat pertama 

menunjukkan bukan hanya relasi gramatikal sebagai huruf jar, tetapi juga berfungsi 

memperkuat makna otoritas ilahi dalam pengumuman barā’ah (pemutusan 

hubungan) terhadap kaum musyrik. Para mufassir seperti al-Zamakhsharī, ar-Rāzī, 

dan Ibn ‘Āshūr sepakat bahwa min di sini menunjukkan ibtidā’ al-ghāyah asy-

syar‘iyyah—yaitu dimulainya keputusan hukum dari otoritas ilahi, bukan sekadar 

hubungan spasial biasa. Ini memperkuat posisi min sebagai perangkat gramatikal 

sekaligus retoris dalam mengesahkan perintah syar‘i secara mutlak. 

Sementara itu, huruf an pada ayat ke-44 memiliki fungsi sebagai huruf nasb 

sekaligus berperan memperjelas motif dan keikhlasan kaum beriman dalam 

berjihad. Menurut pandangan al-Zamakhsharī, al-Bayḍāwī, dan ar-Rāzī, huruf ini 

menyimpan makna ta‘līl (sebab), yang menunjukkan bahwa ketidakinginan kaum 

mukminin untuk meminta izin adalah karena dorongan iman yang murni. Di 

sinilah letak keunggulan an dalam membentuk jalinan antara niat batin dengan aksi 

lahir, menjembatani ranah semantik dan spiritual melalui perangkat gramatikal. 

Adapun huruf wāw pada ayat ke-11, yang tampak sederhana sebagai huruf 

‘athaf, ternyata mengandung kedalaman makna ketika digunakan dalam posisi 

istī’nāfiyyah bayāniyyah. Para mufassir seperti al-Zamakhsharī, ar-Rāzī, dan Ibn 

‘Āshūr melihatnya sebagai penanda dimulainya bayān ḥikmah at-tashrī‘—penjelasan 

atas hikmah di balik rincian hukum. Dalam konteks ini, wāw bukan hanya 

menghubungkan makna antarbagian ayat, tetapi juga bertindak sebagai transisi 

retoris yang mengarahkan pemahaman kepada nilai-nilai edukatif dan kesadaran 

hukum dalam Al-Qur’an. 

Dengan demikian, kesimpulan umum dari penelitian ini adalah bahwa ḥurūf 

al-ma‘ānī dalam Surah at-Taubah tidak dapat direduksi menjadi elemen gramatikal 

belaka. Setiap huruf memiliki beban semantik, retoris, bahkan teologis yang 

menentukan arah tafsir dan pemahaman terhadap pesan Qur’ani. Penggunaan 

huruf-huruf ini dalam Surah at-Taubah menunjukkan kerapatan struktur 

linguistik, kecermatan gaya penyampaian, serta kedalaman pesan yang disisipkan 

dalam pilihan diksi dan konstruksi sintaksis. 

Studi ini juga menegaskan bahwa pendekatan nahwu terhadap Al-Qur’an 

sangat penting dalam menyingkap makna ayat secara lebih presisi dan 

menyeluruh. Pemahaman terhadap huruf tidak hanya membantu dalam aspek 

kebahasaan, tetapi juga membuka jalan menuju tafsir yang lebih integratif dan 

bertanggung jawab terhadap konteks. Oleh karena itu, analisis huruf-huruf ini 

merupakan salah satu instrumen utama dalam memperkuat kajian linguistik Al-

Qur’an yang berbasis makna (ma‘nā) dan struktur (naḥw). 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

149 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

Akhirnya, penelitian ini merekomendasikan perlunya eksplorasi lebih lanjut 

terhadap huruf-huruf lain yang tidak dibahas dalam studi ini, serta perbandingan 

antar-surat untuk menguji konsistensi penggunaan huruf dalam konteks hukum, 

akidah, maupun dakwah. Selain itu, pengembangan pendekatan digital dan korpus 

linguistik berbasis Al-Qur’an juga menjadi langkah strategis untuk mengangkat 

potensi penelitian sintaksis dan semantik dalam teks wahyu. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Āshūr, Ibn. “al-Taḥrīr wa al-Tanwīr.” In Juz 10, 4. Dār Sahnūn, 1984. 

———. “al-Taḥrīr wa al-Tanwīr.” In Juz 10, 45. Dār Sahnūn, 1997. 

“A Theory of the Parts of Speech in Arabic ( Noun , Verb and Particle ): A Study in 
" ʿilm Author ( s ): B . Weiss Published by : Brill Stable URL : 
https://www.jstor.org/stable/4056594” 1 (1976): 23–36. 

Al-Ālūsī. “Rūḥ al-Ma‘ānī.” In Juz 10, 7, t.t. 

———. “Rūḥ al-Ma‘ānī.” In Juz 10, 126, t.t. 

———. “Rūḥ al-Ma‘ānī.” In Juz 10, 120, t.t. 

Al-Anbārī, Ibn. Asrār al-‘Arabiyyah. Asrār al-‘Arabiyyah. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1999. 

Al-Bayḍāwī. “Anwār al-Tanzīl.” In Juz 2, 150. Dār Iḥyā’ al-Turāth, t.t. 

———. “Anwār al-Tanzīl.” In Juz 2, 180. Dār al-Ma‘rifah, t.t. 

———. “Anwār al-Tanzīl.” In Juz 2, 120, t.t. 

Al-Rāzī. “al-Tafsīr al-Kabīr.” In Juz 16, 11, t.t. 

———. “al-Tafsīr al-Kabīr.” In Juz 6, 109. Dār Iḥyā’ al-Turāth, 2004. 

———. “al-Tafsīr al-Kabīr.” In Juz 10, 5. Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 2004. 

Al-Rāzī, Fakhr. “al-Tafsīr al-Kabīr.” In Juz 10, 58, t.t. 

———. “al-Tafsīr al-Kabīr.” In Juz 10, 44, t.t. 

Al-Samarqandī. Sharḥ al-Ājurrūmiyyah. Dār al-Ma‘rifah, 2005. 

Al-Suyūṭī. “al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān.” In Juz 2, 200, t.t. 

———. “al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān.” In Juz 1, 63. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2008. 

———. “al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān.” In Juz 2, 200, t.t. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn. “al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān.” In Juz 2, 63. Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 2008. 

Al-Ṭabarī. “Jāmi‘ al-Bayān.” In Juz 10, 45, t.t. 

———. “Jāmi‘ al-Bayān.” In Juz 10, 3. Dār al-Fikr, 1995. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

150 
Rahimi, Fachiroh, Hasan, Muthiani Rahasia Gramatikal Huruf 

 

———. “Jāmi‘ al-Bayān.” In Juz 10, 5. Dār al-Fikr, 1995. 

Al-Zamakhsharī. “al-Kashshāf.” In Juz 2, 205, t.t. 

———. “al-Kashshāf.” In Juz 1, 14, t.t. 

———. “al-Kashshāf.” In Juz 2, 200, t.t. 

———. “al-Kashshāf.” In Juz 2, 201. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009. 

———. “al-Kashshāf.” In Juz 1, 52. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2009. 

———. “al-Tafsīr al-Kabīr.” In Juz 10, 60, t.t. 

Alhaider, Siham Mousa. “ The syntax of the particle qad in standard Arabic and 
Asiri Arabic .” Saudi Journal of Language Studies 1, no. 2 (2021): 81–94. 
https://doi.org/10.1108/sjls-08-2021-0014. 

Gani, Saida. “Huruf Ba (ب) Jar dalam Bahasa Arab dan Maknanya dalam al-Quran 
Surah al-Baqarah.” `A Jamiy : Jurnal Bahasa dan Sastra Arab 11, no. 2 (2022): 486. 
https://doi.org/10.31314/ajamiy.11.2.486-493.2022. 

Hishām, Ibn. “Mughni al-Labīb.” In Juz 1, 15. Dār al-Fikr, 2005. 

Ibn Jinnī. “al-Khaṣā’iṣ.” In Juz 1, 1. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1999. 

Lisana, Ni’matul, Hasan Busri, dan Retno Purnama Irawati. “Kata Tanya 
(Istifhâm) Dalam Al-Qur’an Juz 20 (Analisis Semantik).” Lisanul Arab: Journal 
of Arabic Learning and Teaching 10, no. 1 (2021): 15–22. 
https://doi.org/10.15294/la.v10i1.48178. 

Sībawayh. “al-Kitāb.” In Juz 1, 45. Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, t.t. 

———. “al-Kitāb.” In Juz 1, 46, t.t. 

 


