
DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

18 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

RIYA DAN KORELASINYA DENGAN FENOMENA TAFAKHUR (FLEXING) 
PERSFEKTIF AL-QUR’AN (STUDI ANALITIS TAFSIR IBNU ‘ASHUR) 

 
M Ropiq Padilah 

Ponpes Yatim Piatu dan Dhu'afa Darul Inaya 
mropiqpadilah@gmail.com 

 
Ade Pahrudin  

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 
ade.pahrudin@uinjkt.ac.id  

 
Hasan Basri Salim 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 
hasan.basri@uinjkt.ac.id  

 
Muhammad Arsyad 

Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 
arsy.ad23@mhs.uinjkt.ac.id 

 
Abstract 
The phenomena of riya’ in religious practices and tafakhur (flexing) in social interactions 
represent two significant ethical issues that have become increasingly visible in modern 
society, particularly in the digital era. This study examines these behaviors from the Qur’anic 
perspective through a thematic analysis of Muhammad al-Tahir Ibn ‘Ashur’s tafsir al-Tahrir 
wa al-Tanwir. Employing a descriptive-analytical method, the research analyzes relevant 
Qur’anic verses alongside Ibn ‘Ashur’s interpretation of the psychological and social 
dimensions of riya’ and tafakhur. The findings indicate that riya’ stems from the desire to 
gain recognition through acts of worship, thereby undermining sincerity, while tafakhur 
emerges as self-exaltation rooted in arrogance and social competition. According to Ibn 
‘Ashur, these traits hinder the development of Qur’anic character and weaken moral 
integrity. This study highlights the importance of maintaining sincere intention and 
cultivating Qur’an-based social ethics to shape Muslims. 
Keywords: Riya’, Tafakhur, Ibn ‘Ashur, al-Tahrir wa al-Tanwir. 
 
Abstrak 
Fenomena riyā’ dalam praktik keagamaan dan tafākhur (flexing) dalam interaksi 
sosial semakin menguat pada era digital ketika validasi publik menjadi bagian dari 
konstruksi citra diri. Penelitian ini mengkaji kedua perilaku tersebut melalui 
perspektif al-Qur’an dengan pendekatan tematik terhadap tafsir al-Taḥrīr wa al-
Tanwīr karya Ibn ‘Āshūr. Metode penelitian bersifat kualitatif-deskriptif dengan 
analisis isi terhadap ayat-ayat relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa riyā’ 
berakar pada dorongan mencari pengakuan melalui ibadah sehingga merusak 
ikhlas, sedangkan tafākhur merupakan ekspresi kesombongan dan kompetisi status 
sosial. Kesimpulannya, kedua sifat ini bertentangan dengan etika Qur’ani dan 
melemahkan integritas spiritual serta moral. Oleh karena itu, internalisasi nilai 
ikhlas dan tawadhu‘ penting untuk membangun karakter Muslim. 
Kata Kunci: Riya’, Tafakhur, Ibn ‘Ashur, al-Tahrir wa al-Tanwir 

mailto:mropiqpadilah@gmail.com
mailto:ade.pahrudin@uinjkt.ac.id
mailto:hasan.basri@uinjkt.ac.id
mailto:arsy.ad23@mhs.uinjkt.ac.id


DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

19 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

PENDAHULUAN  

Kemurnian niat merupakan pilar utama dalam pelaksanaan ibadah. Namun, 

realitas zaman modern menunjukkan bahwa sebagian ibadah dilakukan bukan 

semata-mata karena Allah, melainkan karena dorongan untuk dilihat dan dipuji 

oleh manusia. Fenomena ini dalam khazanah Islam dikenal sebagai riya’, yakni 

menampakkan amal ibadah demi mendapat pengakuan. Di sisi lain, kehidupan 

sosial modern yang ditandai oleh budaya pencitraan, eksistensi digital, dan 

kompetisi status sosial telah melahirkan fenomena tafakhur,1 yaitu sikap 

membanggakan diri dan menonjolkan kelebihan secara berlebihan. Kedua 

fenomena ini tidak hanya mengganggu aspek moral pribadi, tetapi juga 

berpengaruh terhadap dinamika sosial yang tidak sehat.  

Selain itu riya’ dan tafakhur dalam era modern ini sangat erat kaitannya 

dengan media sosial. Media sosial dinilai memiliki nilai positif dimana ia 

mambantu dan mempermudah kehidupan manusia.2 Tak hanya itu dampak buruk 

yang dihasilkan olehnya. Oleh karena itu perlu kiranya meninjau dan menggali 

kembali nilai-nilai islam guna menjadi pedoman yang mana sejatinya ajaran islam 

universal dan berlaku disemua zaman dan kondisi.3 

Sejumlah penelitian telah mengkaji riya’ dan tafakhur dalam perspektif 

akhlak maupun tasawuf seperti ihya’ ulumuddin yaang juga menjadi rujukan 

sekunder dari penelitian ini. Namun, kajian yang secara khusus menghubungkan 

keduanya dalam kerangka tematik al-Qur’an masih tergolong terbatas, terutama 

yang menggunakan pendekatan tafsir klasik-kontemporer. Kitab al-Tahrir wa al-

Tanwir karya Muhammad al-Tahir Ibn ‘Ashur memberikan kontribusi signifikan 

melalui pendekatan rasional dan kontekstual yang mampu mengungkap dimensi 

psikologis, sosial, dan etis dari ayat-ayat al-Qur’an. Meski demikian, eksplorasi 

akademik mengenai bagaimana Ibn ‘Ashur menjelaskan riya’ dan tafakhur secara 

komparatif belum banyak dilakukan. Inilah kesenjangan penelitian (research gap) 

yang berupaya diisi oleh studi ini. 

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan mengkaji riya’ dan tafakhur 

secara komparatif, bukan hanya dari sisi definisi, tetapi juga dari aspek motivasi, 

bentuk perilaku dan dampak spiritualnya, sebagaimana dijelaskan oleh Ibn ‘Ashur 

dalam tafsirnya terhadap sejumlah ayat yang berkaitan dengan riya dan tafakhur. 

 
1 Ahmad Masruri, “Ayat-Ayat Flexing Dan Kontekstualisasinya Dalam Kajian Psikologi: Sebuah 

Pendekatan Terhadap Fenomena Pamer Dalam Media Sosial,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran dan Keislaman 

8, no. 2 (2024): 199–215 h:200. 
2 Ahmad Hasbi, Rusli. Khalimi, “E-Transaction in Islamic Law and Indonesian Statutory Law 

Perspective | التعاقد الإلكتروني في الميزان الشرعي الإسلامي والقانون الوضعي الإندونيسي,” JOURNAL FOR ISLAMIC AND 

ARABIC STUDIES 15, no. 1 (2018): 74–89, https://doi.org/https://doi.org/10.15408/zr.v15i1.10119. 
3 Abdul Wahab Abdul Muhaimin, “Developing Islamic Values in Response to the Social Dynamics 

and Technology Advancement | التكنولوجي والتقدم  المجتمع  ديناميات  استجابة  في  الإسلامية  الشريعة  قيم   :Al-Zahra ”,تطوير 

Journal for Islamic and Arabic Studies 16, no. 1 (2019): 40–57, 

https://doi.org/https://doi.org/10.15408/zr.v16i1.11569. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

20 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif dengan pendekatan tematik 

dalam studi tafsir (maudhū‘i). Sumber data utama adalah kitab al-Tahrir wa al-

Tanwir, sedangkan data pendukung diperoleh dari karya-karya ulama tafsir dan 

literatur keislaman lainnya. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui telaah 

teks dan ayat-ayat yang menunjukkan makna riya’ da tafakhur, sedangkan teknik 

analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) untuk menafsirkan 

makna yang terkandung dalam penafsiran ayat-ayat terkait riya’ dan tafakhur. 

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan kontribusi terhadap 

pengembangan etika Qur’ani dalam kehidupan Muslim modern, serta menjadi 

referensi akademik dalam kajian tafsir tematik dan moralitas Islam. Selain itu, 

artikel ini juga bertujuan menyadarkan pembaca akan pentingnya menjaga niat 

dalam ibadah dan menghindari sikap pamer dalam interaksi sosial. 

PEMBAHASAN 

Pembahasan tentang riya’ tidak dapat dilepaskan dari pemahaman terhadap 

maknanya, baik secara bahasa maupun istilah. Pemahaman ini menjadi fondasi 

penting untuk menelaah fenomena riya’ dalam praktik keagamaan dan kehidupan 

sosial umat Islam. 

Secara bahasa, kata riya’ berasal dari kata kerja يراءي-راء  ra’ā–yurā’ī yang 

berarti memperlihatkan atau menampakkan, dan juga berasal dari kata 

“penglihatan” (ra’y al-‘ayn) dan upaya menarik perhatian manusia.4 Adapun secara 

istilah, riya’ adalah menampakkan dan memperindah ibadahnya agar dilihat oleh 

orang lain, sehingga mereka memujinya. Hal ini bisa berupa menampilkan ibadah 

secara istimewa atau biasa-biasa saja, namun tetap dengan maksud mendapatkan 

pujian.5 Pada hakikatnya adalah menampakkan kepada orang lain sesuatu yang 

berbeda dari kenyataan dirinya.6 

 al-Jurjānī mendefinisikan riya’ sebagai “Meninggalkan keikhlasan dalam 

amal karena memperhatikan selain Allah SWT  di dalamnya.”7 Definisi ini dengan 

jelas menunjukkan inti dari riya’, yaitu rusaknya niat dan menyimpangnya tujuan. 

Suatu amal mungkin tampak sah secara lahiriah seperti salat, puasa, sedekah, atau 

membaca Al-Qur’an. Namun Allah menilai amal berdasarkan niat batin, bukan 

sekadar bentuk lahirnya. Pelaku riya’ tampak seperti seorang yang saleh dan tekun 

beribadah, namun tujuan sebenarnya adalah mendapat pujian manusia, bukan 

ridha Allah. Ia menghias amalnya bukan agar dilihat oleh Tuhannya, tetapi agar 

 
4 Abu Bakr Muhammad ibn Hasan al-Azdiy Ibn Duraid, Jamharat al-Lughah (Beirut: Dar al-‘Ilm lil-

Malayin, 1987), h. 1069.  
5 Muhammad ibn Salih Ibn ‘Utsaimin, Fath Dhil Jalal wa al-Ikram bi Sharh Bulugh al-Maram (Beirut: 

Al-Maktabah al-Islamiyyah, 2006), h. 356  
6 Umar ibn Sulaiman Al-Asyqor, Maqasid al-Mukallafin fi ma Yuta‘abbadu bihi li Rabb al-‘Alamin 

(kuwait: Maktabah al-Falah, 1981),  h. 435  
7 Ali Muhammad ibn Zain al-Syarif Al-Jurjani, al-Ta‘rifat (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983),  

h. 113  



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

21 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

dipandang oleh makhluk. Maka, ibadahnya ditujukan kepada manusia, bukan 

kepada Sang Pencipta. Ini adalah penyimpangan besar dalam keyakinan dan amal. 

al-Harawī menyebutkan bahwa orang yang riya’ adalah orang yang membuat 

orang lain mengira ia beramal, padahal ia tidak melakukannya karena niat yang 

benar.8 

 Untuk memahami hakikat riya’ secara lebih mendalam, Imam al-Ghazālī 

menjelaskan bahwa riya’ berasal dari kata “melihat”, dan sum‘ah (mencari 

ketenaran melalui ucapan) dari kata “mendengar”. Riya’ pada intinya adalah 

keinginan untuk memperoleh kedudukan di hati manusia dengan memperlihatkan 

sifat-sifat kebaikan. Status dan kedudukan bisa dicari melalui selain ibadah.9 Ini 

menunjukkan bahwa riya’ bukan sekadar hilangnya keikhlasan, melainkan 

dorongan psikologis untuk tampil menonjol dan meraih penerimaan sosial. Orang 

yang riya’ menampilkan amal baik agar dipuji, bukan karena Allah. Riya’ bisa 

terjadi dengan memperlihatkan amal salih kepada orang lain (penglihatan), atau 

melalui penyebaran kabar baik tentang amalnya (pendengaran), baik secara 

langsung maupun tersirat. Semua ini lahir dari keinginan untuk dipuji, bukan 

karena ingin mendekat kepada Allah. Maka, riya’ tidak hanya terbatas pada ibadah, 

tapi juga dapat terjadi dalam bentuk-bentuk kebaikan lainnya yang dijadikan 

sarana untuk tujuan duniawi. Dalam konteks modern riya’ tidak jauh berbeda 

dengan perilaku narsisme. Penelitian mengungkapkan bahwa Narsisme yang 

memiliki motivasi berbeda-beda baik emosional dan sosial.10 

 Apa yang dikemukakan oleh al-Jurjānī bahwa riya’ adalah meninggalkan 

keikhlasan karena memperhatikan selain Allah.11 Di dalamnya terkandung 

penyimpangan niat, keterikatan hati pada manusia, dan berpaling dari Allah SWT. 

Oleh karena itu, riya’ merupakan penyakit hati yang membutuhkan mujahadah 

(kesungguhan) dan pengawasan batin yang terus-menerus. Para salaf sangat takut 

terhadap riya’, karena ia merusak niat dan membatalkan amal. 

 Perlu dicatat bahwa para ulama membatasi istilah riya’ sebagai upaya 

meraih kedudukan di hati manusia melalui penampakan amal ibadah. Oleh sebab 

itu, sebagian mereka mendefinisikan riya’ sebagai memperlihatkan amal kepada 

manusia agar mereka melihatnya dan menyangka bahwa ia orang baik. Maka, amal 

yang dilakukan bukan karena Allah SWT adalah bentuk yang sangat berbahaya.12 

 
8 Muhammad ibn Ahmad al-Azhari Al-Harawi, Tahdhib al-Lughah (Beirut: Dar Ihya’ at-Turats al-

‘Arabiy, 2001),  h. 232  
9 Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad Al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum ad-Din (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, 

2011), h. 297   
10 Joshua D. Miller et al., “Narcissism Today: What We Know and What We Need to Learn,” SAGE 

Journal 30, no. 6 (2021): 519–25, https://doi.org/https://doi.org/10.1177/09637214211044109. 
11 Ali Muhammad Ibn Zein As-Syarif Al-Jurjaniy, Kitab At-Ta’rifat, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-

Ilmiyyah, 1983 M) h. 113 
12 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Ali Al-Fayumi, Al-Mishbah al-Munir fi Gharib al-Sharh al-Kabir 

(Beirut: Al-Maktabah al-‘Ilmiyyah., 2002). 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

22 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

Dari sini, unsur-unsur riya’ dapat dijelaskan: pelaku riya’ adalah orang yang 

menampakkan ibadah tanpa keikhlasan; orang yang dituju adalah manusia yang 

diharapkan melihat; objek yang ditampakkan adalah amal kebaikan; dan niat dari 

semuanya adalah untuk memperoleh kedudukan di hati manusia. 

 Riya’ juga didefinisikan sebagai memperbagus ibadah secara lahir, 

menampakkannya, atau mengabarkannya dengan tujuan agar dilihat dan dipuji 

manusia. Ini menegaskan kembali bahwa riya’ pada dasarnya adalah menginginkan 

manusia lewat amal ibadah kepada Allah, yaitu mencari kedudukan mereka 

dengan memperlihatkan amal baik. Sehingga, pelaku riya’ tidak mengarahkan 

amalnya untuk mencari ridha Allah, melainkan pujian manusia. Maka rusaklah 

keikhlasannya, dan batal amalnya meski ia tak menyadarinya.13 Imam Ibn Ḥajar al-

‘Asqalānī menjelaskan bahwa riya’ adalah menampakkan ibadah agar dilihat orang 

lain dan ia dipuji. Ini menyoroti inti riya’ memperlihatkan ibadah demi pujian, 

bukan demi Allah. Bahaya dari riya’ bukan terletak pada penampakan ibadah 

semata, sebab terkadang seseorang memang menampakkan amal tanpa maksud 

riya’. Namun bahayanya terletak pada niat batin dan keinginan untuk dipuji.  

Secara bahasa, istilah tafakhur berasal dari akar kata ر-خ-ف  (fā’-khā’-rā’) yang 

secara umum mengandung makna keagungan dan kebesaran. Kata al-fakhr 

bermakna merasa lebih unggul atau membanggakan diri atas orang lain, sedangkan 

tafakhur berarti saling membanggakan atau menyombongkan diri. Dalam bahasa 

Arab klasik, kata ini sering dikaitkan dengan menyebut-nyebut keutamaan masa 

lalu, kebesaran keluarga, atau status sosial. Misalnya, dikatakan: "Fakhartu al-rajula 

‘alā ṣāḥibihi" yang berarti "Aku merasa lebih unggul dari seseorang dibandingkan 

temannya."14 

Selain itu, berbagai derivasi dari akar kata ini digunakan untuk 

menunjukkan sesuatu yang bernilai tinggi atau megah, seperti dalam ungkapan 

tsaubun fākir (pakaian mewah) atau nāqah fakhūr (unta betina yang besar dan 

menghasilkan banyak susu). Bahkan kata fakhkhār yang berarti tembikar (keramik) 

juga berasal dari akar yang sama karena mengeluarkan suara nyaring saat diketuk, 

yang secara metaforis diasosiasikan dengan orang yang suka menyombongkan diri 

melalui suara atau penampilan.15 

Adapun secara istilah, tafakhur merujuk pada sikap membanggakan diri 

terhadap sesuatu yang bersifat eksternal dari diri manusia, seperti harta kekayaan, 

status sosial, keturunan, atau prestise. Istilah ini sering kali digunakan secara 

sinonim dengan fakhr atau mufākhara dan pemilik sikap ini disebut fākhirr, atau 

dalam bentuk hiperbolis fakhū. Al-Qur’an menyebutkan dalam Surat Luqman ayat 

 
13 Ibrahim ibn Sa’d Aba Husain, Mu‘jam at-Tauhid (Beirut: Dar al-Qobs li an-Nasyr wa at-Taujih, 

2014). 
14 Ahmad bin Zakaria al-Qazwaini Ibn Faris, Mu‘jam Maqayis al-Lughah (Mesir: Dar al-Fikr, 1979),  

h. 48  
15 Husain Yusuf Musa, Al-Ifshah fi Fiqh al-Lughah (Iran: Markaz Intisyarat, 2000),  h. 627 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

23 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

18: “Sesungguhnya Allah SWT tidak menyukai setiap orang yang sombong dan 

membanggakan diri”, yang menunjukkan celaan terhadap perilaku ini karena 

menyalahi nilai-nilai kerendahan hati.16 

Dalam konteks kontemporer, istilah tafakhur (flexing), yaitu istilah populer 

dalam budaya digital berarti tindakan memamerkan kekayaan, pencapaian, atau 

status sosial secara berlebihan. Secara harfiah kata flexing berasal dari bahasa inggris 

to flex yang berarti “menegangkan otot”, namun secara sosial, kata ini berkembang 

menjadi simbol ekspresi diri yang berlebihan untuk menarik perhatian dan pujian.17 

Sedangkan Menurut Kamus Cambridge, flexing didefinisikan sebagai 

“menunjukkan sesuatu yang dimiliki atau dicapai dengan cara yang dianggap 

mengganggu atau tidak menyenangkan bagi orang lain”. Fenomena ini lazim 

ditemukan di media sosial melalui unggahan yang menampilkan barang-barang 

mewah seperti mobil, jam tangan, pakaian berlabel, hingga pencapaian akademik 

atau posisi karier. Menariknya, praktik ini tidak terbatas pada kalangan selebritas 

atau orang kaya, tetapi juga menjalar ke masyarakat umum yang terdorong untuk 

menampilkan kehidupan yang tampak lebih baik dari kenyataan.18 

 Dari pemaparan tersebut, dapat disimpulkan bahwa tafakhur tidak hanya 

merupakan istilah yang berkaitan dengan kebanggaan atas status, tetapi juga 

mengalami perluasan makna dalam dunia modern yang sarat dengan ekspresi 

visual dan pengakuan sosial. Pada bagian selanjutnya, akan dikaji bagaimana tafsir 

Ibnu ‘Āsyūr menjelaskan fenomena riyā’ dan tafakhur melalui pendekatan 

kontekstual terhadap beberapa ayat Al-Qur’an, serta hubungan keduanya sebagai 

penyakit hati yang saling berkaitan. 

Tafsir Ayat-ayat Tentang Riya dan Tafakhur  

Riyā’ dan tafākhur (membanggakan diri terhadap orang lain) merupakan dua 

penyakit hati yang saling beririsan, sebagaimana tercermin dalam berbagai ayat Al-

Qur’an. Ibn ‘Āsyūr, dalam Tafsīr al-Taḥrīr wa al-Tanwīr, memberikan analisis 

mendalam atas fenomena ini melalui pendekatan linguistik, sosiologis, dan maqāṣidī 

(berbasis tujuan syariat). 

Ayat-ayat Tentang Riya 
Surat Al-Baqarah (2): 264 

هَا يُّ
َ
أ
ذِينَ  يَ َٰٓ

َّ
  ٱل

 
   ءَامَنُوا
َ

  ل
 
وا

ُ
بۡطِل

ُ
م ت

ُ
تِك

 َ
ِ  صَدَق

ن 
َ ۡ
ى   بِٱلۡ

َ
ذ
َ ۡ
ذِي وَٱلۡ

َّ
ٱل
َ
هُ  يُنفِقُ  ك

َ
ءَ  مَال

َٰٓ
ا
َ
اسِ  رِئ    ٱلنَّ

َ
هُ  وَل

ُ
ل
َ
مَث

َ
خِرِِۖ ف

َٰٓ ۡ
يَوۡمِ ٱلۡ

ۡ
ِ وَٱل

َّ
  يُؤۡمِنُ بِٱللَّ

رَاب  
ُ
يۡهِ ت

َ
لِ صَفۡوَانٍ عَل

َ
مَث

َ
صَابَهُ وَابِل   ك

َ
أ
َ
د   ف

ۡ
هُ صَل

َ
رَك

َ
ت
َ
فِرِينَ ف

 َ
ك
ۡ
قَوۡمَ ٱل

ۡ
 يَهۡدِي ٱل

َ
ُ ل

َّ
 وَٱللَّ

ْۗ 
سَبُوا

َ
ا ك مَّ ِ

يۡءٖ م 
َ

ى  ش 
َ
 يَقۡدِرُونَ عَل

َّ
 ل

ِۖ
 .ا

 
16 Abu al-Qasim al-Husain ibn Muhammad Ar-Raghib al-Asfahani, Al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an 

(Beirut: Dar al-Qalam, 1992). 
17 Noor Rojiati, Umi. Afifah, “Analisis Fenomena Flexing: Keterkaitan Antara Gaya Hidup dan 

Popularitas,” KOMSOSPOL: Jurnal Komunikasi Sosial dan Politik 4, no. 1 (2024): 38–47, 

https://doi.org/htpps://doi.org/10.47637/komsospol.v4i1.1211, h. 40 
18 Jawade Hafidz, “Fenomena Flexing di Media Sosial dalam Aspek Hukum Pidana,” Jurnal 

Cakrawala Informasi 2, no. 1 (2022): 10 – 28, https://doi.org/https://doi.org/10.54066/jci.v2i1.158, H.13 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

24 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

Imam Ibn ‘Āsyūr dalam menafsirkan firman Allah SWT  َذِيك
َّ
هُ   يُنفِقُ   ٱل

َ
ءََ  مَال

ٓ
ا
َ
ََرِئ

اسَِ
َّ
 menjelaskan bahwa huruf "kaf" (seperti) dalam ayat (QS. Al-Baqarah: 264) ٱلن

tersebut berfungsi sebagai hal (penjelas keadaan) yang berkaitan dengan larangan 

dalam ayat sebelumnya, yaitu "janganlah kamu merusakkan sedekahmu dengan 

menyebut-nyebutnya dan menyakiti (perasaan si penerima)". Artinya, ayat ini 

melarang seseorang untuk menjadi seperti orang yang menafkahkan hartanya demi 

pamer kepada manusia. 

Menurut Ibn ‘Āsyūr, orang seperti ini tidak beriman kepada Allah SWT dan 

hari akhir, sehingga amalan yang ia lakukan yakni sedekah yang tampak mulia di 

mata manusia pada hakikatnya batal karena dilakukan untuk mendapat pujian dari 

mereka, bukan karena mengharap ridha Allah SWT. Ia menegaskan bahwa kata 

 ,dalam ayat ini tidak menunjuk pada individu tertentu (orang yang) "الذي"

melainkan bersifat umum, mencakup setiap orang yang bersedekah dengan niat 

riya. Tujuan dari bentuk perumpamaan ini bukan untuk menetapkan hukum 

tertentu, tetapi untuk menggambarkan secara mengerikan keadaan orang yang 

berbuat riya dan memperingatkan agar menjauhinya.19 

Senada dengan itu, Imam al-Ṭabarī juga menafsirkan ayat ini dengan 

penekanan serupa. Ia menjelaskan bahwa Allah melarang hamba-Nya 

membatalkan pahala sedekah mereka dengan menyakiti atau menyebut-nyebut, 

sebagaimana amalan orang yang menafkahkan hartanya karena riya menjadi batal. 

Al-Ṭabarī menyebut bahwa niat orang ini adalah untuk mendapatkan pujian dan 

sanjungan dari manusia seperti disebut sebagai orang yang dermawan dan mulia 

padahal ia menyembunyikan niat yang rusak.20 

Dari penafsiran Ibn ‘Āsyūr tersebut, penulis menyimpulkan bahwa riya 

merupakan penyakit hati yang sangat membahayakan. Ia mampu merusak amal 

saleh yang tampak secara lahiriah, karena motivasi utamanya adalah pencitraan diri 

dan pencarian pujian manusia, bukan keikhlasan untuk Allah SWT semata. Maka, 

amal seperti itu tidak bernilai di sisi Allah SWT dan bahkan dapat membatalkan 

pahala sepenuhnya. 

Surat An-Nisa (4): 142 

فِقِينَ  إِنَّ 
 
نَ
ُ ۡ
دِعُونَ  ٱلۡ

 َ
َ   يُخ

َّ
دِعُهُمۡ   وَهُوَ  ٱللَّ

 َ
ا خ

َ
  وَإِذ

 
ا امُوَٰٓ

َ
ى  ق

َ
ةِ  إِل و 

َ
ل   ٱلصَّ

 
امُوا

َ
ى    ق

َ
سَال

ُ
َ ك

َ
ءُون

ٓ
اسَََيُرَا

َّ
  ٱلن

َ
رُونَ  وَل

ُ
ك
ۡ
َ  يَذ

َّ
  ٱللَّ

َّ
  إِل

ٗ
لِيل

َ
 ق

Imam Ibn ‘Āsyūr dalam tafsirnya menjelaskan bahwa frasa " َالنَّاس  "يرَُاءُونَ 

berfungsi sebagai keterangan keadaan (ḥāl) kedua, atau sebagai sifat bagi kata 

 Bisa juga dipahami sebagai kalimat istifnāfiyyah (permulaan baru) yang ."كسالى"

menjawab pertanyaan yang mungkin muncul dalam benak: Apa yang mendorong 

 
19 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), h 659  
20 Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir Ath-Thabari, Jami‘ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an (Mesir: Dar Hijr, 

2001), h 24.  



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

25 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

orang-orang munafik untuk melaksanakan salat padahal mereka tidak ikhlas? 

Jawabannya adalah bahwa mereka melakukannya semata-mata untuk pamer 

kepada manusia. Artinya, mereka menampakkan ibadah salat agar orang lain 

mengira bahwa mereka adalah bagian dari golongan orang-orang beriman dan taat. 

Ibn ‘Ashur juga mencermati bahwa kata kerja " َيرَُاءُون" secara morfologis merupakan 

bentuk mufā‘alah, yang biasanya menunjukkan adanya interaksi atau timbal balik. 

Namun, dalam konteks ini, maknanya bukan timbal balik namun yang dimaksud 

adalah bentuk hiperbolik dari tindakan memperlihatkan yakni menampakkan 

sesuatu secara berlebihan. Ini merupakan penggunaan yang umum dalam bentuk 

mufā‘alah dalam bahasa Arab.21 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī berpendapat sama dengan Ibn ‘Ashur dalam 

menafsirkan firman Allah SWT " َيرَُاءُونَ النَّاس". Keduanya menegaskan bahwa orang-

orang munafik tidak melaksanakan salat dengan tulus karena Allah, melainkan 

melaksanakannya di hadapan manusia untuk menciptakan kesan seolah-olah 

mereka adalah orang-orang saleh. Tujuan mereka adalah meraih pujian dari sesama 

manusia, bukan mengharapkan ridha Allah SWT. Al-Razi menjelaskan bahwa kata 

 menunjukkan tindakan menampakkan amal kepada manusia agar mereka "يراؤون"

terkesan dan memujinya. Ini sejalan dengan penjelasan Ibn ‘Āsyūr yang 

menekankan bahwa bentuk kata tersebut bermakna hiperbolik, bukan interaktif.22 

Dari penafsiran Ibn ‘Āsyūr atas ayat ini, penulis menyimpulkan bahwa riya’ 

merupakan suatu tindakan di mana seseorang menampakkan ketaatan dan ibadah 

di hadapan orang lain demi mendapatkan pujian dan sanjungan, tanpa disertai 

keikhlasan kepada Allah SWT. Orang-orang munafik bangkit melaksanakan salat 

dalam keadaan malas, karena mereka tidak memiliki ketulusan dalam ibadah 

tersebut; mereka melakukannya hanya agar tampak baik di mata manusia. 

Surat Al-Ma’un(107): 6 

ذِينَ 
َّ
ءُونَ  هُمۡ  ٱل

َٰٓ
 يُرَا

Imam Ibn ‘Āsyūr menafsirkan firman Allah SWT: “ َيرَُاءُون” bahwa maknanya 

adalah bahwa mereka dengan sengaja menampakkan ibadah mereka di hadapan 

manusia agar disangka sebagai orang-orang saleh, padahal kenyataannya tidak 

demikian. Tujuan utama mereka hanyalah untuk mendapatkan pujian dan 

sanjungan dari orang lain. Oleh karena itu, dalam banyak kesempatan, istilah riya’ 

sering disandingkan dengan sum‘ah, seperti dalam ungkapan: “Si Fulan berbuat 

agar dilihat dan didengar kebaikannya,” padahal ia tidak pantas mendapatkannya. 

Kata kerja “ َيرَُاءُون” berbentuk mufā‘alah, yang dalam konteks ini menunjukkan 

makna pengulangan (takarur), karena pelaku riya’ terbiasa mengulang-ulang 

 
21 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), h. 249 

 
22 Abu Abdullah Muhammad bin Umar Ar-Razi, Mafatih al-Ghaib (Beirut: Dar Ihya’ at-Turats al-

‘Arabiy, 2000), 568 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

26 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

menampakkan amal saleh kepada orang lain agar mendapatkan kesan baik dari 

mereka.23 

Sementara itu, Imam al-Ṭabarī menafsirkan ayat yang sama dengan 

pendekatan yang lebih kontekstual, berfokus pada latar sosial dan sejarah. Ia 

menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan “يرَُاءُون” dalam ayat tersebut adalah 

kaum munafik pada masa Nabi Muhammad SAW, yaitu mereka yang 

menampakkan keislaman namun menyembunyikan kekafiran. Mereka 

melaksanakan salat di hadapan kaum Muslimin bukan karena mengharapkan 

pahala atau takut akan azab, melainkan karena takut akan hukuman duniawi 

seperti pembunuhan atau perbudakan. Tujuan mereka dalam melaksanakan salat 

hanyalah untuk menipu kaum Muslimin agar dipercaya sebagai bagian dari 

mereka, padahal dalam batin mereka tidak beriman kepada Allah maupun hari 

akhir.24 

Penulis menemukan bahwa penafsiran Imam al-Ṭabarī berbeda dengan 

pandangan Ibn ‘Ashur mengenai makna riya’. Al-Ṭabarī lebih menekankan bahwa 

yang dimaksud dengan “يرَُاءُون” adalah kaum munafik yang melakukan salat hanya 

demi keamanan sosial dan politik, bukan untuk memperoleh pujian atau sanjungan. 

Sedangkan Ibn ‘Āsyūr memandang riya’ dari perspektif psikologis dan etis yang 

lebih luas—yakni mencakup setiap orang yang melakukan amal bukan karena 

Allah, melainkan demi penilaian manusia. Ibn ‘Ashur juga memberi perhatian pada 

dimensi retoris dan linguistik dari bentuk kata kerja tersebut. 

Dari penafsiran Ibn ‘Āsyūr terhadap ayat ini, penulis menyimpulkan bahwa 

riya’ merupakan penyakit hati yang tercermin dalam perilaku menampakkan 

ibadah kepada manusia demi memperoleh pujian dan popularitas. Riya’ sangat erat 

kaitannya dengan sum‘ah) dan cinta akan penampakan lahiriah, bukan karena 

mencari ridha Allah SWT. Bentuk kata kerja “ َيرَُاءُون” yang menunjukkan 

pengulangan menandakan bahwa perilaku ini telah menjadi kebiasaan bagi 

pelakunya. Riya’ merupakan perilaku tercela yang lahir dari kerusakan niat dan 

hilangnya keikhlasan. 

Ayat-ayat Tentang Tafakhur 
Surat Luqman (31): 18  

 
َ

رۡ  وَل ِ
صَع 

ُ
كَ  ت دَّ

َ
اسِ  خ   لِلنَّ

َ
مۡشِ  وَل
َ
رۡضِ  فِي ت

َ ۡ
   ٱلۡ

ِۖ
ا ورٖ مَرَح 

ُ
خ

َ
تَالٖ ف

ۡ
لَّ مُخ

ُ
 يُحِبُّ ك

َ
َ ل

َّ
  إِنَّ ٱللَّ

Ibn ‘Ashur dalam tafsirnya menjelaskan bahwa firman Allah “Dan janganlah 

engkau berjalan di muka bumi dengan angkuh” merupakan bentuk majas kinayah 

 
23 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), h. 664 

 
24 Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir Ath-Thabari, Jami‘ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an (Mesir: Dar Hijr, 

2001), Juz. 21 h. 166-167. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

27 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

yang bermakna larangan terhadap kesombongan dan sikap suka membanggakan 

diri, bukan larangan terhadap berjalan dengan perasaan gembira secara harfiah. 

Larangan ini mencakup segala bentuk kesombongan, baik melalui ucapan maupun 

perbuatan. Adapun firman Allah SWT “Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap 

orang yang sombong dan membanggakan diri” menunjukkan bahwa Allah tidak 

meridhai siapa pun dari kalangan orang-orang yang sombong dan suka bermegah 

diri. Maksud ayat ini bukanlah bahwa Allah SWT tidak menyukai mereka hanya 

jika mereka berkumpul sebagai suatu kelompok, melainkan bahwa setiap individu 

yang memiliki sifat tersebut tidak mendapatkan kasih sayang-Nya. Ibn ‘Āsyūr juga 

menyinggung aspek kebahasaan dari penggunaan kata “kull” (setiap) dalam 

konteks kalimat negatif, dan menjelaskan bahwa maknanya bisa bersifat 

menyeluruh atau individual tergantung pada konteks dan indikator kalimat.25 

 Imam al-Sa‘di memperkuat makna yang disampaikan Ibn ‘Āsyūr dalam 

menafsirkan ayat “Dan janganlah engkau berjalan di bumi dengan sombong”, 

dengan menyatakan bahwa larangan ini tidak terbatas pada perbuatan berjalan 

semata, melainkan mencakup makna yang lebih luas, yaitu larangan bersikap 

angkuh, membanggakan diri, dan merendahkan orang lain, baik secara ucapan 

maupun tindakan. Kedua mufassir sepakat bahwa Allah SWT tidak menyukai 

setiap orang yang memiliki sifat kesombongan dan sikap suka membanggakan diri. 

Al-Sa‘di juga menambahkan bahwa perilaku ini muncul karena kekaguman 

terhadap diri sendiri dan kenikmatan yang dimiliki, serta karena lupa kepada Dzat 

yang memberikan nikmat, yang sejalan dengan penekanan Ibn ‘Ashur terhadap 

bahaya sifat-sifat tercela ini, karena menunjukkan jauhnya seseorang dari sikap 

rendah hati dan ketulusan.26 

Penulis menyimpulkan dari tafsir Ibn ‘Ashur terhadap ayat ini bahwa 

tafakhur termasuk sifat tercela yang dilarang oleh Allah SWT, karena mengandung 

makna kesombongan dan merendahkan orang lain, baik melalui ucapan maupun 

tindakan, dan tidak terbatas pada berjalan dengan gaya angkuh. Penjelasan beliau 

bahwa firman Allah “Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap orang yang 

sombong dan membanggakan diri” merupakan bentuk penegasan atas kuatnya 

larangan terhadap sifat tafakhur dan betapa dibencinya sifat ini di sisi Allah SWT. 

Surat Al-Hadid (57): 20 

 
 
ا مُوَٰٓ

َ
مَا  ٱعۡل نَّ

َ
   أ

ُ
ة حَيَو 

ۡ
يَا ٱل

ۡ
ن عِب   ٱلدُّ

َ
هۡو   ل

َ
  وَل

 
  وَزِينَة

 
رُ
ُ
فَاخ

َ
مۡ  وَت

ُ
ر   بَيۡنَك

ُ
اث
َ
ك
َ
لِ  فِي وَت مۡوَ 

َ ۡ
دِِۖ  ٱلۡ

 َ
وۡل
َ ۡ
لِ  وَٱلۡ

َ
مَث

َ
يۡثٍ  ك

َ
   غ

َ
مَّ أ

ُ
هُۥ ث

ُ
بَات

َ
ارَ ن فَّ

ُ
ك
ۡ
عۡجَبَ ٱل

 
ن   ِ وَرِضۡوَ 

َّ
نَ ٱللَّ ِ

 م 
 
فِرَة

ۡ
دِيد  وَمَغ

َ
اب  ش

َ
خِرَةِ عَذ

َٰٓ ۡ
 وَفِي ٱلۡ

ِۖ
مٗا

 َ
ونُ حُط

ُ
مَّ يَك

ُ
ا ث هُ مُصۡفَر ٗ رَى 

َ
ت
َ
رُورِ يَهِيجُ ف

ُ
غ
ۡ
عُ ٱل

 
 مَتَ

َّ
 إِل

َٰٓ
يَا
ۡ
ن  ٱلدُّ

ُ
ة حَيَو 

ۡ
  وَمَا ٱل

Tafakhur sebagaimana dijelaskan oleh Imam Ibn ‘Āsyūr dalam tafsirnya 

terhadap ayat ini, adalah ucapan seseorang mengenai sifat atau perbuatan dirinya 

 
25 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), Juz. 21 h. 166-167  
26 Abdurrahman bin Nasir bin Abdillah As-Sa’di, Yasir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam Al-

Mannan (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2000), h. 648 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

28 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

yang ia anggap terpuji, baik keutamaan tersebut benar adanya maupun hanya 

berupa klaim belaka. Fakhr adalah penyebutan seseorang terhadap hal-hal yang ia 

yakini dapat mendatangkan pujian dan sanjungan. Fakhr bisa bernilai positif jika 

yang dibanggakan adalah sifat-sifat yang terpuji menurut syariat atau akal, namun 

bisa menjadi tercela apabila kebanggaan itu ditujukan pada sesuatu yang tidak 

bernilai menurut agama, bahkan dapat dikategorikan sebagai perbuatan tercela. 

Bentuk kata tafakhur yang mengikuti pola tafa‘ul menunjukkan bahwa sikap ini 

biasanya bersifat timbal balik antara dua pihak atau lebih, sebagaimana 

ditunjukkan dalam firman Allah SWT “bainakum” (di antara kalian). Ibn ‘Āsyūr juga 

menunjukkan bahwa objek kebanggaan berbeda-beda tergantung pada kebiasaan 

dan zaman masing-masing manusia; ada yang membanggakan hal-hal terpuji, dan 

ada pula yang berbangga dengan hal-hal batil yang sejatinya tidak layak 

dibanggakan, bahkan patut dicela seperti berbangga dalam melakukan 

kemaksiatan seperti khamr, judi, zina, atau dalam melakukan kezaliman seperti 

pembunuhan dan perampasan harta tanpa hak. Sikap seperti ini banyak dijumpai 

pada masa dewasa ketika seseorang mulai melakukan tindakan-tindakan yang 

dimaksudkan untuk menunjukkan keunggulan dan membanggakan diri. Tafakhur 

yang batil seperti ini banyak terjadi di dunia, dan melahirkan sikap pamer, rasa 

kagum terhadap diri sendiri, serta menumbuhkan hasad, sehingga menjadi salah 

satu manifestasi kerusakan jiwa dan lemahnya iman.27 

Al-Qurṭubī memiliki pandangan yang sama Ibn ‘Ashur mengenai tafsir atas 

tafakhur, di mana keduanya sepakat bahwa tafakhur merupakan sikap saling 

membanggakan diri antar individu, dan sering kali berkaitan dengan hal-hal yang 

tidak memiliki nilai dalam syariat seperti keturunan, harta, atau kekuatan. Semua 

ini merupakan kebiasaan jahiliah. Keduanya juga sependapat bahwa jenis tafakhur 

seperti ini melahirkan kezaliman dan kesombongan, serta merupakan tanda 

lemahnya iman dan rusaknya akhlak. Namun, al-Qurṭubī berbeda pandangan dari 

Ibnu ‘Ashur dalam beberapa rincian; al-Qurṭubī membatasi tafakhur pada 

keturunan, bentuk fisik, dan kekuatan.28 Sedangkan Ibn ‘Āsyūr memandang 

tafakhur secara lebih luas, mencakup kebanggaan terhadap perbuatan maksiat 

seperti khamr, judi, dan pembunuhan. Ibn ‘Ashur juga menekankan bahwa bentuk-

bentuk tafakhur berubah sesuai dengan zaman dan kebiasaan masyarakat, yang 

menjadikan analisanya lebih mendalam dari sisi sosial dan edukatif. 

Penulis menyimpulkan dari tafsir Ibn ‘Āsyūr bahwa tafakhur merupakan 

manifestasi dari kerusakan jiwa, seperti sikap ujub, hasad, dan lemahnya keimanan, 

yang ditampakkan melalui penyebutan keutamaan diri, baik yang nyata maupun 

 
27 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984). 

 
28 Muhammad ibn Ahmad al-Ansari Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (Cairo: Dar al-Kutub 

al-Misriyyah, 1964). 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

29 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

yang tidak, untuk berbangga di hadapan manusia. Sifat tafakhur (felxing) menonjol 

di kalangan influencer dan beberapa pejabat publik yang dapat mempengaruhi 

kepercayaan masyarakat.29 

Korelasi Antara Riya dan Tafakhur 

 Imam al-Ghazālī dalam Ihya Ulumuddin membagi riya’ menjadi dua bentuk: 

riya’ khafi (tersembunyi) dan riya’ jali (terang-terangan).30 Riya’ secara umum 

merupakan dorongan batin untuk dilihat, dipuji, dan mendapat pengakuan dari 

manusia. Ketika dorongan ini diwujudkan dalam bentuk tampakan lahiriah seperti 

memamerkan ibadah atau amal, maka bentuk riya’ tersebut tidak hanya merupakan 

riya’, tetapi juga berwujud tafakhur (pamer). 

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa tafakhur merupakan ekspresi 

lahiriah dari riya’. Riya’ Jali, yang dilakukan dengan sengaja untuk memperoleh 

pujian melalui penampakan amal atau ibadah, termasuk ke dalam kategori 

tafakhur. Artinya, setiap riya’ jali pasti mengandung unsur tafakhur, karena ia 

memerlukan tindakan nyata yang dapat disaksikan oleh orang lain. 

Namun demikian, tidak semua bentuk tafakhur merupakan riya’. Seseorang 

bisa saja melakukan tafakhur karena dorongan ujub (kekaguman terhadap diri 

sendiri) atau takabbur (kesombongan), tanpa niat untuk dilihat atau dipuji oleh 

orang lain. Riya’ umumnya terbatas dalam ranah ibadah atau kebaikan, sedangkan 

tafakhur mencakup ruang yang lebih luas, seperti memamerkan harta, keturunan, 

atau kedudukan. 

Dari sisi sifatnya, riya’ lebih bersifat batiniah dan tersembunyi, sedangkan 

tafakhur bersifat lahiriah dan tampak jelas. Oleh karena itu, hubungan antara 

keduanya dapat dipahami dalam kerangka kausalitas sebagai berikut: 

Riya' (sebab bathiniah) → Tafakhur (akibat lahiriah). 

Akan tetapi, karena tafakhur bisa juga muncul dari motif lain di luar riya’, 

maka hubungan kausalitas ini tidak bersifat satu arah dan tidak mutlak. Maka dapat 

disimpulkan bahwa Setiap riya’ jali berpotensi melahirkan tafakhur, karena riya’ 

merupakan niat untuk dipuji, sedangkan tafakhur adalah cara mewujudkan niat 

tersebut. 

Namun, tidak semua tafakhur berasal dari riya’, sebab ia bisa juga berakar 

dari ujub atau kesombongan pribadi. 

 

 
29 Ali Rachman, Inuriya Verawati, dan M Arli Rusandi, “Understanding ‘flexing’: the impact on 

mental health and public trust,” Journal of Public Health 45, no. 4 (2023): 806–807, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1093/pubmed/fdad088. 
30 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984). 

 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

30 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

Aspek Persamaan Antara Riya dan Tafakhur 

Salah satu aspek persamaan antara riya' dan tafakhur adalah kesamaan dalam 

dorongan psikologis yang menggerakkan pelakunya, yaitu keinginan untuk 

mendapatkan perhatian dan pujian dari manusia, bukan karena mengharap wajah 

Allah. Hal ini menyebabkan rusaknya niat dan batalnya amal di sisi Allah SWT.     

dalam tafsirnya terhadap firman Allah SWT "seperti orang yang menginfakkan 

hartanya karena riya kepada manusia" (QS. al-Baqarah: 264) menjelaskan bahwa 

pelaku riya' bertujuan menampakkan amalnya demi memperoleh pujian dari 

manusia, tanpa niat yang tulus atau keinginan untuk mendapatkan pahala akhirat. 

Inilah yang menjadi karakteristik masyarakat jahiliah dalam sedekah. mereka 

memberi hanya agar dilihat oleh orang lain. Maka dari itu, sedekah semacam ini 

hanya bertujuan untuk memuaskan hasrat dalam jiwa berupa keinginan untuk 

meninggikan diri atas orang yang lemah. Hal tersebut menyebabkan sedekahnya 

tidak memiliki nilai pahala akhirat, karena dampaknya tidak lebih dari sekadar 

memenuhi dorongan psikologis yang rusak.31 

 Demikian pula, tafakhur adalah tindakan membanggakan diri terhadap orang 

lain dengan apa yang dimiliki berupa sifat-sifat yang disukai, harta benda, atau 

amal, dengan tujuan untuk merasa lebih tinggi dari orang lain. Ibn ‘Ashur 

menyatakan bahwa fakhr adalah kebanggaan seseorang atas apa yang ia miliki dari 

hal-hal yang disukai oleh masyarakat. Maka keduanya riya' dan tafakhur bertemu 

dalam satu tujuan utama menarik kekaguman dan pujian dari orang lain. Dari sini 

tampak bahwa riya' dan tafakhur memiliki dorongan batin yang sama, yaitu 

kecintaan terhadap tampil di hadapan manusia.32 

Salah satu aspek persamaan antara riya’ dan tafakhur adalah kemiripan 

dalam bentuk ekspresi lahiriahnya. Keduanya memiliki tampilan luar yang serupa, 

yakni menampakkan amal atau sifat-sifat tertentu dengan tujuan memperoleh 

kekaguman dan pujian dari manusia, bukan karena keikhlasan kepada Allah SWT.33 

Adapun dalam konteks riya’, pelaku riya’ menampakkan amal salehnya di 

hadapan manusia bukan untuk mencari pahala dari Allah, melainkan agar dipuji 

dan disanjung oleh mereka. Bentuk penampakan ini sering kali bersifat berlebihan, 

dengan memperbanyak penampilan amal-amal kebaikan agar dilihat orang lain, 

bukan karena Allah, tetapi demi popularitas dan pujian. Hal ini ditegaskan Ibn 

‘Āsyūr dalam penjelasannya bahwa "riya’, dengan dua hamzah, berasal dari kata 

'ra’a' (melihat), yaitu memperbanyak menampakkan amal baik di hadapan 

 
31 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984). Juz. 3 h. 48 
32 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), juz. 12 h. 13 
33 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), juz. 5 h. 240-241 

 

 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

31 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

manusia." Ia juga menambahkan dalam tafsirnya terhadap firman Allah SWT 

"mereka berbuat riya’ kepada manusia" (QS. an-Nisā’: 142), bahwa bentuk kata 

yurā'ūna menunjukkan makna mubālaghah (berlebihan) dalam menampakkan 

amal di hadapan manusia, dan tujuan mereka bukanlah beribadah, tetapi 

memperoleh keridhaan manusia, bukan keridhaan Ilahi. Dengan demikian, riya’ 

bertumpu pada menampilkan amal dengan cara yang indah guna menipu 

pandangan manusia dan meraih pujian mereka, bukan untuk mencari ridha Allah. 

Aspek Perbedaan Antara Riya dan Tafakhur 

Riya’ pada dasarnya berkaitan dengan amal ibadah yang seharusnya 

diniatkan untuk Allah, seperti shalat dan sedekah Ibn ‘Āsyūr dalam tafsirnya 

terhadap firman Allah SWT: "Sesungguhnya orang-orang munafik itu hendak 

menipu Allah, padahal Allah-lah yang menipu mereka. Apabila mereka berdiri 

untuk shalat, mereka berdiri dengan malas. Mereka bermaksud riya’ di hadapan 

manusia, dan mereka tidak mengingat Allah SWT kecuali sedikit sekali" (QS. an-

Nisā’: 142), menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan kondisi orang-orang 

munafik yang hanya melaksanakan shalat agar dilihat orang lain, dan hampir tidak 

mengingat Allah. Ibn ‘Āsyūr menekankan bahwa bentuk kata yurā’ūna dalam ayat 

ini mengindikasikan adanya intensitas dan pengulangan dalam menampakkan 

amal kepada manusia, karena dorongan untuk dipuji dan merasa lebih tinggi dari 

mereka. 

Sementara itu, tafakhur berbeda dari riya’ karena umumnya tidak berkaitan 

dengan amal ibadah atau pendekatan diri kepada Allah, melainkan lebih kepada 

urusan duniawi seperti harta, jabatan, dan keturunan. Orang yang melakukan 

tafakhur menampakkan nikmat atau kedudukan yang dimilikinya untuk merasa 

lebih unggul dari orang lain dan merendahkan mereka. Dalam tafsir atas firman 

Allah SWT: "Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang sombong dan 

membanggakan diri" (QS. an-Nisā’: 36), Ibn ‘Ashur menjelaskan bahwa fakhūr 

adalah orang yang banyak membanggakan dirinya atas apa yang ia miliki, dan 

bahwa sikap ini menimbulkan kebencian di hati manusia serta memecah belah 

masyarakat. Ia menyatakan bahwa sikap ini menyalahi nilai ihsan (kebaikan dalam 

berinteraksi) karena berangkat dari keangkuhan dan ketidaksantunan yang 

menghalangi perdamaian dan kasih sayang sosial.34 

Dari sini terlihat bahwa riya’ sering kali terkait dengan amal syar’i seperti 

shalat dan sedekah yang ditampakkan untuk pamer, sementara tafakhur berkaitan 

dengan penampakan nikmat duniawi dengan tujuan menyombongkan diri. Maka, 

perbedaan jenis amal antara keduanya jelas dan mendasar. 

 
34 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984) , Juz. 5 h. 51 

  

 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

32 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

Riya’ berujung pada kerusakan niat dan penggelapan hati, karena pelakunya 

melakukan amal hanya untuk mendapatkan pandangan manusia, bukan untuk 

mencari keridhaan Allah. Hal ini menyebabkan pelaku kehilangan manfaat 

spiritual dari ibadah yang dilakukannya. Ibn ‘Āsyūr dalam tafsirnya terhadap 

firman Allah: "orang-orang yang lalai dari salat mereka, yang berbuat riya’" (QS. al-

Mā‘ūn: 4–6), menjelaskan bahwa mereka ini tidak mengerjakan salat kecuali karena 

riya’. Bila tidak dilihat orang, mereka meninggalkannya. Pada hakikatnya mereka 

menampakkan sesuatu yang berbeda dari apa yang ada di dalam hati mereka demi 

mendapatkan pujian atas sifat-sifat baik yang sebenarnya tidak mereka miliki. 

Keadaan ini menimbulkan bentuk kemunafikan amali yang menghancurkan 

keikhlasan dan menjadikan pelaku terperangkap dalam pujian palsu tanpa faedah 

spiritual yang nyata. 

Adapun tafakhur, dampak spiritualnya adalah membesarkan ego dan 

menimbulkan kesombongan jiwa, yang berujung pada sikap takabur dan 

meremehkan orang lain. Bahkan bisa berkembang menjadi iri hati dan permusuhan. 

Ibn ‘Ashur dalam tafsirnya terhadap firman Allah SWT: "Janganlah engkau 

memalingkan wajahmu dari manusia dengan sombong dan jangan berjalan di bumi 

dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang sombong dan 

membanggakan diri" (QS. Luqmān: 18), menjelaskan bahwa fakhūr adalah orang 

yang banyak membanggakan dirinya. Allah tidak menyukai orang-orang yang 

sombong dan suka membanggakan diri karena mereka menampakkan sifat-sifat 

jiwa yang dibenci Allah, serta menghancurkan ikatan kerendahan hati dan kasih 

sayang di antara sesama manusia. Dalam tafsirnya atas firman Allah: "dan saling 

bermegah-megahan di antara kalian" (QS. al-Ḥadīd: 20), Ibn ‘Āsyūr menjelaskan 

bahwa tafakhur adalah berbicara tentang kelebihan-kelebihan diri, baik yang nyata 

maupun palsu, dan hal ini sering kali mengarah pada sikap membanggakan diri 

dan rasa kagum terhadap diri sendiri, dua hal yang melahirkan iri hati dan merusak 

jiwa. Kebanyakan tafakhur muncul pada masa puncak kekuatan dan akal 

seseorang, yaitu ketika merasa berada di puncak kemampuan dan keangkuhan, 

yang menjauhkannya dari sifat rendah hati dan tunduk kepada Allah.35 

Dengan demikian, jelas bahwa riya’ menyebabkan rusaknya amal ibadah, 

sedangkan tafakhur menyebabkan munculnya kesombongan yang merusak akhlak 

dan hubungan sosial. Keduanya, dengan cara masing-masing, membawa akibat 

spiritual yang merusak. 

 

 

 

 
35 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr, 

1984), h. 401-402 

 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

33 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis terhadap tafsir Ibn ‘Āsyūr dalam al-Tahrir wa al-

Tanwir, dapat disimpulkan bahwa riya’ dan tafakhur merupakan dua penyakit hati 

yang saling berdekatan dalam tujuan dan dampaknya. Keduanya dilandasi oleh 

dorongan ingin mendapat perhatian dan pujian manusia, serta sama-sama 

menampakkan amal atau kelebihan untuk mencari pengakuan sosial. 

Riya’ berakar pada amal ibadah yang ditampakkan tanpa keikhlasan, 

sedangkan tafakhur berkaitan dengan kebanggaan terhadap harta, kedudukan, 

atau prestasi duniawi. Secara spiritual, riya’ merusak keikhlasan dan membatalkan 

pahala, sedangkan tafakhur menumbuhkan kesombongan dan permusuhan sosial. 

Ibn ‘Ashur menguraikan fenomena ini secara mendalam dengan pendekatan 

kontekstual, menjelaskan bahwa bentuk dan dorongan kedua sifat ini dapat 

berubah sesuai zaman dan budaya, namun tetap menjadi indikator utama rusaknya 

hati dan lemahnya iman. Oleh karena itu, menghindari riya’ dan tafakhur 

merupakan bagian penting dari penyucian jiwa dan pembentukan akhlak Islami 

yang sejati. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aba Husain, Ibrahim ibn Sa’d. Mu‘jam at-Tauhid. Beirut: Dar al-Qobs li an-Nasyr wa 

at-Taujih, 2014. 

Al-Asyqor, Umar ibn Sulaiman. Maqasid al-Mukallafin fi ma Yuta‘abbadu bihi li Rabb 

al-‘Alamin. kuwait: Maktabah al-Falah, 1981. 

Al-Fayumi, Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Ali. Al-Mishbah al-Munir fi Gharib al-Sharh 

al-Kabir. Beirut: Al-Maktabah al-‘Ilmiyyah., 2002. 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad. Ihya’ ‘Ulum ad-Din. Beirut: 

Dar al-Ma‘rifah, 2011. 

Al-Harawi, Muhammad ibn Ahmad al-Azhari. Tahdhib al-Lughah. Beirut: Dar Ihya’ 

at-Turats al-‘Arabiy, 2001. 

Al-Jurjani, Ali Muhammad ibn Zain al-Syarif. al-Ta‘rifat. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1983. 

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad al-Ansari. Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an. Cairo: 

Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1964. 

Ar-Raghib al-Asfahani, Abu al-Qasim al-Husain ibn Muhammad. Al-Mufradat fi 

Gharib al-Qur’an. Beirut: Dar al-Qalam, 1992. 

Ar-Razi, Abu Abdullah Muhammad bin Umar. Mafatih al-Ghaib. Beirut: Dar Ihya’ 

at-Turats al-‘Arabiy, 2000. 

As-Sa’di, Abdurrahman bin Nasir bin Abdillah. Yasir al-Karim al-Rahman fi Tafsir 

Kalam Al-Mannan. Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2000. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

34 
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya 

 

Ath-Thabari, Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir. Jami‘ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. 

Mesir: Dar Hijr, 2001. 

Hafidz, Jawade. “Fenomena Flexing di Media Sosial dalam Aspek Hukum 

Pidana.” Jurnal Cakrawala Informasi 2, no. 1 (2022): 10 – 28. 

https://doi.org/https://doi.org/10.54066/jci.v2i1.158. 

Hasbi, Rusli. Khalimi, Ahmad. “E-Transaction in Islamic Law and Indonesian 

Statutory Law Perspective |   التعاقد الإلكتروني في الميزان الشرعي الإسلامي والقانون الوضعي

 :JOURNAL FOR ISLAMIC AND ARABIC STUDIES 15, no. 1 (2018) ”.الإندونيسي

74–89. https://doi.org/https://doi.org/10.15408/zr.v15i1.10119. 

Ibn ‘Ashur, Muhammad Thahir. At-Tahrir wa at-Tanwir. Tunis: Dar at-Tunisiyyah li 

an-Nasyr, 1984. 

Ibn ‘Utsaimin, Muhammad ibn Salih. Fath Dhil Jalal wa al-Ikram bi Sharh Bulugh al-

Maram. Beirut: Al-Maktabah al-Islamiyyah, 2006. 

Ibn Duraid, Abu Bakr Muhammad ibn Hasan al-Azdiy. Jamharat al-Lughah. Beirut: 

Dar al-‘Ilm lil-Malayin, 1987. 

Ibn Faris, Ahmad bin Zakaria al-Qazwaini. Mu‘jam Maqayis al-Lughah. Mesir: Dar 

al-Fikr, 1979. 

Masruri, Ahmad. “Ayat-Ayat Flexing Dan Kontekstualisasinya Dalam Kajian 

Psikologi: Sebuah Pendekatan Terhadap Fenomena Pamer Dalam Media 

Sosial.” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran dan Keislaman 8, no. 2 (2024): 199–215. 

Miller, Joshua D., Mitja D. Back, Donald R. Lynam, dan Aidan G. C. Wright. 

“Narcissism Today: What We Know and What We Need to Learn.” SAGE 

Journal 30, no. 6 (2021): 519–25. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1177/09637214211044109. 

Muhaimin, Abdul Wahab Abdul. “Developing Islamic Values in Response to the 

Social Dynamics and Technology Advancement |  تطوير قيم الشريعة الإسلامية في

 Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies ”.استجابة ديناميات المجتمع والتقدم التكنولوجي

16, no. 1 (2019): 40–57. 

https://doi.org/https://doi.org/10.15408/zr.v16i1.11569. 

Musa, Husain Yusuf. Al-Ifshah fi Fiqh al-Lughah. Iran: Markaz Intisyarat, 2000. 

Rachman, Ali, Inuriya Verawati, dan M Arli Rusandi. “Understanding ‘flexing’: 

the impact on mental health and public trust.” Journal of Public Health 45, no. 4 

(2023): 806–807. https://doi.org/https://doi.org/10.1093/pubmed/fdad088. 

Rojiati, Umi. Afifah, Noor. “Analisis Fenomena Flexing: Keterkaitan Antara Gaya 

Hidup dan Popularitas.” KOMSOSPOL: Jurnal Komunikasi Sosial dan Politik 4, 

no. 1 (2024): 38–47. 

https://doi.org/htpps://doi.org/10.47637/komsospol.v4i1.1211. 

 

 

 


