DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

RIYA DAN KORELASINYA DENGAN FENOMENA TAFAKHUR (FLEXING)
PERSFEKTIF AL-QUR’AN (STUDI ANALITIS TAFSIR IBNU “ASHUR)

M Ropiq Padilah
Ponpes Yatim Piatu dan Dhu'afa Darul Inaya
mropigpadilah@gmail.com

Ade Pahrudin
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
ade.pahrudin@uinjkt.ac.id

Hasan Basri Salim
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
hasan.basri@uinjkt.ac.id

Muhammad Arsyad
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
arsy.ad23@mbhs.uinjkt.ac.id

Abstract

The phenomena of riya’ in religious practices and tafakhur (flexing) in social interactions
represent two significant ethical issues that have become increasingly visible in modern
society, particularly in the digital era. This study examines these behaviors from the Qur’anic
perspective through a thematic analysis of Muhammad al-Tahir Ibn "Ashur’s tafsir al-Tahrir
wa al-Tanwir. Employing a descriptive-analytical method, the research analyzes relevant
Qur’anic verses alongside Ibn ‘Ashur’s interpretation of the psychological and social
dimensions of riya’ and tafakhur. The findings indicate that riya” stems from the desire to
gain recognition through acts of worship, thereby undermining sincerity, while tafakhur
emerges as self-exaltation rooted in arrogance and social competition. According to Ibn
‘Ashur, these traits hinder the development of Qur’anic character and weaken moral
integrity. This study highlights the importance of maintaining sincere intention and
cultivating Qur’an-based social ethics to shape Muslims.

Keywords: Riya’, Tafakhur, Ibn ‘Ashur, al-Tahrir wa al-Tanwir.

Abstrak

Fenomena riya’ dalam praktik keagamaan dan tafakhur (flexing) dalam interaksi
sosial semakin menguat pada era digital ketika validasi publik menjadi bagian dari
konstruksi citra diri. Penelitian ini mengkaji kedua perilaku tersebut melalui
perspektif al-Qur’an dengan pendekatan tematik terhadap tafsir al-Tahrir wa al-
Tanwir karya Ibn ‘Ashar. Metode penelitian bersifat kualitatif-deskriptif dengan
analisis isi terhadap ayat-ayat relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa riya’
berakar pada dorongan mencari pengakuan melalui ibadah sehingga merusak
ikhlas, sedangkan tafakhur merupakan ekspresi kesombongan dan kompetisi status
sosial. Kesimpulannya, kedua sifat ini bertentangan dengan etika Qur’ani dan
melemahkan integritas spiritual serta moral. Oleh karena itu, internalisasi nilai
ikhlas dan tawadhu’ penting untuk membangun karakter Muslim.

Kata Kunci: Riya’, Tafakhur, Ibn ‘Ashur, al-Tahrir wa al-Tanwir

18
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya


mailto:mropiqpadilah@gmail.com
mailto:ade.pahrudin@uinjkt.ac.id
mailto:hasan.basri@uinjkt.ac.id
mailto:arsy.ad23@mhs.uinjkt.ac.id

DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

PENDAHULUAN

Kemurnian niat merupakan pilar utama dalam pelaksanaan ibadah. Namun,
realitas zaman modern menunjukkan bahwa sebagian ibadah dilakukan bukan
semata-mata karena Allah, melainkan karena dorongan untuk dilihat dan dipuji
oleh manusia. Fenomena ini dalam khazanah Islam dikenal sebagai riya’, yakni
menampakkan amal ibadah demi mendapat pengakuan. Di sisi lain, kehidupan
sosial modern yang ditandai oleh budaya pencitraan, eksistensi digital, dan
kompetisi status sosial telah melahirkan fenomena tafakhur,! yaitu sikap
membanggakan diri dan menonjolkan kelebihan secara berlebihan. Kedua
fenomena ini tidak hanya mengganggu aspek moral pribadi, tetapi juga
berpengaruh terhadap dinamika sosial yang tidak sehat.

Selain itu riya” dan tafakhur dalam era modern ini sangat erat kaitannya
dengan media sosial. Media sosial dinilai memiliki nilai positif dimana ia
mambantu dan mempermudah kehidupan manusia.? Tak hanya itu dampak buruk
yang dihasilkan olehnya. Oleh karena itu perlu kiranya meninjau dan menggali
kembeali nilai-nilai islam guna menjadi pedoman yang mana sejatinya ajaran islam
universal dan berlaku disemua zaman dan kondisi.?

Sejumlah penelitian telah mengkaji riya’ dan tafakhur dalam perspektif
akhlak maupun tasawuf seperti ihya” ulumuddin yaang juga menjadi rujukan
sekunder dari penelitian ini. Namun, kajian yang secara khusus menghubungkan
keduanya dalam kerangka tematik al-Qur’an masih tergolong terbatas, terutama
yang menggunakan pendekatan tafsir klasik-kontemporer. Kitab al-Tahrir wa al-
Tanwir karya Muhammad al-Tahir Ibn “Ashur memberikan kontribusi signifikan
melalui pendekatan rasional dan kontekstual yang mampu mengungkap dimensi
psikologis, sosial, dan etis dari ayat-ayat al-Qur’an. Meski demikian, eksplorasi
akademik mengenai bagaimana Ibn ‘Ashur menjelaskan riya” dan tafakhur secara
komparatif belum banyak dilakukan. Inilah kesenjangan penelitian (research gap)
yang berupaya diisi oleh studi ini.

Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan mengkaji riya” dan tafakhur
secara komparatif, bukan hanya dari sisi definisi, tetapi juga dari aspek motivasi,
bentuk perilaku dan dampak spiritualnya, sebagaimana dijelaskan oleh Ibn ‘Ashur
dalam tafsirnya terhadap sejumlah ayat yang berkaitan dengan riya dan tafakhur.

! Ahmad Masruri, “Ayat-Ayat Flexing Dan Kontekstualisasinya Dalam Kajian Psikologi: Sebuah
Pendekatan Terhadap Fenomena Pamer Dalam Media Sosial,” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran dan Keislaman
8, no. 2 (2024): 199-215 h:200.

2 Ahmad Hasbi, Rusli. Khalimi, “E-Transaction in Islamic Law and Indonesian Statutory Law
Perspective | (o sxi¥) sl o 58l 5 D) o Hlll Gl jaal) (4 5 SV Slail) ? JOURNAL FOR ISLAMIC AND
ARABIC STUDIES 15, no. 1 (2018): 74-89, https://doi.org/https://doi.org/10.15408/zr.v15i1.10119.

3 Abdul Wahab Abdul Muhaimin, “Developing Islamic Values in Response to the Social Dynamics
and Technology Advancement | sl 5iSill an@ll 5 aainall Slialiyy ladnl A LpaSaY) day il a8 sks” Al-Zahra:
Journal for Islamic and Arabic Studies 16, no. 1 (2019): 40-57,
https://doi.org/https://doi.org/10.15408/zr.v16i1.11569.

19

Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Jenis penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif dengan pendekatan tematik
dalam studi tafsir (maudhii’i). Sumber data utama adalah kitab al-Tahrir wa al-
Tanwir, sedangkan data pendukung diperoleh dari karya-karya ulama tafsir dan
literatur keislaman lainnya. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui telaah
teks dan ayat-ayat yang menunjukkan makna riya” da tafakhur, sedangkan teknik
analisis data menggunakan metode analisis isi (content analysis) untuk menafsirkan
makna yang terkandung dalam penafsiran ayat-ayat terkait riya” dan tafakhur.

Diharapkan penelitian ini dapat memberikan kontribusi terhadap
pengembangan etika Qur’ani dalam kehidupan Muslim modern, serta menjadi
referensi akademik dalam kajian tafsir tematik dan moralitas Islam. Selain itu,
artikel ini juga bertujuan menyadarkan pembaca akan pentingnya menjaga niat
dalam ibadah dan menghindari sikap pamer dalam interaksi sosial.

PEMBAHASAN

Pembahasan tentang riya’ tidak dapat dilepaskan dari pemahaman terhadap
maknanya, baik secara bahasa maupun istilah. Pemahaman ini menjadi fondasi
penting untuk menelaah fenomena riya” dalam praktik keagamaan dan kehidupan
sosial umat Islam.

Secara bahasa, kata riya’ berasal dari kata kerja ¢! »-¢!, ra’a-yura’i yang
berarti memperlihatkan atau menampakkan, dan juga berasal dari kata
“penglihatan” (ra’y al-‘ayn) dan upaya menarik perhatian manusia.# Adapun secara
istilah, riya” adalah menampakkan dan memperindah ibadahnya agar dilihat oleh
orang lain, sehingga mereka memujinya. Hal ini bisa berupa menampilkan ibadah
secara istimewa atau biasa-biasa saja, namun tetap dengan maksud mendapatkan
pujian.5 Pada hakikatnya adalah menampakkan kepada orang lain sesuatu yang
berbeda dari kenyataan dirinya.®

al-Jurjani mendefinisikan riya” sebagai “Meninggalkan keikhlasan dalam
amal karena memperhatikan selain Allah SWT di dalamnya.”” Definisi ini dengan
jelas menunjukkan inti dari riya’, yaitu rusaknya niat dan menyimpangnya tujuan.
Suatu amal mungkin tampak sah secara lahiriah seperti salat, puasa, sedekah, atau
membaca Al-Qur’an. Namun Allah menilai amal berdasarkan niat batin, bukan
sekadar bentuk lahirnya. Pelaku riya” tampak seperti seorang yang saleh dan tekun
beribadah, namun tujuan sebenarnya adalah mendapat pujian manusia, bukan
ridha Allah. Ia menghias amalnya bukan agar dilihat oleh Tuhannya, tetapi agar

4 Abu Bakr Muhammad ibn Hasan al-Azdiy Ibn Duraid, Jamharat al-Lughah (Beirut: Dar al-‘Ilm lil-
Malayin, 1987), h. 1069.

> Muhammad ibn Salih Ibn ‘Utsaimin, Fath Dhil Jalal wa al-Tkram bi Sharh Bulugh al-Maram (Beirut:
Al-Maktabah al-Islamiyyah, 2006), h. 356

6 Umar ibn Sulaiman Al-Asyqor, Maqasid al-Mukallafin fi ma Yuta ‘abbadu bihi li Rabb al-‘Alamin
(kuwait: Maktabah al-Falah, 1981), h. 435

7 Ali Muhammad ibn Zain al-Syarif Al-Jurjani, al-Ta 7ifat (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983),
h. 113

20
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

dipandang oleh makhluk. Maka, ibadahnya ditujukan kepada manusia, bukan
kepada Sang Pencipta. Ini adalah penyimpangan besar dalam keyakinan dan amal.
al-Harawi menyebutkan bahwa orang yang riya’ adalah orang yang membuat
orang lain mengira ia beramal, padahal ia tidak melakukannya karena niat yang
benar.8

Untuk memahami hakikat riya” secara lebih mendalam, Imam al-Ghazali
menjelaskan bahwa riya’ berasal dari kata “melihat”, dan sum’ah (mencari
ketenaran melalui ucapan) dari kata “mendengar”. Riya” pada intinya adalah
keinginan untuk memperoleh kedudukan di hati manusia dengan memperlihatkan
sifat-sifat kebaikan. Status dan kedudukan bisa dicari melalui selain ibadah.? Ini
menunjukkan bahwa riya" bukan sekadar hilangnya keikhlasan, melainkan
dorongan psikologis untuk tampil menonjol dan meraih penerimaan sosial. Orang
yang riya’ menampilkan amal baik agar dipuji, bukan karena Allah. Riya’ bisa
terjadi dengan memperlihatkan amal salih kepada orang lain (penglihatan), atau
melalui penyebaran kabar baik tentang amalnya (pendengaran), baik secara
langsung maupun tersirat. Semua ini lahir dari keinginan untuk dipuji, bukan
karena ingin mendekat kepada Allah. Maka, riya’ tidak hanya terbatas pada ibadah,
tapi juga dapat terjadi dalam bentuk-bentuk kebaikan lainnya yang dijadikan
sarana untuk tujuan duniawi. Dalam konteks modern riya’ tidak jauh berbeda
dengan perilaku narsisme. Penelitian mengungkapkan bahwa Narsisme yang
memiliki motivasi berbeda-beda baik emosional dan sosial.?

Apa yang dikemukakan oleh al-Jurjani bahwa riya’ adalah meninggalkan
keikhlasan karena memperhatikan selain Allah.! Di dalamnya terkandung
penyimpangan niat, keterikatan hati pada manusia, dan berpaling dari Allah SWT.
Oleh karena itu, riya’ merupakan penyakit hati yang membutuhkan mujahadah
(kesungguhan) dan pengawasan batin yang terus-menerus. Para salaf sangat takut
terhadap riya’, karena ia merusak niat dan membatalkan amal.

Perlu dicatat bahwa para ulama membatasi istilah riya’ sebagai upaya
meraih kedudukan di hati manusia melalui penampakan amal ibadah. Oleh sebab
itu, sebagian mereka mendefinisikan riya” sebagai memperlihatkan amal kepada
manusia agar mereka melihatnya dan menyangka bahwa ia orang baik. Maka, amal
yang dilakukan bukan karena Allah SWT adalah bentuk yang sangat berbahaya.!?

8 Muhammad ibn Ahmad al-Azhari Al-Harawi, Tahdhib al-Lughah (Beirut: Dar Thya’ at-Turats al-
‘Arabiy, 2001), h. 232

® Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad Al-Ghazali, /hya’ ‘Ulum ad-Din (Beirut: Dar al-Ma‘rifah,
2011), h. 297

10 Joshua D. Miller et al., “Narcissism Today: What We Know and What We Need to Learn,” SAGE
Journal 30, no. 6 (2021): 519-25, https://doi.org/https://doi.org/10.1177/09637214211044109.

' Ali Muhammad Ibn Zein As-Syarif Al-Jurjaniy, Kitab At-Ta'rifat, (Beirut: Dar Al-Kutub Al-
IImiyyah, 1983 M) h. 113

12 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Ali Al-Fayumi, Al-Mishbah al-Munir fi Gharib al-Sharh al-Kabir
(Beirut: Al-Maktabah al-‘Ilmiyyah., 2002).

21
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Dari sini, unsur-unsur riya’ dapat dijelaskan: pelaku riya’ adalah orang yang
menampakkan ibadah tanpa keikhlasan; orang yang dituju adalah manusia yang
diharapkan melihat; objek yang ditampakkan adalah amal kebaikan; dan niat dari
semuanya adalah untuk memperoleh kedudukan di hati manusia.

Riya” juga didefinisikan sebagai memperbagus ibadah secara lahir,
menampakkannya, atau mengabarkannya dengan tujuan agar dilihat dan dipuji
manusia. Ini menegaskan kembali bahwa riya’ pada dasarnya adalah menginginkan
manusia lewat amal ibadah kepada Allah, yaitu mencari kedudukan mereka
dengan memperlihatkan amal baik. Sehingga, pelaku riya” tidak mengarahkan
amalnya untuk mencari ridha Allah, melainkan pujian manusia. Maka rusaklah
keikhlasannya, dan batal amalnya meski ia tak menyadarinya.'> Imam Ibn Hajar al-
‘Asgalani menjelaskan bahwa riya” adalah menampakkan ibadah agar dilihat orang
lain dan ia dipuji. Ini menyoroti inti riya” memperlihatkan ibadah demi pujian,
bukan demi Allah. Bahaya dari riya” bukan terletak pada penampakan ibadah
semata, sebab terkadang seseorang memang menampakkan amal tanpa maksud
riya’. Namun bahayanya terletak pada niat batin dan keinginan untuk dipuji.

Secara bahasa, istilah tafakhur berasal dari akar kata -¢-< (fa"-kha’-ra’) yang
secara umum mengandung makna keagungan dan kebesaran. Kata al-fakhr
bermakna merasa lebih unggul atau membanggakan diri atas orang lain, sedangkan
tafakhur berarti saling membanggakan atau menyombongkan diri. Dalam bahasa
Arab klasik, kata ini sering dikaitkan dengan menyebut-nyebut keutamaan masa
lalu, kebesaran keluarga, atau status sosial. Misalnya, dikatakan: "Fakhartu al-rajula
‘ala sahibihi" yang berarti "Aku merasa lebih unggul dari seseorang dibandingkan
temannya."4

Selain itu, berbagai derivasi dari akar kata ini digunakan wuntuk
menunjukkan sesuatu yang bernilai tinggi atau megah, seperti dalam ungkapan
tsaubun fakir (pakaian mewah) atau naqah fakhar (unta betina yang besar dan
menghasilkan banyak susu). Bahkan kata fakhkhar yang berarti tembikar (keramik)
juga berasal dari akar yang sama karena mengeluarkan suara nyaring saat diketuk,
yang secara metaforis diasosiasikan dengan orang yang suka menyombongkan diri
melalui suara atau penampilan.1

Adapun secara istilah, tafakhur merujuk pada sikap membanggakan diri
terhadap sesuatu yang bersifat eksternal dari diri manusia, seperti harta kekayaan,
status sosial, keturunan, atau prestise. Istilah ini sering kali digunakan secara
sinonim dengan fakhr atau mufakhara dan pemilik sikap ini disebut fakhirr, atau
dalam bentuk hiperbolis fakhii. Al-Qur’an menyebutkan dalam Surat Lugman ayat

13 Ibrahim ibn Sa’d Aba Husain, Mu jam at-Tauhid (Beirut: Dar al-Qobs li an-Nasyr wa at-Taujih,
2014).
14 Ahmad bin Zakaria al-Qazwaini Ibn Faris, Mu jam Magqayis al-Lughah (Mesir: Dar al-Fikr, 1979),
h. 48
15 Husain Yusuf Musa, Al-Ifshah fi Figh al-Lughah (Iran: Markaz Intisyarat, 2000), h. 627
22
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

18: “Sesungguhnya Allah SWT tidak menyukai setiap orang yang sombong dan
membanggakan diri”, yang menunjukkan celaan terhadap perilaku ini karena
menyalahi nilai-nilai kerendahan hati.1®

Dalam konteks kontemporer, istilah tafakhur (flexing), yaitu istilah populer
dalam budaya digital berarti tindakan memamerkan kekayaan, pencapaian, atau
status sosial secara berlebihan. Secara harfiah kata flexing berasal dari bahasa inggris
to flex yang berarti “menegangkan otot”, namun secara sosial, kata ini berkembang
menjadi simbol ekspresi diri yang berlebihan untuk menarik perhatian dan pujian.1”
Sedangkan Menurut Kamus Cambridge, flexing didefinisikan sebagai
“menunjukkan sesuatu yang dimiliki atau dicapai dengan cara yang dianggap
mengganggu atau tidak menyenangkan bagi orang lain”. Fenomena ini lazim
ditemukan di media sosial melalui unggahan yang menampilkan barang-barang
mewah seperti mobil, jam tangan, pakaian berlabel, hingga pencapaian akademik
atau posisi karier. Menariknya, praktik ini tidak terbatas pada kalangan selebritas
atau orang kaya, tetapi juga menjalar ke masyarakat umum yang terdorong untuk
menampilkan kehidupan yang tampak lebih baik dari kenyataan.!8

Dari pemaparan tersebut, dapat disimpulkan bahwa tafakhur tidak hanya
merupakan istilah yang berkaitan dengan kebanggaan atas status, tetapi juga
mengalami perluasan makna dalam dunia modern yang sarat dengan ekspresi
visual dan pengakuan sosial. Pada bagian selanjutnya, akan dikaji bagaimana tafsir
Ibnu ‘Asytr menjelaskan fenomena riya’ dan tafakhur melalui pendekatan
kontekstual terhadap beberapa ayat Al-Qur’an, serta hubungan keduanya sebagai
penyakit hati yang saling berkaitan.

Tafsir Ayat-ayat Tentang Riya dan Tafakhur

Riya’ dan tafakhur (membanggakan diri terhadap orang lain) merupakan dua
penyakit hati yang saling beririsan, sebagaimana tercermin dalam berbagai ayat Al-
Qur’an. Ibn ’Asyﬁr, dalam Tafsir al-Tahrir wa al-Tanwir, memberikan analisis
mendalam atas fenomena ini melalui pendekatan linguistik, sosiologis, dan magasidi
(berbasis tujuan syariat).

Ayat-ayat Tentang Riya
Surat Al-Bagarah (2): 264
A28 5537 23305 U, i 35 Wl 0 4 o T8 53875 1L o8 ol ¥ ale Gl 2L

GopaSTT 3R (5ude 3 4T3 15158 A5 e e Cspunds ¥ Talo 48570 215 45100 o 2053 il 13000 28

16 Abu al-Qasim al-Husain ibn Muhammad Ar-Raghib al-Asfahani, AI-Mufradat fi Gharib al-Qur’an
(Beirut: Dar al-Qalam, 1992).

17 Noor Rojiati, Umi. Afifah, “Analisis Fenomena Flexing: Keterkaitan Antara Gaya Hidup dan
Popularitas,” KOMSOSPOL: Jurnal Komunikasi Sosial dan Politik 4, no. 1 (2024): 38-47,
https://doi.org/htpps://doi.org/10.47637/komsospol.v4il.1211, h. 40

18 Jawade Hafidz, “Fenomena Flexing di Media Sosial dalam Aspek Hukum Pidana,” Jurnal
Cakrawala Informasi 2, no. 1 (2022): 10 — 28, https://doi.org/https://doi.org/10.54066/jci.v2i1.158, H.13

23
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Imam Ibn ‘Asyar dalam menafsirkan firman Allah SWT G, 4G jas ST
T (QS. Al-Baqarah: 264) menjelaskan bahwa huruf "kaf" (seperti) dalam ayat

tersebut berfungsi sebagai hal (penjelas keadaan) yang berkaitan dengan larangan
dalam ayat sebelumnya, yaitu "janganlah kamu merusakkan sedekahmu dengan
menyebut-nyebutnya dan menyakiti (perasaan si penerima)'. Artinya, ayat ini
melarang seseorang untuk menjadi seperti orang yang menafkahkan hartanya demi
pamer kepada manusia.

Menurut Ibn ‘Asydr, orang seperti ini tidak beriman kepada Allah SWT dan
hari akhir, sehingga amalan yang ia lakukan yakni sedekah yang tampak mulia di
mata manusia pada hakikatnya batal karena dilakukan untuk mendapat pujian dari
mereka, bukan karena mengharap ridha Allah SWT. Ia menegaskan bahwa kata
"suI" (orang yang) dalam ayat ini tidak menunjuk pada individu tertentu,

melainkan bersifat umum, mencakup setiap orang yang bersedekah dengan niat
riya. Tujuan dari bentuk perumpamaan ini bukan untuk menetapkan hukum
tertentu, tetapi untuk menggambarkan secara mengerikan keadaan orang yang
berbuat riya dan memperingatkan agar menjauhinya.!®

Senada dengan itu, Imam al-Tabari juga menafsirkan ayat ini dengan
penekanan serupa. Ia menjelaskan bahwa Allah melarang hamba-Nya
membatalkan pahala sedekah mereka dengan menyakiti atau menyebut-nyebut,
sebagaimana amalan orang yang menafkahkan hartanya karena riya menjadi batal.
Al-Tabari menyebut bahwa niat orang ini adalah untuk mendapatkan pujian dan
sanjungan dari manusia seperti disebut sebagai orang yang dermawan dan mulia
padahal ia menyembunyikan niat yang rusak.20

Dari penafsiran Ibn ‘Asyur tersebut, penulis menyimpulkan bahwa riya
merupakan penyakit hati yang sangat membahayakan. Ia mampu merusak amal
saleh yang tampak secara lahiriah, karena motivasi utamanya adalah pencitraan diri
dan pencarian pujian manusia, bukan keikhlasan untuk Allah SWT semata. Maka,
amal seperti itu tidak bernilai di sisi Allah SWT dan bahkan dapat membatalkan
pahala sepenuhnya.
Surat An-Nisa (4): 142

Sl ) T &85 33 lilT Ggpld LAk 515 B55TT ) 5406 1315 i 5 T Dslod el

Imam Ibn ‘Asytr dalam tafsirnya menjelaskan bahwa frasa "C<Gl &t %"
berfungsi sebagai keterangan keadaan (hal) kedua, atau sebagai sifat bagi kata
"Jus" Bisa juga dipahami sebagai kalimat istifnafiyyah (permulaan baru) yang
menjawab pertanyaan yang mungkin muncul dalam benak: Apa yang mendorong

19 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, A¢-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), h 659

20 Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir Ath-Thabari, Jami ‘ al-Bayan fi Ta 'wil al-Qur’an (Mesir: Dar Hijr,
2001), h 24.

24
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

orang-orang munafik untuk melaksanakan salat padahal mereka tidak ikhlas?
Jawabannya adalah bahwa mereka melakukannya semata-mata untuk pamer
kepada manusia. Artinya, mereka menampakkan ibadah salat agar orang lain
mengira bahwa mereka adalah bagian dari golongan orang-orang beriman dan taat.
Ibn “Ashur juga mencermati bahwa kata kerja "( ¢! 22" secara morfologis merupakan
bentuk mufa‘alah, yang biasanya menunjukkan adanya interaksi atau timbal balik.
Namun, dalam konteks ini, maknanya bukan timbal balik namun yang dimaksud
adalah bentuk hiperbolik dari tindakan memperlihatkan yakni menampakkan
sesuatu secara berlebihan. Ini merupakan penggunaan yang umum dalam bentuk
mufa’alah dalam bahasa Arab.?!

Fakhr al-Din al-Razi berpendapat sama dengan Ibn ‘Ashur dalam
menafsirkan firman Allah SWT "G &4 5", Keduanya menegaskan bahwa orang-
orang munafik tidak melaksanakan salat dengan tulus karena Allah, melainkan
melaksanakannya di hadapan manusia untuk menciptakan kesan seolah-olah
mereka adalah orang-orang saleh. Tujuan mereka adalah meraih pujian dari sesama
manusia, bukan mengharapkan ridha Allah SWT. Al-Razi menjelaskan bahwa kata
"0s3 " menunjukkan tindakan menampakkan amal kepada manusia agar mereka
terkesan dan memujinya. Ini sejalan dengan penjelasan Ibn ‘Asytr yang
menekankan bahwa bentuk kata tersebut bermakna hiperbolik, bukan interaktif.?2

Dari penafsiran Ibn ‘ Asyir atas ayat ini, penulis menyimpulkan bahwa riya’
merupakan suatu tindakan di mana seseorang menampakkan ketaatan dan ibadah
di hadapan orang lain demi mendapatkan pujian dan sanjungan, tanpa disertai
keikhlasan kepada Allah SWT. Orang-orang munafik bangkit melaksanakan salat
dalam keadaan malas, karena mereka tidak memiliki ketulusan dalam ibadah
tersebut; mereka melakukannya hanya agar tampak baik di mata manusia.

Surat Al-Ma'un(107): 6
O5éT5 b G

Imam Ibn “Asytr menafsirkan firman Allah SWT: “(;5¢1 " bahwa maknanya
adalah bahwa mereka dengan sengaja menampakkan ibadah mereka di hadapan
manusia agar disangka sebagai orang-orang saleh, padahal kenyataannya tidak
demikian. Tujuan utama mereka hanyalah untuk mendapatkan pujian dan
sanjungan dari orang lain. Oleh karena itu, dalam banyak kesempatan, istilah riya’
sering disandingkan dengan sum’ah, seperti dalam ungkapan: “Si Fulan berbuat
agar dilihat dan didengar kebaikannya,” padahal ia tidak pantas mendapatkannya.

4,

Kata kerja “0s¢1%” berbentuk mufi‘alah, yang dalam konteks ini menunjukkan

makna pengulangan (takarur), karena pelaku riya’ terbiasa mengulang-ulang

2l Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, 4#-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), h. 249

22 Abu Abdullah Muhammad bin Umar Ar-Razi, Mafatih al-Ghaib (Beirut: Dar Thya’ at-Turats al-
‘Arabiy, 2000), 568
25
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

menampakkan amal saleh kepada orang lain agar mendapatkan kesan baik dari
mereka.?

Sementara itu, Imam al-Tabari menafsirkan ayat yang sama dengan
pendekatan yang lebih kontekstual, berfokus pada latar sosial dan sejarah. Ia
menjelaskan bahwa yang dimaksud dengan “0s¢'x” dalam ayat tersebut adalah
kaum munafik pada masa Nabi Muhammad SAW, yaitu mereka yang
menampakkan keislaman namun menyembunyikan kekafiran. Mereka
melaksanakan salat di hadapan kaum Muslimin bukan karena mengharapkan
pahala atau takut akan azab, melainkan karena takut akan hukuman duniawi
seperti pembunuhan atau perbudakan. Tujuan mereka dalam melaksanakan salat
hanyalah untuk menipu kaum Muslimin agar dipercaya sebagai bagian dari
mereka, padahal dalam batin mereka tidak beriman kepada Allah maupun hari
akhir.2

Penulis menemukan bahwa penafsiran Imam al-Tabari berbeda dengan
pandangan Ibn “Ashur mengenai makna riya’. Al-Tabari lebih menekankan bahwa
yang dimaksud dengan “0s#) %" adalah kaum munafik yang melakukan salat hanya
demi keamanan sosial dan politik, bukan untuk memperoleh pujian atau sanjungan.
Sedangkan Ibn ‘Asytr memandang riya’ dari perspektif psikologis dan etis yang
lebih luas—yakni mencakup setiap orang yang melakukan amal bukan karena
Allah, melainkan demi penilaian manusia. Ibn “Ashur juga memberi perhatian pada
dimensi retoris dan linguistik dari bentuk kata kerja tersebut.

Dari penafsiran Ibn ‘Asyur terhadap ayat ini, penulis menyimpulkan bahwa
riya” merupakan penyakit hati yang tercermin dalam perilaku menampakkan
ibadah kepada manusia demi memperoleh pujian dan popularitas. Riya’ sangat erat
kaitannya dengan sum’ah) dan cinta akan penampakan lahiriah, bukan karena
mencari ridha Allah SWT. Bentuk kata kerja “0s#!¥” yang menunjukkan
pengulangan menandakan bahwa perilaku ini telah menjadi kebiasaan bagi
pelakunya. Riya’ merupakan perilaku tercela yang lahir dari kerusakan niat dan
hilangnya keikhlasan.

Ayat-ayat Tentang Tafakhur
Surat Lugman (31): 18

5“’/?.

255ed JIika 8 Lt ¥ T &) Boga (a¥T g (k5 Y5 elBl) 3135 3208 ¥
Ibn “Ashur dalam tafsirnya menjelaskan bahwa firman Allah “Dan janganlah
engkau berjalan di muka bumi dengan angkuh” merupakan bentuk majas kinayah

2 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, 4#-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), h. 664

24 Abu Ja‘far Muhammad ibn Jarir Ath-Thabari, Jami* al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an (Mesir: Dar Hijr,
2001), Juz. 21 h. 166-167.

26
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

yang bermakna larangan terhadap kesombongan dan sikap suka membanggakan
diri, bukan larangan terhadap berjalan dengan perasaan gembira secara harfiah.
Larangan ini mencakup segala bentuk kesombongan, baik melalui ucapan maupun
perbuatan. Adapun firman Allah SWT “Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap
orang yang sombong dan membanggakan diri” menunjukkan bahwa Allah tidak
meridhai siapa pun dari kalangan orang-orang yang sombong dan suka bermegah
diri. Maksud ayat ini bukanlah bahwa Allah SWT tidak menyukai mereka hanya
jika mereka berkumpul sebagai suatu kelompok, melainkan bahwa setiap individu
yang memiliki sifat tersebut tidak mendapatkan kasih sayang-Nya. Ibn ‘Asyir juga
menyinggung aspek kebahasaan dari penggunaan kata “kull” (setiap) dalam
konteks kalimat negatif, dan menjelaskan bahwa maknanya bisa bersifat
menyeluruh atau individual tergantung pada konteks dan indikator kalimat.?

Imam al-Sa’di memperkuat makna yang disampaikan Ibn ‘Asytr dalam
menafsirkan ayat “Dan janganlah engkau berjalan di bumi dengan sombong”,
dengan menyatakan bahwa larangan ini tidak terbatas pada perbuatan berjalan
semata, melainkan mencakup makna yang lebih luas, yaitu larangan bersikap
angkuh, membanggakan diri, dan merendahkan orang lain, baik secara ucapan
maupun tindakan. Kedua mufassir sepakat bahwa Allah SWT tidak menyukai
setiap orang yang memiliki sifat kesombongan dan sikap suka membanggakan diri.
Al-Sa’di juga menambahkan bahwa perilaku ini muncul karena kekaguman
terhadap diri sendiri dan kenikmatan yang dimiliki, serta karena lupa kepada Dzat
yang memberikan nikmat, yang sejalan dengan penekanan Ibn ‘Ashur terhadap
bahaya sifat-sifat tercela ini, karena menunjukkan jauhnya seseorang dari sikap
rendah hati dan ketulusan.?¢

Penulis menyimpulkan dari tafsir Ibn ‘Ashur terhadap ayat ini bahwa
tafakhur termasuk sifat tercela yang dilarang oleh Allah SWT, karena mengandung
makna kesombongan dan merendahkan orang lain, baik melalui ucapan maupun
tindakan, dan tidak terbatas pada berjalan dengan gaya angkuh. Penjelasan beliau
bahwa firman Allah “Sesungguhnya Allah tidak menyukai setiap orang yang
sombong dan membanggakan diri” merupakan bentuk penegasan atas kuatnya
larangan terhadap sifat tafakhur dan betapa dibencinya sifat ini di sisi Allah SWT.
Surat Al-Hadid (57): 20

_ 2
@

o 008 KT i e 8 S5TS J5a9T § 530655 w8 5355 X 5405 cad LT Byl Ll 5202
oAl 438 31 TEAIT 853507 W5 (3 T (6 Bpa3a3 Sl ol e 5358 35 Telad G&0 Ad fatas A8 2
Tafakhur sebagaimana dijelaskan oleh Imam Ibn ‘Asyur dalam tafsirnya
terhadap ayat ini, adalah ucapan seseorang mengenai sifat atau perbuatan dirinya

25 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, 4#-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), Juz. 21 h. 166-167

26 Abdurrahman bin Nasir bin Abdillah As-Sa’di, Yasir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam Al-
Mannan (Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2000), h. 648

27
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

yang ia anggap terpuji, baik keutamaan tersebut benar adanya maupun hanya
berupa klaim belaka. Fakhr adalah penyebutan seseorang terhadap hal-hal yang ia
yakini dapat mendatangkan pujian dan sanjungan. Fakhr bisa bernilai positif jika
yang dibanggakan adalah sifat-sifat yang terpuji menurut syariat atau akal, namun
bisa menjadi tercela apabila kebanggaan itu ditujukan pada sesuatu yang tidak
bernilai menurut agama, bahkan dapat dikategorikan sebagai perbuatan tercela.
Bentuk kata tafakhur yang mengikuti pola tafa’ul menunjukkan bahwa sikap ini
biasanya bersifat timbal balik antara dua pihak atau lebih, sebagaimana
ditunjukkan dalam firman Allah SWT “bainakum” (di antara kalian). Ibn ‘ Asyar juga
menunjukkan bahwa objek kebanggaan berbeda-beda tergantung pada kebiasaan
dan zaman masing-masing manusia; ada yang membanggakan hal-hal terpuji, dan
ada pula yang berbangga dengan hal-hal batil yang sejatinya tidak layak
dibanggakan, bahkan patut dicela seperti berbangga dalam melakukan
kemaksiatan seperti khamr, judi, zina, atau dalam melakukan kezaliman seperti
pembunuhan dan perampasan harta tanpa hak. Sikap seperti ini banyak dijumpai
pada masa dewasa ketika seseorang mulai melakukan tindakan-tindakan yang
dimaksudkan untuk menunjukkan keunggulan dan membanggakan diri. Tafakhur
yang batil seperti ini banyak terjadi di dunia, dan melahirkan sikap pamer, rasa
kagum terhadap diri sendiri, serta menumbuhkan hasad, sehingga menjadi salah
satu manifestasi kerusakan jiwa dan lemahnya iman.?”

Al-Qurtubi memiliki pandangan yang sama Ibn “‘Ashur mengenai tafsir atas
tafakhur, di mana keduanya sepakat bahwa tafakhur merupakan sikap saling
membanggakan diri antar individu, dan sering kali berkaitan dengan hal-hal yang
tidak memiliki nilai dalam syariat seperti keturunan, harta, atau kekuatan. Semua
ini merupakan kebiasaan jahiliah. Keduanya juga sependapat bahwa jenis tafakhur
seperti ini melahirkan kezaliman dan kesombongan, serta merupakan tanda
lemahnya iman dan rusaknya akhlak. Namun, al-Qurtubi berbeda pandangan dari
Ibnu ‘Ashur dalam beberapa rincian; al-Qurtubi membatasi tafakhur pada
keturunan, bentuk fisik, dan kekuatan.® Sedangkan Ibn ‘Asyar memandang
tafakhur secara lebih luas, mencakup kebanggaan terhadap perbuatan maksiat
seperti khamr, judi, dan pembunuhan. Ibn *Ashur juga menekankan bahwa bentuk-
bentuk tafakhur berubah sesuai dengan zaman dan kebiasaan masyarakat, yang
menjadikan analisanya lebih mendalam dari sisi sosial dan edukatif.

Penulis menyimpulkan dari tafsir Ibn ‘Asyar bahwa tafakhur merupakan
manifestasi dari kerusakan jiwa, seperti sikap ujub, hasad, dan lemahnya keimanan,
yang ditampakkan melalui penyebutan keutamaan diri, baik yang nyata maupun

27 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, 4¢-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984).

28 Muhammad ibn Ahmad al-Ansari Al-Qurtubi, Al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an (Cairo: Dar al-Kutub
al-Misriyyah, 1964).
28
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

yang tidak, untuk berbangga di hadapan manusia. Sifat tafakhur (felxing) menonjol
di kalangan influencer dan beberapa pejabat publik yang dapat mempengaruhi
kepercayaan masyarakat.?’

Korelasi Antara Riya dan Tafakhur

Imam al-Ghazali dalam Ihya Ulumuddin membagi riya’ menjadi dua bentuk:
riya’ khafi (tersembunyi) dan riya” jali (terang-terangan).3? Riya’ secara umum
merupakan dorongan batin untuk dilihat, dipuji, dan mendapat pengakuan dari
manusia. Ketika dorongan ini diwujudkan dalam bentuk tampakan lahiriah seperti
memamerkan ibadah atau amal, maka bentuk riya’ tersebut tidak hanya merupakan
riya’, tetapi juga berwujud tafakhur (pamer).

Dengan demikian, dapat dikatakan bahwa tafakhur merupakan ekspresi
lahiriah dari riya’. Riya’ Jali, yang dilakukan dengan sengaja untuk memperoleh
pujian melalui penampakan amal atau ibadah, termasuk ke dalam kategori
tafakhur. Artinya, setiap riya’ jali pasti mengandung unsur tafakhur, karena ia
memerlukan tindakan nyata yang dapat disaksikan oleh orang lain.

Namun demikian, tidak semua bentuk tafakhur merupakan riya’. Seseorang
bisa saja melakukan tafakhur karena dorongan ujub (kekaguman terhadap diri
sendiri) atau takabbur (kesombongan), tanpa niat untuk dilihat atau dipuji oleh
orang lain. Riya” umumnya terbatas dalam ranah ibadah atau kebaikan, sedangkan
tafakhur mencakup ruang yang lebih luas, seperti memamerkan harta, keturunan,
atau kedudukan.

Dari sisi sifatnya, riya’ lebih bersifat batiniah dan tersembunyi, sedangkan
tafakhur bersifat lahiriah dan tampak jelas. Oleh karena itu, hubungan antara
keduanya dapat dipahami dalam kerangka kausalitas sebagai berikut:

Riya' (sebab bathiniah) — Tafakhur (akibat lahiriah).

Akan tetapi, karena tafakhur bisa juga muncul dari motif lain di luar riya’,
maka hubungan kausalitas ini tidak bersifat satu arah dan tidak mutlak. Maka dapat
disimpulkan bahwa Setiap riya’ jali berpotensi melahirkan tafakhur, karena riya’
merupakan niat untuk dipuji, sedangkan tafakhur adalah cara mewujudkan niat
tersebut.

Namun, tidak semua tafakhur berasal dari riya’, sebab ia bisa juga berakar
dari ujub atau kesombongan pribadi.

2 Ali Rachman, Inuriya Verawati, dan M Arli Rusandi, “Understanding ‘flexing’: the impact on
mental health and public trust,” Journal of Public Health 45, no. 4 (2023): 806-807,
https://doi.org/https://doi.org/10.1093/pubmed/fdad088.

30 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, Az-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984).

29
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Aspek Persamaan Antara Riya dan Tafakhur

Salah satu aspek persamaan antara riya' dan tafakhur adalah kesamaan dalam
dorongan psikologis yang menggerakkan pelakunya, yaitu keinginan untuk
mendapatkan perhatian dan pujian dari manusia, bukan karena mengharap wajah
Allah. Hal ini menyebabkan rusaknya niat dan batalnya amal di sisi Allah SWT.
dalam tafsirnya terhadap firman Allah SWT "seperti orang yang menginfakkan
hartanya karena riya kepada manusia" (QS. al-Baqarah: 264) menjelaskan bahwa
pelaku riya' bertujuan menampakkan amalnya demi memperoleh pujian dari
manusia, tanpa niat yang tulus atau keinginan untuk mendapatkan pahala akhirat.
Inilah yang menjadi karakteristik masyarakat jahiliah dalam sedekah. mereka
memberi hanya agar dilihat oleh orang lain. Maka dari itu, sedekah semacam ini
hanya bertujuan untuk memuaskan hasrat dalam jiwa berupa keinginan untuk
meninggikan diri atas orang yang lemah. Hal tersebut menyebabkan sedekahnya
tidak memiliki nilai pahala akhirat, karena dampaknya tidak lebih dari sekadar
memenuhi dorongan psikologis yang rusak.3!

Demikian pula, tafakhur adalah tindakan membanggakan diri terhadap orang
lain dengan apa yang dimiliki berupa sifat-sifat yang disukai, harta benda, atau
amal, dengan tujuan untuk merasa lebih tinggi dari orang lain. Ibn ‘Ashur
menyatakan bahwa fakhr adalah kebanggaan seseorang atas apa yang ia miliki dari
hal-hal yang disukai oleh masyarakat. Maka keduanya riya' dan tafakhur bertemu
dalam satu tujuan utama menarik kekaguman dan pujian dari orang lain. Dari sini
tampak bahwa riya' dan tafakhur memiliki dorongan batin yang sama, yaitu
kecintaan terhadap tampil di hadapan manusia.3?

Salah satu aspek persamaan antara riya’ dan tafakhur adalah kemiripan
dalam bentuk ekspresi lahiriahnya. Keduanya memiliki tampilan luar yang serupa,
yakni menampakkan amal atau sifat-sifat tertentu dengan tujuan memperoleh
kekaguman dan pujian dari manusia, bukan karena keikhlasan kepada Allah SWT.33

Adapun dalam konteks riya’, pelaku riya’ menampakkan amal salehnya di
hadapan manusia bukan untuk mencari pahala dari Allah, melainkan agar dipuji
dan disanjung oleh mereka. Bentuk penampakan ini sering kali bersifat berlebihan,
dengan memperbanyak penampilan amal-amal kebaikan agar dilihat orang lain,
bukan karena Allah, tetapi demi popularitas dan pujian. Hal ini ditegaskan Ibn
‘Asytr dalam penjelasannya bahwa "riya’, dengan dua hamzah, berasal dari kata
ra’a' (melihat), yaitu memperbanyak menampakkan amal baik di hadapan

31 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, Az-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984). Juz. 3 h. 48

32 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, A¢-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), juz. 12 h. 13

33 Muhammad Thahir Ibn ‘ Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), juz. 5 h. 240-241

30
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

manusia." Ia juga menambahkan dalam tafsirnya terhadap firman Allah SWT
"mereka berbuat riya’ kepada manusia" (QS. an-Nisa": 142), bahwa bentuk kata
yurda'tna menunjukkan makna mubalaghah (berlebihan) dalam menampakkan
amal di hadapan manusia, dan tujuan mereka bukanlah beribadah, tetapi
memperoleh keridhaan manusia, bukan keridhaan Ilahi. Dengan demikian, riya’
bertumpu pada menampilkan amal dengan cara yang indah guna menipu
pandangan manusia dan meraih pujian mereka, bukan untuk mencari ridha Allah.

Aspek Perbedaan Antara Riya dan Tafakhur

Riya’ pada dasarnya berkaitan dengan amal ibadah yang seharusnya
diniatkan untuk Allah, seperti shalat dan sedekah Ibn ‘Asytr dalam tafsirnya
terhadap firman Allah SWT: "Sesungguhnya orang-orang munafik itu hendak
menipu Allah, padahal Allah-lah yang menipu mereka. Apabila mereka berdiri
untuk shalat, mereka berdiri dengan malas. Mereka bermaksud riya” di hadapan
manusia, dan mereka tidak mengingat Allah SWT kecuali sedikit sekali" (QS. an-
Nisa: 142), menjelaskan bahwa ayat ini menggambarkan kondisi orang-orang
munafik yang hanya melaksanakan shalat agar dilihat orang lain, dan hampir tidak
mengingat Allah. Ibn ‘Asydr menekankan bahwa bentuk kata yura’tina dalam ayat
ini mengindikasikan adanya intensitas dan pengulangan dalam menampakkan
amal kepada manusia, karena dorongan untuk dipuji dan merasa lebih tinggi dari
mereka.

Sementara itu, tafakhur berbeda dari riya” karena umumnya tidak berkaitan
dengan amal ibadah atau pendekatan diri kepada Allah, melainkan lebih kepada
urusan duniawi seperti harta, jabatan, dan keturunan. Orang yang melakukan
tafakhur menampakkan nikmat atau kedudukan yang dimilikinya untuk merasa
lebih unggul dari orang lain dan merendahkan mereka. Dalam tafsir atas firman
Allah SWT: "Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang sombong dan
membanggakan diri" (QS. an-Nisa": 36), Ibn ‘Ashur menjelaskan bahwa fakhar
adalah orang yang banyak membanggakan dirinya atas apa yang ia miliki, dan
bahwa sikap ini menimbulkan kebencian di hati manusia serta memecah belah
masyarakat. la menyatakan bahwa sikap ini menyalahi nilai ihsan (kebaikan dalam
berinteraksi) karena berangkat dari keangkuhan dan ketidaksantunan yang
menghalangi perdamaian dan kasih sayang sosial.34

Dari sini terlihat bahwa riya’ sering kali terkait dengan amal syar’i seperti
shalat dan sedekah yang ditampakkan untuk pamer, sementara tafakhur berkaitan
dengan penampakan nikmat duniawi dengan tujuan menyombongkan diri. Maka,
perbedaan jenis amal antara keduanya jelas dan mendasar.

3% Muhammad Thahir Ibn ‘ Ashur, At-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984) , Juz. 5 h. 51

31
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Riya’ berujung pada kerusakan niat dan penggelapan hati, karena pelakunya
melakukan amal hanya untuk mendapatkan pandangan manusia, bukan untuk
mencari keridhaan Allah. Hal ini menyebabkan pelaku kehilangan manfaat
spiritual dari ibadah yang dilakukannya. Ibn ‘Asyir dalam tafsirnya terhadap
tirman Allah: "orang-orang yang lalai dari salat mereka, yang berbuat riya™ (QS. al-
Ma’tn: 4-6), menjelaskan bahwa mereka ini tidak mengerjakan salat kecuali karena
riya’. Bila tidak dilihat orang, mereka meninggalkannya. Pada hakikatnya mereka
menampakkan sesuatu yang berbeda dari apa yang ada di dalam hati mereka demi
mendapatkan pujian atas sifat-sifat baik yang sebenarnya tidak mereka miliki.
Keadaan ini menimbulkan bentuk kemunafikan amali yang menghancurkan
keikhlasan dan menjadikan pelaku terperangkap dalam pujian palsu tanpa faedah
spiritual yang nyata.

Adapun tafakhur, dampak spiritualnya adalah membesarkan ego dan
menimbulkan kesombongan jiwa, yang berujung pada sikap takabur dan
meremehkan orang lain. Bahkan bisa berkembang menjadi iri hati dan permusuhan.
Ibn “‘Ashur dalam tafsirnya terhadap firman Allah SWT: "Janganlah engkau
memalingkan wajahmu dari manusia dengan sombong dan jangan berjalan di bumi
dengan angkuh. Sesungguhnya Allah tidak menyukai orang yang sombong dan
membanggakan diri" (QS. Lugman: 18), menjelaskan bahwa fakhtr adalah orang
yang banyak membanggakan dirinya. Allah tidak menyukai orang-orang yang
sombong dan suka membanggakan diri karena mereka menampakkan sifat-sifat
jiwa yang dibenci Allah, serta menghancurkan ikatan kerendahan hati dan kasih
sayang di antara sesama manusia. Dalam tafsirnya atas firman Allah: "dan saling
bermegah-megahan di antara kalian" (QS. al-Hadid: 20), Ibn ‘Asyur menjelaskan
bahwa tafakhur adalah berbicara tentang kelebihan-kelebihan diri, baik yang nyata
maupun palsu, dan hal ini sering kali mengarah pada sikap membanggakan diri
dan rasa kagum terhadap diri sendiri, dua hal yang melahirkan iri hati dan merusak
jiwa. Kebanyakan tafakhur muncul pada masa puncak kekuatan dan akal
seseorang, yaitu ketika merasa berada di puncak kemampuan dan keangkuhan,
yang menjauhkannya dari sifat rendah hati dan tunduk kepada Allah.3

Dengan demikian, jelas bahwa riya” menyebabkan rusaknya amal ibadah,
sedangkan tafakhur menyebabkan munculnya kesombongan yang merusak akhlak
dan hubungan sosial. Keduanya, dengan cara masing-masing, membawa akibat
spiritual yang merusak.

35 Muhammad Thahir Ibn ‘Ashur, 4#-Tahrir wa at-Tanwir (Tunis: Dar at-Tunisiyyah li an-Nasyr,
1984), h. 401-402

32
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis terhadap tafsir Ibn ‘Asyar dalam al-Tahrir wa al-
Tanwir, dapat disimpulkan bahwa riya” dan tafakhur merupakan dua penyakit hati
yang saling berdekatan dalam tujuan dan dampaknya. Keduanya dilandasi oleh
dorongan ingin mendapat perhatian dan pujian manusia, serta sama-sama
menampakkan amal atau kelebihan untuk mencari pengakuan sosial.

Riya" berakar pada amal ibadah yang ditampakkan tanpa keikhlasan,
sedangkan tafakhur berkaitan dengan kebanggaan terhadap harta, kedudukan,
atau prestasi duniawi. Secara spiritual, riya’ merusak keikhlasan dan membatalkan
pahala, sedangkan tafakhur menumbuhkan kesombongan dan permusuhan sosial.

Ibn “Ashur menguraikan fenomena ini secara mendalam dengan pendekatan
kontekstual, menjelaskan bahwa bentuk dan dorongan kedua sifat ini dapat
berubah sesuai zaman dan budaya, namun tetap menjadi indikator utama rusaknya
hati dan lemahnya iman. Oleh karena itu, menghindari riya” dan tafakhur
merupakan bagian penting dari penyucian jiwa dan pembentukan akhlak Islami
yang sejati.

DAFTAR PUSTAKA

Aba Husain, Ibrahim ibn Sa’d. Mu‘jam at-Tauhid. Beirut: Dar al-Qobs li an-Nasyr wa
at-Taujih, 2014.

Al-Asyqor, Umar ibn Sulaiman. Magasid al-Mukallafin fi ma Yuta’abbadu bihi li Rabb
al-"Alamin. kuwait: Maktabah al-Falah, 1981.

Al-Fayumi, Ahmad ibn Muhammad ibn “Ali. Al-Mishbah al-Munir fi Gharib al-Sharh
al-Kabir. Beirut: Al-Maktabah al-‘Ilmiyyah., 2002.

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad. Ihya” ‘Ulum ad-Din. Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 2011.

Al-Harawi, Muhammad ibn Ahmad al-Azhari. Tahdhib al-Lughah. Beirut: Dar lhya’
at-Turats al-"Arabiy, 2001.

Al-Jurjani, Ali Muhammad ibn Zain al-Syarif. al-Ta'rifat. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1983.

Al-Qurtubi, Muhammad ibn Ahmad al-Ansari. Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an. Cairo:
Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1964.

Ar-Raghib al-Asfahani, Abu al-Qasim al-Husain ibn Muhammad. Al-Mufradat fi
Gharib al-Qur’an. Beirut: Dar al-Qalam, 1992.

Ar-Razi, Abu Abdullah Muhammad bin Umar. Mafatih al-Ghaib. Beirut: Dar Thya’
at-Turats al-"Arabiy, 2000.

As-Sa’di, Abdurrahman bin Nasir bin Abdillah. Yasir al-Karim al-Rahman fi Tafsir
Kalam Al-Mannan. Beirut: Muassasah Ar-Risalah, 2000.

33
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025

Ath-Thabari, Abu Ja'far Muhammad ibn Jarir. Jami* al-Bayan fi Ta"wil al-Qur’an.
Mesir: Dar Hijr, 2001.

Hafidz, Jawade. “Fenomena Flexing di Media Sosial dalam Aspek Hukum
Pidana.” Jurnal Cakrawala Informasi 2, no. 1 (2022): 10 - 28.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.54066/jci.v2i1.158.

Hasbi, Rusli. Khalimi, Ahmad. “E-Transaction in Islamic Law and Indonesian
Statutory Law Perspective | (xasll sl s oDl oo 5all () hall (8 g ySIY) 2l
53" JOURNAL FOR ISLAMIC AND ARABIC STUDIES 15, no. 1 (2018):
74-89. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.15408 / zr.v15i1.10119.

Ibn “Ashur, Muhammad Thahir. At-Tahrir wa at-Tanwir. Tunis: Dar at-Tunisiyyah li
an-Nasyr, 1984.

Ibn “Utsaimin, Muhammad ibn Salih. Fath Dhil Jalal wa al-Ikram bi Sharh Bulugh al-
Maram. Beirut: Al-Maktabah al-Islamiyyah, 2006.

Ibn Duraid, Abu Bakr Muhammad ibn Hasan al-Azdiy. Jamharat al-Lughah. Beirut:
Dar al-‘Ilm lil-Malayin, 1987.

Ibn Faris, Ahmad bin Zakaria al-Qazwaini. Mu‘jam Magayis al-Lughah. Mesir: Dar
al-Fikr, 1979.

Masruri, Ahmad. “Ayat-Ayat Flexing Dan Kontekstualisasinya Dalam Kajian
Psikologi: Sebuah Pendekatan Terhadap Fenomena Pamer Dalam Media
Sosial.” Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran dan Keislaman 8, no. 2 (2024): 199-215.

Miller, Joshua D., Mitja D. Back, Donald R. Lynam, dan Aidan G. C. Wright.
“Narcissism Today: What We Know and What We Need to Learn.” SAGE
Journal 30, no. 6 (2021): 519-25.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.1177 /09637214211044109.

Muhaimin, Abdul Wahab Abdul. “Developing Islamic Values in Response to the
Social Dynamics and Technology Advancement | (s daeduY) day yall ad ) 5k
o> Sl il aaianall Sladliny Alail.” Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies
16, no. 1 (2019): 40-57.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.15408 / zr.v16i1.11569.

Musa, Husain Yusuf. Al-Ifshah fi Figh al-Lughah. Iran: Markaz Intisyarat, 2000.

Rachman, Ali, Inuriya Verawati, dan M Arli Rusandi. “Understanding ‘flexing’:
the impact on mental health and public trust.” Journal of Public Health 45, no. 4
(2023): 806-807. https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.1093 / pubmed /fdad088.

Rojiati, Umi. Afifah, Noor. “Analisis Fenomena Flexing: Keterkaitan Antara Gaya
Hidup dan Popularitas.” KOMSOSPOL: Jurnal Komunikasi Sosial dan Politik 4,
no. 1 (2024): 38-47.
https:/ /doi.org/htpps:/ /doi.org/10.47637 / komsospol.v4il.1211.

34
Padilah, Pahrudin, Salim, Arsyad Riya dan Kolerasinya



