
DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

115 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

PENERAPAN HUKUMAN DALAM POLA ASUH OTORITER: DITINJAU 

DARI KAIDAH FIKIH “AL-ḌARAR YUZĀL” 

 

Siti Nur Kholisah  
Pondok Pesantren Darussalam Ciamis 

siti.sitinur2202@gmail.com 
 

Yuli Yasin 
Universitas Syarif Hidayatullah Jakarta 

yuli.yasin@uinjkt.ac.id 
 

Inas Sesya Faihana 
Universitas Syarif Hidayatullah Jakarta 

inas.sesya23@mhs.uinjkt.ac.id  
 
 

Abstract 
Educating and raising children is the responsibility of parents. The parenting style they 
apply has a significant influence on a child’s condition. One such parenting method is the 
authoritarian style, characterized by strict control, rigid discipline, and even the use of 
punishment. This study aims to examine the extent to which punishment is applied in 
authoritarian parenting and to analyze it as a form of harm (mudarat) that must be 
eliminated, based on the Islamic legal maxim “al-ḍarar yuzāl” (harm must be eliminated). 
It highlights the impact of such punishment on children's development from the perspective 
of Islamic law (sharia). The research employs a descriptive-analytical method through a 
literature review, referring to books, scholarly articles, journals, and previous studies 
relevant to the topic. The findings indicate that disproportionate authoritarian parenting 
contradicts the legal maxim al-ḍarar yuzāl (“harm must be eliminated”) because it causes 
both psychological and physical harm to children. Therefore, parents should avoid harmful 
forms of punishment and instead adopt parenting approaches aligned with Islamic values, 
namely democratic and authoritative styles that emphasize positive communication and 
balanced character development without causing detrimental effects. 
Keywords: Punishment, Authoritarian Parenting, Al-Ḍarar Yuzāl Principle 
 

Abstrak 
Mendidik dan mengasuh anak merupakan tanggung jawab orang tua. Pola asuh 
yang diterapkan orang tua sangat berpengaruh pada kondisi anak. Salah satu 
metode pola asuh tersebut adalah otoriter yang ditandai dengan pola asuh yang 
ketat, disiplin yang keras, bahkan penggunaan hukuman. Penelitian ini bertujuan 
untuk mengkaji sejauh mana penerapan hukuman dalam pola asuh otoriter serta 
menganalisisnya sebagai bentuk mudarat yang harus dihilangkan berdasarkan 
kaidah fikih “al-ḍarar yuzāl” (kemudaratan harus dihilangkan). Kajian ini 
menyoroti dampak hukuman terhadap perkembangan anak dalam perspektif 
syariat Islam. Metode yang digunakan adalah deskriptif-analitis dengan 
pendekatan studi kepustakaan melalui telaah buku, artikel ilmiah, jurnal, dan 
penelitian terdahulu yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola asuh 

mailto:siti.sitinur2202@gmail.com
mailto:yuli.yasin@uinjkt.ac.id
mailto:inas.sesya23@mhs.uinjkt.ac.id


DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

116 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

otoriter yang tidak proporsional atau berlebihan bertentangan dengan kaidah fikih 
“al-ḍarar yuzāl” karena menimbulkan kerusakan psikologis dan fisik pada anak. 
Oleh karena itu, orang tua dianjurkan menerapkan pola asuh demokratis atau 
otoritatif yang menekankan komunikasi positif serta pembentukan karakter anak 
secara seimbang. 
Kata Kunci: Hukuman, Pola Asuh Otoriter, Kaidah Al-Ḍarar Yuzāl 
 

PENDAHULUAN 

 Pola asuh anak merupakan tanggung jawab utama kedua orang tua, 

terutama dalam pandangan Islam yang memandang anak sebagai amanah dan 

fitrah yang suci. Setiap anak lahir bagaikan kertas putih yang siap diisi oleh 

pengalaman dan pendidikan yang ia terima. Oleh karena itu, peran orang tua 

sangat krusial dalam membentuk karakter dan kepribadian anak. Dalam psikologi 

perkembangan, pola asuh dipahami sebagai pendekatan yang digunakan orang tua 

dalam membimbing anak, termasuk dalam pemberian aturan, penghargaan, 

hukuman, dan bentuk komunikasi sehari-hari.1 

 Diana Baumrind, seorang psikolog perkembangan, mengklasifikasikan pola 

asuh ke dalam empat jenis, yakni: otoriter (authoritarian), otoritatif (authoritative), 

permisif (permissive), dan pengabaian (neglecting). Di antara keempatnya, pola asuh 

otoriter menjadi fokus utama dalam penelitian ini. Pola ini ditandai dengan kontrol 

ketat, komunikasi satu arah, serta penerapan hukuman yang keras baik secara fisik 

maupun verbal. Dalam praktiknya, pola asuh ini sering kali dianggap sebagai 

bentuk kedisiplinan yang wajar, meskipun berpotensi menimbulkan dampak 

negatif terhadap perkembangan anak.2 

 Fenomena meningkatnya kekerasan terhadap anak menjadi persoalan serius 

di Indonesia. Berdasarkan data dari Sistem Informasi Online Perlindungan 

Perempuan dan Anak (SIMFONI-PPA), tercatat 1.993 kasus kekerasan terhadap 

anak selama Januari–Februari 2024. Komnas PA juga mencatat 3.547 laporan 

kekerasan sepanjang tahun 2023, sementara KPAI mencatat 2.355 pelanggaran hak 

anak pada periode Januari–Agustus 2023. Salah satu kasus yang mencuat adalah 

tindak kekerasan oleh seorang ayah di Bombana, Sulawesi Tenggara, yang 

memukul anaknya dengan kayu demi alasan disiplin. Fakta ini menegaskan bahwa 

masih banyak orang tua yang memahami hukuman secara keliru, tanpa merujuk 

pada nilai-nilai Islam yang menekankan keadilan dan kasih sayang.3 

 
 1 Amri Rusdiana, “BEGINILAH CARA MENDIDIK ANAK DALAM ISLAM SESUAI AL 
QUR’AN DAN HADIST,” rumahzakat, 3 November 2023, https://www.rumahzakat.org/beginilah-
cara-mendidik-anak-dalam-islam-sesuai-al-quran-dan-hadist/. 
 2 M. Fadlillah dan Syifa Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early 
Childhood Development,” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 14, no. 2 (16 Juni 2022): 2127–34, 
https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i2.487. 
 3 Achmad Muchaddam Fahham, “Kekerasan Pada Anak di Satuan Pendidikan [Violence 
Against Children in Educational Units]” (Jakarta, 4 Februari 2024), 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

117 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

 Beberapa kajian sebelumnya telah membahas hubungan antara pola asuh 

otoriter dengan dampak psikologis pada anak. Namun, pembahasan yang secara 

spesifik mengkaitkan pola asuh otoriter dengan kaidah fikih “al-ḍarar yuzāl” masih 

jarang dijumpai. Penelitian ini menawarkan kebaruan dengan mengkaji pola asuh 

otoriter dari perspektif kaidah fikih yang menyatakan bahwa segala bentuk 

kemudaratan harus dihilangkan. 

 Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif yang menggunakan metode 

deskriptif-analitis dengan pendekatan studi kepustakaan. Data dikumpulkan 

melalui kajian literatur berupa buku, artikel jurnal, dan data dokumentasi kasus 

yang relevan. Data tersebut diolah dengan metode analisis sintetis naratif yang 

menyatukan informasi dari berbagai literatur kemudian memaparkannya secara 

sistematis. 

 Fokus penelitian ini diarahkan pada upaya memahami bagaimana bentuk-

bentuk hukuman diterapkan dalam pola asuh otoriter serta bagaimana 

konsekuensi hukuman tersebut terhadap perkembangan anak. Selain itu, penelitian 

ini juga berupaya menganalisis sejauh mana penerapan hukuman dalam pola asuh 

otoriter selaras atau justru bertentangan kaidah fikih “al-ḍarar yuzāl” yang 

menekankan pentingnya penghilangan segala bentuk kemudaratan.  

 Adapun tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis praktik hukuman 

dalam pola asuh otoriter dan menilai sejauh mana praktik tersebut bertentangan 

dengan prinsip “al-ḍarar yuzāl” dalam fikih Islam. 

 Melalui kajian ini, penulis berharap dapat memberikan kontribusi ilmiah 

dalam memperkaya wacana pendidikan Islam, khususnya dalam hal penanaman 

nilai keadilan dan kasih sayang dalam pola asuh. Hasil penelitian ini diharapkan 

menjadi acuan praktis bagi orang tua, pendidik, serta pemerhati anak dalam 

menerapkan pola pengasuhan yang efektif dan sejalan dengan prinsip syariah yang 

menjunjung kemanusiaan. 

PEMBAHASAN 

Definisi dan Penjelasan tentang Ḍarar serta Jenis-Jenisnya 

 Konsep ḍarar atau kemudaratan memiliki kedudukan penting dalam 

pembahasan fikih Islam, khususnya dalam konteks hubungan sosial, penegakan 

hukum, dan perlindungan terhadap hak individu. Dalam penelitian ini, 

pembahasan mengenai ḍarar menjadi fondasi utama untuk memahami bagaimana 

penerapan hukuman dalam pola asuh otoriter dapat dinilai melalui kaidah “al-

ḍarar yuzāl” (kemudaratan harus dihilangkan). Untuk itu, pemahaman mendalam 

terhadap pengertian ḍarar cakupannya, serta pembagian jenis-jenisnya sangat 

penting sebelum masuk ke dalam analisis aplikatif pola pengasuhan. 

 
https://berkas.dpr.go.id/pusaka/files/isu_sepekan/Isu Sepekan---I-PUSLIT-Februari-2024-
190.pdf. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

118 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

 Secara etimologis, kata ḍarar berasal dari bahasa Arab yang bermakna ba 

Menurut istilah, para ulama mendefinisikan ḍarar sebagai segala bentuk gangguan, 

bahaya, atau penyerangan terhadap hak seseorang, baik fisik ataupun nonfisik. 

Hak tersebut mencakup keselamatan jasmani, kehormatan diri, harta benda, 

ataupun kedudukan sosial. Apabila kerugian tersebut terjadi tanpa alasan syar‘i, 

maka ia dikategorikan sebagai ḍharar yang wajib dicegah atau dihilangkan.4 

 Kaidah “al-ḍarar yuzāl” menegaskan bahwa penghilangan ḍarar tidak boleh 

dilakukan dengan cara yang melanggar syariat atau menimbulkan kerusakan yang 

lebih besar.5 Dengan kata lain, prinsip menghilangkan kemudaratan harus tetap 

berada dalam koridor maqāṣid al-sharī‘ah, yakni menjaga maslahat dan menolak 

mafsadat.6 

 Kaidah “al-ḍarar yuzāl” juga merupakan salah satu dari tiga pendekatan 

besar syariat dalam menangani kemudaratan. Pertama, adalah pencegahan 

sebelum terjadinya kerusakan, sebagaimana tercermin dalam kaidah “lā ḍarar wa lā 

ḍirār” yang berasal dari hadits Nabi صلى الله عليه وسلم. Kedua, penghapusan kerusakan setelah ia 

terjadi, yang diatur oleh kaidah “al-ḍarar yuzāl”. Ketiga, apabila kerusakan tidak 

dapat dihilangkan secara sempurna, maka diterapkan kaidah “al-ḍarar yudfa‘ bi-qadr 

al-imkān”—yang menekankan pentingnya meminimalisir dampak semaksimal 

mungkin.7 

 Dalam praktiknya, ḍarar diklasifikasikan menjadi dua kategori utama. 

Pertama adalah ḍarar bi al-ḥaqq, yakni kemudaratan yang dibenarkan oleh hukum 

syariat, seperti penerapan hukum potong tangan bagi pencuri, Dalam hal ini, 

meskipun secara lahiriyah merugikan individu, namun secara substantif 

merupakan bentuk keadilan dan penegakan hak, sehingga tidak termasuk ḍarar 

yang dilarang oleh kaidah. Kedua adalah ḍarar bi ghayr al-ḥaqq, yakni segala bentuk 

tindakan yang merugikan pihak lain tanpa alasan syar‘i yang sah, seperti 

menyakiti, mencela, merampas hak milik, atau mencemarkan nama baik. Inilah 

jenis ḍharar yang ditolak dalam Islam dan yang menjadi objek utama dari kaidah 

“al-ḍarar yuzāl.”8 

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa kaidah “al-ḍarar yuzāl” tidak 

menolak seluruh bentuk hukuman atau konsekuensi sosial. Justru kaidah ini hadir 

 
 4 Wildan Jauhari, Kaidah Fikih; Adh-Dhararu Yuzal (Jakarta Selatan: Rumah Fiqih 
Publishing, 2018), 6, 
https://opac.atmaluhur.ac.id/uploaded_files/temporary/DigitalCollection/ZTliYzAxM2VmNG
U5OTkzZTdjZmI2M2UxZmFjMmMzZDVhNTA1MTRhZg==.pdf. 
 5 Jalāl al-Dīn ‘Abd al-Raḥmān Al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā‘id wa Furū‘ Fiqh al-
Syāfi‘iyyah (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983), 87. 
 6  ‘Alā’ al-Dīn Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Sulaimān al-Mardāwī al-Dimasyqī al-Ṣāliḥī Al-Ḥanbalī, 
Al-Taḥbīr Syarḥ al-Taḥrīr fī Uṣūl al-Fiqh (Riyadh: Maktabah al-Rusyd, 2000), vol. 8, 3846. 
 7 Aḥmad ibn al-Syaikh Muḥammad Al-Zarqā, Syarḥ al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah (Damaskus: Dār 
al-Qalam, 1989), 166. 
 8 Muḥammad Ḥasan ‘Abd Al-Ghaffār, Al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah bayna al-Aṣālah wa al-Tawjīh, 
n.d, vol. 10, 6. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

119 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

sebagai penyeimbang untuk memastikan bahwa tindakan yang diambil tidak 

zalim, sewenang-wenang, atau tanpa landasan hukum. Dalam konteks pengasuhan 

anak, kaidah ini menjadi parameter dalam menilai apakah hukuman yang 

diberikan oleh orang tua termasuk ḍarar bi al-ḥaqq yang mendidik, atau justru ḍarar 

bi ghayr al-ḥaqq yang berujung menyakiti anak. Oleh karena itu, pemahaman 

mendalam terhadap kaidah penting agar praktik pengasuhan agar tetap berada 

dalam koridor kasih sayang, keadilan, dan kemaslahatan sebagaimana 

diamanatkan dalam syariat Islam. 

Urgensi dan Keutamaan Kaidah “Al-Ḍarar Yuzāl” 

Kaidah “al-ḍarar yuzāl” memiliki kedudukan yang agung dalam hukum 

Islam. Para ulama sepakat bahwa kaidah tersebut merepresentasikan nilai syariat 

Islam yang menjunjung tinggi keadilan, kasih sayang, dan perlindungan terhadap 

hak individu. Oleh karena itu, keberadaan kaidah ini mencerminkan rahmat Islam 

dalam menjaga maslahat dan mencegah mafsadat yang mengancam tatanan sosial 

maupun pribadi. 

Pentingnya kaidah ini juga ditegaskan oleh al-Mardāwī al-Ḥanbalī, seorang 

ulama terkemuka dalam mazhab Hanbali. Ia menyatakan bahwa kaidah ini bisa 

mencakup setengah dari keseluruhan hukum Islam. Hal ini karena syariat Islam 

pada dasarnya bertujuan untuk dua hal besar: menarik kemaslahatan dan menolak 

kemudaratan. Kaidah “al-ḍarar yuzāl” beroperasi dalam ranah yang kedua, yaitu 

menghilangkan mafsadat. Lebih jauh, al-Mardāwī menyatakan bahwa seluruh 

prinsip maqāṣid al-syarī‘ah—yaitu perlindungan terhadap lima hal pokok: agama, 

jiwa, keturunan, harta, dan kehormatan—pada dasarnya termasuk dalam cakupan 

kaidah ini.9 Dari sinilah lahir pengakuan bahwa seluruh syariat Islam secara 

keseluruhan bisa dirujukkan kepada kaidah ini. Ia bukan hanya mewakili sebagian 

fikih, tetapi menjadi prinsip sentral dalam keseluruhan struktur hukum Islam. 

Landasan Kaidah “Al-Ḍarar Yuzāl” 

 Kaidah “al-ḍarar yuzāl” (kemudaratan harus dihilangkan) bukanlah prinsip 

yang berdiri sendiri tanpa landasan, melainkan merupakan hasil istinbāṭ para 

ulama dari berbagai dalil syar‘i yang kokoh dan menyeluruh. Pengharaman segala 

bentuk kemudaratan dalam Islam ditegaskan melalui dalil naqli dan aqli. Dalil 

naqli merupakan dalil yang bersumber dari wahyu Allah Swt, yaitu Al-Qur’an dan 

hadis. Adapun dalil ‘aqli adalah dalil yang bersumber dari akal.10 

 Ayat-ayat dalam Al-Qur’an secara eksplisit melarang praktik yang 

mengandung unsur ḍarar dalam berbagai aspek kehidupan. Dalam Surah Al-

Baqarah ayat 231, Allah melarang para suami menahan istri-istri mereka dalam 

 
 9 Al-Ḥanbalī, Al-Taḥbīr Syarḥ al-Taḥrīr fī Uṣūl al-Fiqh, vol.8, 3846 . 
 10 Rahma Indina Harbani, “Mengenal Dalil Naqli dan Dalil Aqli, Begini Lho Bedanya,” 
detik.com, 25 September 2021, https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5739051/mengenal-
dalil-naqli-dan-dalil-aqli-begini-lho-bedanya. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

120 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

masa ‘iddah dengan niat menyakiti: “wa lā tumsikūhunna ḍirāran li ta‘tadū” (dan 

janganlah kamu pertahankan mereka untuk memberi mudarat sehingga kamu 

melampaui batas). Menurut para mufassir seperti Ibnu ‘Abbās, Mujāhid, Qatādah, 

dan lainnya, ayat ini turun berkaitan dengan praktik suami yang menceraikan 

istrinya lalu merujuknya kembali hanya untuk menunda kebebasannya menikah 

dengan orang lain, sebuah bentuk ḍarar yang jelas dilarang. Dalam ayat lain, Allah 

berfirman: “lā tuḍārra wālidatun bi waladihā” (Al-Baqarah: 233), yang melarang ibu 

menyakiti ayah anaknya dengan menolak menyusui tanpa alasan yang dibenarkan. 

 Ayat lain dalam Surah An-Nisā’ ayat 12 menyatakan: “ghayra muḍārr”, yaitu 

larangan memberi wasiat yang menyusahkan ahli waris. Dalam Surah At-Taubah 

ayat 107, Allah mengecam orang-orang yang mendirikan masjid dengan niat ḍirār 

(memecah belah kaum muslimin). Juga dalam Surah Al-Ḥajj ayat 78 disebutkan 

bahwa “mā ja‘ala ‘alaykum fī al-dīn min ḥaraj” (Dia tidak menjadikan dalam agama 

ini kesempitan). Semua hal ini menunjukkan bahwa Islam bertujuan mengangkat 

kesulitan dan mencegah kerugian, sejalan dengan esensi kaidah “al-ḍarar yuzāl.”11 

 Adapun dalil akal, para ulama ushul seperti Abū al-Ḥusain al-Baṣrī dan 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī menegaskan bahwa akal sehat manusia menerima logika 

penghilangan kerugian dan perlunya mendatangkan manfaat. Apa yang dianggap 

buruk dan merusak dalam akal sehat, juga akan dinilai demikian dalam syariat. 

Oleh karena itu, prinsip “al-ḍarar yuzāl” bukan hanya bersifat syar‘i, tetapi juga 

rasional dan selaras dengan fitrah manusia.12 

 Dari keseluruhan dalil di atas, baik dari Al-Qur’an, hadis Nabi صلى الله عليه وسلم, ataupun 

logika akal, semua mengarah pada satu kesimpulan yang kokoh: bahwa segala 

bentuk ḍarar harus dihindari dan dihapuskan. Hal ini memperkuat kedudukan 

kaidah “al-ḍarar yuzāl” sebagai prinsip universal dalam syariat Islam yang tidak 

hanya berlaku dalam ranah ibadah, tetapi juga dalam muamalah, termasuk di 

antaranya pola pengasuhan anak dan pendidikan dalam keluarga. 

Konsep Pola Asuh Anak dalam Pemikiran Barat dan Jenis-Jenisnya 

Dalam kajian psikologi modern, pembahasan mengenai pola asuh anak telah 

mengalami perkembangan yang signifikan. Salah satu tokoh paling berpengaruh 

dalam studi ini adalah Diana Baumrind, seorang psikolog dari University of 

California, Berkeley, Amerika Serikat. Melalui penelitiannya pada tahun 1967, 

Baumrind menjelaskan bahwa pola asuh merupakan bentuk dari kontrol orang tua 

terhadap anak, yaitu bagaimana orang tua mengarahkan, membimbing, dan 

mengatur anak-anak mereka dalam menjalani proses tumbuh-kembang menuju 

 
 11 ‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Kaṡīr Al-Dimasyqī, Tafsīr al-Qur’ān al-
‘Aẓīm (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), 475. 
 12 Abū ‘Abd Allāh Muḥammad ibn ‘Umar ibn al-Ḥasan ibn al-Ḥusayn al-Taimī Al-Rāzī, 
Mafātīḥ al-Ghayb (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 2000), vol. 11, 140. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

121 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

kedewasaan. Berdasarkan hasil penelitiannya, Baumrind mengklasifikasikan pola 

asuh ke dalam empat jenis utama: pola asuh otoriter, otoritatif, permisif, dan abai.13 

Selain empat kategori yang ditetapkan oleh Baumrind, berkembang pula 

pola asuh kelima yang disebut pola asuh demokratis, yang dipengaruhi oleh 

pemikiran pendidikan progresif. Tokoh utamanya adalah John Dewey, seorang 

filsuf dan pendidik asal Amerika Serikat.14 

Pola asuh otoriter dicirikan oleh kontrol yang sangat ketat dari orang tua, 

disertai minimnya kehangatan emosional. Dalam pola ini, orang tua menuntut 

kepatuhan mutlak dari anak tanpa memberikan kesempatan untuk berdialog atau 

menyampaikan pendapat. Hukuman sering kali digunakan sebagai alat utama 

untuk menegakkan disiplin, yang menjadikan relasi antara orang tua dan anak 

bersifat satu arah dan kaku.15 

Pola asuh otoritatif menampilkan keseimbangan antara ketegasan dan 

kelembutan. Orang tua dengan gaya ini menerapkan aturan yang jelas, namun 

tetap hangat dan komunikatif. Mereka mendorong kemandirian anak, namun tetap 

memberi bimbingan yang rasional. Penelitian menunjukkan bahwa gaya ini sangat 

mendukung perkembangan sosial, emosional, kognitif anak.16 

Sementara itu, pola asuh permisif memberikan kebebasan yang hampir 

tanpa batas kepada anak, dengan minimnya aturan atau batasan tegas. Akibatnya, 

anak cenderung menunjukkan perilaku impulsif, agresif, dan kesulitan dalam 

mengontrol diri.17 

Adapun pola asuh abai adalah pola di mana orang tua menunjukkan 

ketidakpedulian terhadap kebutuhan, aktivitas, dan emosi anak. Anak dibiarkan 

tumbuh tanpa arahan, pengawasan, atau dukungan emosional. Pola ini berdampak 

negatif terhadap aspek kognitif, emosional, sosial, dan perilaku anak, termasuk 

rendahnya kepercayaan diri dan pengendalian diri.18 

Terakhir, pola asuh demokratis ditandai oleh komunikasi terbuka antara 

orang tua dan anak. Aturan dibentuk melalui kesepakatan bersama, dan anak 

dilibatkan dalam proses pengambilan keputusan. Dalam pola ini, hukuman tidak 

digunakan sebagai bentuk dominasi atau ketakutan, tetapi sebagai sarana 

pendidikan untuk menumbuhkan kesadaran dan tanggung jawab. Pola ini 

 
 13 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 
 14 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 
 15 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 
 16 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 
 17 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 
 18 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

122 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

mendorong anak untuk menghargai pendapat orang lain serta belajar memahami 

konsekuensi atas tindakannya sendiri.19 

kelima pola asuh tersebut memiliki karakteristik dan dampak tersendiri 

terhadap perkembangan anak. Namun, penelitian ini secara khusus memfokuskan 

pada pola asuh otoriter, terutama dalam aspek penerapan hukuman yang 

menyertainya. Penelitian akan mengkaji bentuk-bentuk hukuman dalam pola 

tersebut dan menilai relevansinya dalam perspektif fikih, khususnya melalui 

kaidah “al-ḍarar yuzāl.” Kajian lebih mendalam akan disajikan dalam pembahasan 

berikutnya. 

Konsep Pola Asuh Anak Otoriter (Authoritarian Parenting) 

Pola asuh otoriter merupakan salah satu bentuk pendekatan orang tua 

terhadap anak yang dicirikan oleh kontrol ketat, ekspektasi tinggi, dan minimnya 

respons emosional positif. Menurut Jay Belsky, seorang psikolog anak asal Amerika 

Serikat, pola asuh merupakan proses interaktif antara orang tua dan anak yang 

bertujuan menciptakan pengaruh timbal balik. Dalam tahap perkembangan anak 

menuju kedewasaan, pola asuh dipahami sebagai proses hubungan yang terus 

berkembang antara kedua belah pihak.20 

Ciri utama pola asuh otoriter adalah tingginya tuntutan orang tua terhadap 

anak, namun tidak diimbangi dengan dukungan emosional yang hangat. Orang tua 

yang menerapkan pola ini cenderung memaksakan kehendak mereka, menuntut 

ketaatan mutlak dari anak, dan sangat membatasi kebebasan berpikir maupun 

bertindak dari anak. Berdasarkan penelitian Diana Baumrind dan tokoh lain, pola 

ini dikenal kaku, minim kasih sayang, serta lebih mengandalkan hukuman 

daripada bimbingan. Hubungan antara orang tua dan anak bersifat hierarkis dan 

tidak dialogis, sehingga anak jarang diberi ruang untuk menyampaikan 

pendapatnya atau melakukan negosiasi.21 

Dalam konteks ini, orang tua cenderung menerapkan gaya komunikasi satu 

arah yang bersifat memaksa. Anak dipaksa menaati perintah tanpa kompromi, dan 

ketika melanggar, mereka akan langsung menerima hukuman yang keras. Pola ini 

sering disebut sebagai pola hubungan vertikal, di mana orang tua berada di posisi 

dominan penuh. Untuk mempertahankan kontrol, digunakan berbagai cara seperti 

ancaman, kemarahan, paksaan, bahkan hukuman fisik dan emosional. Pola ini juga 

dicirikan oleh tidak adanya keterbukaan dan kesiapan orang tua untuk berdiskusi 

dengan anak. Mereka lebih fokus pada kepatuhan daripada kemandirian, sehingga 

 
 19 M.Sos Dika Sri Pandanari, S.Fil., “John Dewey dan Pendidikan Progresif,” Binus University 
Carachter Buliding Development Center, 4 Juli 2022, https://binus.ac.id/character-
building/2022/07/john-dewey-dan-pendidikan-progresif/. 
 20 J. Brooks, The Process of Parenting (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 11. 
 21 Fadlillah dan Fauziah, “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on Early Childhood 
Development.” 2132. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

123 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

anak tumbuh tanpa kepercayaan diri, cenderung menarik diri, dan kurang 

inisiatif.22 

Lebih jauh, karakteristik pola asuh otoriter dijelaskan oleh Siswanto dalam 

bukunya Anak di Persimpangan Perceraian. Di antaranya, orang tua dalam pola ini 

cenderung fokus mencari kesalahan anak dan memberinya hukuman. Mereka tidak 

memberi toleransi terhadap kesalahan, karena percaya bahwa hukuman akan 

membuat anak menjadi pribadi yang lebih baik. Aturan yang dibuat bersifat mutlak 

dan tidak dapat dinegosiasikan. Anak yang menyampaikan pendapat berbeda 

dianggap membangkang, dan ketidakpatuhan langsung dikaitkan dengan sikap 

durhaka. Disiplin diterapkan secara ketat, dengan ekspektasi tinggi dan nyaris 

tanpa toleransi terhadap kekurangan. Orang tua meyakini bahwa semua keputusan 

yang mereka buat adalah untuk kebaikan anak, dan anak wajib menerimanya tanpa 

protes.23 

Bentuk-Bentuk Hukuman dalam Pola Asuh Otoriter 

Dalam konteks pendidikan anak, hukuman merupakan salah satu sarana 

yang digunakan untuk membentuk perilaku. Dalam definisi fikih, hukuman 

dimaknai sebagai balasan yang ditetapkan demi kepentingan masyarakat atas 

pelanggaran terhadap perintah syariat. Tujuan utama dari penerapan hukuman 

adalah memperbaiki akhlak manusia, melindunginya dari kerusakan, 

menyelamatkannya dari kejahilan, serta mengarahkannya pada jalan kebenaran 

dan ketaatan.24  

Jenis-jenis hukuman yang digunakan dalam pola asuh otoriter mencakup 

hukuman fisik, verbal, dan psikologis. Ketiganya memiliki dampak yang signifikan 

terhadap perkembangan mental dan emosional anak. Oleh karena itu, penting 

untuk memahami jenis-jenis hukuman tersebut agar penerapannya tidak 

melampaui batas etis dan syar‘i. 

Hukuman fisik mengacu pada penggunaan kekuatan tubuh dengan tujuan 

memberikan rasa sakit atau ketidaknyamanan agar anak tidak mengulangi 

kesalahan. Bentuknya bisa berupa pukulan, cubitan, atau tamparan. Dalam banyak 

kasus, bentuk hukuman ini dilakukan tanpa mempertimbangkan dampaknya 

terhadap kondisi psikologis anak. Meskipun dimaksudkan untuk mendisiplinkan, 

 
 22 Niḍāl Ḥamīd Al-Musawī, “Asālīb al-Tansyi’ah al-Khāṭi’ah wa ‘Alāqatuhā bi al-Tafkīr al-
Ibtikārī li Ṭifl Mā Qabla al-Madrasa,” Ḥawliyāt Ādāb Universitas ‘Ain Syams 43 (2015). 
 23 Fifi Alfiah, Martini, dan Nova Scorviana, “Pola Asuh Permisif Orangtua Tunggal Pada 
Remaja Yang Kecanduan Game Online Di Rt 05 Dan Rt 11 Pancoran Barat,” Jurnal Sosial Dan 
Humaniora 2, no. 1 (12 Agustus 2024): 297–315, 
https://jurnalistiqomah.org/index.php/arima/article/view/2070?articlesBySameAuthorPage=18
. 
 24 Abd al-Qādir ‘Ūdah, Al-Tasyri‘ al-Jinā’ī al-Islāmī Muqāranan bi al-Qānūn al-Waḍ‘ī (Beirut: 
Dār al-Kātib al-‘Arabī, n.d.), vol. 1, 609. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

124 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

pendekatan ini justru bisa menimbulkan rasa takut dan dendam yang 

berkepanjangan.25 

Sementara itu, hukuman verbal merupakan hukuman yang dilakukan 

melalui ucapan. Kata-kata yang menjatuhkan harga diri anak seperti celaan, 

makian, atau sebutan negatif dapat melukai perasaannya dan membentuk citra diri 

yang buruk. Orang tua sering tidak menyadari bahwa kalimat seperti “kamu 

bodoh,” “kamu cerewet,” atau “kamu tidak tahu malu” jika diulang-ulang dapat 

tertanam dalam benak anak dan memengaruhi kondisi emosionalnya dalam jangka 

panjang. Bahkan, membandingkan anak dengan orang lain atau mengejek bentuk 

fisiknya juga tergolong sebagai bentuk kekerasan verbal.26 

Jenis hukuman ketiga adalah hukuman psikologis. Meskipun tidak 

menimbulkan luka fisik, dampaknya sering kali lebih dalam. Hukuman ini 

menyerang kondisi emosional anak melalui tekanan, rasa takut, pengabaian, atau 

bahkan pengucilan. Salah satu bentuk hukuman ini adalah isolasi sosial, seperti 

tidak mengajak bicara, melarang bermain dengan teman, atau menjauhkan anak 

dari kegiatan keluarga. Bentuk lainnya termasuk tidak memberikan perhatian saat 

anak sakit, tidak memenuhi kebutuhan emosionalnya, atau bersikap dingin saat 

anak membutuhkan dukungan. Semua ini dapat menimbulkan rasa cemas, 

tertekan, bahkan memicu gangguan psikologis jangka panjang.27 

Meski hukuman dimaksudkan sebagai sarana mendidik dan membentuk 

karakter, ia harus diberikan dengan cara yang tepat dan tidak berlebihan. Dalam 

Islam, mendidik dengan kasih sayang lebih diutamakan dibandingkan dengan 

ancaman atau hukuman. Jika anak berbuat salah, maka hendaknya diberikan 

nasihat terlebih dahulu. Jika kesalahan berulang, barulah dihukum dengan cara 

yang lembut dan tersembunyi dari publik, agar anak tidak merasa terhina atau 

kehilangan rasa aman. Tujuan hukuman bukanlah balas dendam, melainkan 

perbaikan perilaku secara berkesinambungan.28 

Orang tua hendaknya tidak menerapkan pola asuh otoriter secara membabi 

buta. Hukuman haruslah diberikan secara bertahap dan proporsional, sesuai 

dengan konteks dan tingkat kesalahan. Memberi nasihat dan menegur secara 

 
 25 Kristel Alla, “What does the evidence tell us about physical punishment of children?,” 
Australian Institute of Family Studies, 18 Agustus 2021, https://aifs.gov.au/resources/short-
articles/what-does-evidence-tell-us-about-physical-punishment-children. 
 26 Syukurman, Syamsu A. Kamaruddin, dan Arlin Adam, “KEKERASAN VERBAL 
TERHADAP ANAK (STUDI FENOMENOLOGI DI KELURAHAN PATTINGALLOANG 
KECAMATAN UJUNG TANAH KOTA MAKASSAR),” EDU SOCIATA ( JURNAL PENDIDIKAN 
SOSIOLOGI) 6, no. 1 (25 Juni 2023): 197–204, https://doi.org/10.33627/es.v6i1.1167. 
 27 Azhar Pagala, Muhammad Izhar, dan Athi’ Maulaya, “Kekerasan Orang Tua dalam 
Upaya Mendidik Anak: Studi Komparatif Antara Hukum Islam dan Undang-Undang,” Mitsaq: 
Islamic Family Law Journal 3, no. 1 (Januari 2025): 39–41, 
https://doi.org/https://doi.org/10.21093/jm.v3i1.8790. 
 28 Muhammad ibn Syakir Al-Syarif, Naḥwa Tarbiyah Islāmiyyah Rāsyidah min al-Ṭufūlah Ḥattā 
al-Bulūgh (Arab Saudi: Dār ‘Ālam al-Kutub, 2006), 59. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

125 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

verbal lebih layak dijadikan pendekatan awal. Jika hukuman fisik memang harus 

diterapkan, maka itu harus menjadi langkah terakhir dan dilakukan tanpa 

menyakiti secara fisik atau emosional.29 

Dampak Penerapan Hukuman dalam Pola Asuh Otoriter terhadap Anak 

Pola asuh otoriter, terutama jika disertai dengan penerapan hukuman yang 

keras dan tidak proporsional, memiliki potensi besar untuk menimbulkan dampak 

negatif terhadap perkembangan anak. Berbagai studi menunjukkan bahwa pola 

asuh seperti ini dapat melahirkan luka fisik, gangguan psikologis, serta hambatan 

dalam perkembangan sosial dan emosional anak. Dampak ini tidak hanya bersifat 

jangka pendek, tetapi bisa berlanjut hingga masa remaja bahkan dewasa. 

Secara fisik, anak dapat mengalami rasa sakit yang intens, cedera jangka 

panjang, bahkan dalam kasus ekstrem, kematian. Tidak hanya itu, tekanan biologis 

kronis akibat hukuman fisik juga dapat memicu berbagai penyakit serius seperti 

kanker, penyakit jantung, migrain, hingga obesitas pada usia dewasa. Trauma 

biologis semacam ini bisa berakar dari lingkungan keluarga yang represif dan 

penuh tekanan.30 

Secara emosional, anak-anak yang tumbuh dalam pola asuh otoriter sering 

menunjukkan rendahnya tingkat kebahagiaan serta hilangnya rasa percaya diri. 

Ketakutan akan kesalahan membuat anak sulit mengekspresikan diri, 

menimbulkan kecanggungan sosial, dan menurunkan kemampuan adaptasi. 

Dalam jangka panjang, hal ini dapat menghambat perkembangan emosional serta 

mengikis harga diri anak.31 

Dalam aspek sosial, anak-anak yang sering dihukum keras cenderung 

kesulitan dalam membangun keterampilan sosial yang sehat. Mereka menjadi 

pemalu, takut berbicara, enggan bersosialisasi, dan lebih mudah menjadi sasaran 

perundungan di sekolah. Sebaliknya, sebagian anak justru menginternalisasi 

kekerasan dari orang tua, dan mengekspresikannya melalui perilaku agresif 

terhadap teman sebayanya.32 

Penelitian yang dilakukan oleh Hestina menunjukkan bahwa mayoritas 

pelaku bullying berasal dari latar belakang keluarga dengan pola asuh otoriter. 

Anak meniru pola kekerasan yang dilakukan orang tuanya, dan menggunakannya 

sebagai cara untuk mendominasi orang lain di luar rumah.33 

 
 29 Yasmina Ketfi, “Asālīb Tarbiyat al-Ṭifl fī al-Usrah min Manẓūr Islāmī,” Universitas 
Muḥammad Būḍiyāf: Majallat al-Buḥūṯ al-‘Ilmiyyah 18, no. 1 (2021): 95. 
 30 World Health Organization, “Corporal Punishment of Children and Health,” 2025, 
Diakses 16 Mei 2025, https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/corporal-punishment-
and-health. 
 31 Organization, “Corporal Punishment of Children and Health,” 2025. 
 32 Organization, “Corporal Punishment of Children and Health,” 2025. 
 33 Organization, “Corporal Punishment of Children and Health,” 2025. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

126 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

Lebih jauh, anak yang tumbuh dalam lingkungan penuh tekanan cenderung 

terus-menerus membandingkan dirinya dengan orang lain. Ia merasa harus selalu 

memenuhi ekspektasi tinggi agar diakui, sehingga memunculkan kecemasan sosial 

dan rasa rendah diri. Kebiasaan ini bukan hanya merusak konsep dirinya, tetapi 

juga berisiko menciptakan persaingan tidak sehat yang berkelanjutan.34 

Tak jarang, anak menunjukkan perilaku menentang dan permusuhan 

terhadap orang dewasa, termasuk orang tuanya sendiri. Dalam benaknya, orang 

tua bukanlah tempat aman, tetapi sumber ancaman. Akibatnya, anak tumbuh 

dengan ketidakpercayaan, kemarahan, dan sikap permusuhan terhadap otoritas.35 

Hukuman yang keras juga dapat memengaruhi kemampuan belajar anak. 

Lingkungan yang menekan membuat anak sulit berkonsentrasi, kehilangan 

motivasi belajar, dan mengalami penurunan prestasi akademik, baik di rumah 

maupun di sekolah.36 

Akibat dari semua dampak tersebut, sebagian anak memerlukan bantuan 

psikologis profesional serta dukungan emosional dari orang-orang terdekatnya. 

Tanpa intervensi dan pemulihan yang tepat, anak akan sulit keluar dari dampak 

negatif yang ditimbulkan oleh hukuman otoriter.37 

Meskipun sebagian efek negatif telah disebutkan, perlu disadari bahwa 

dampak psikologis lain bisa muncul tergantung pada kondisi anak, jenis hukuman, 

serta frekuensinya. Setiap anak memiliki kondisi emosional yang berbeda-beda, 

dan respons terhadap hukuman juga tidak seragam. Namun secara umum, 

hukuman yang tidak tepat cenderung menimbulkan kerusakan lebih besar 

daripada manfaat, terutama jika tidak mempertimbangkan aspek psikologis anak. 

Meski dampak negatifnya lebih dominan, beberapa studi menyebutkan 

bahwa dalam kondisi tertentu, pola asuh otoriter bisa memberikan dampak positif. 

Anak mungkin tumbuh menjadi pribadi yang disiplin, bertanggung jawab, dan 

konsisten dalam menjalankan rutinitasnya. Ia juga bisa mengembangkan 

kemandirian dalam menjalankan tugas karena terbiasa dengan struktur dan 

harapan yang tinggi sejak dini.38 

Dalam beberapa kasus, hal ini bisa membentuk anak yang berhati-hati, 

stabil, dan penuh perhitungan. Bahkan dalam beberapa keluarga, pola otoriter 

 
 34 Organization, “Corporal Punishment of Children and Health,” 2025. 
 35 Administrator Website, “Waspadai Kekerasan Verbal Pada Anak,” Dinas Kesehatan 
Kabupaten Sukoharjo, 2024, https://dkk.sukoharjokab.go.id/read/waspadai-kekerasan-verbal-
pada-anak. 
 36 Website. “Waspadai Kekerasan Verbal Pada Anak,” Dinas Kesehatan Kabupaten Sukoharjo, 
2024. 
 37 Website. “Waspadai Kekerasan Verbal Pada Anak,” Dinas Kesehatan Kabupaten Sukoharjo, 
2024. 
 38 Fannia Sulistiani Putri dan Triana Lestari, “Dampak Pola Asuh Terhadap Kemandirian 
Anak Sekolah Dasar,” Jurnal Pendidikan Tambusai 5, no. 1 (2021): 1700–1706, 
https://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=2047329&val=13365&title=Dampa
k Pola Asuh Terhadap Kemandirian Anak Sekolah Dasar. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

127 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

melahirkan hubungan yang terbuka dalam bentuk kejujuran dan laporan harian 

dari anak kepada orang tua, meskipun motivasinya berasal dari rasa takut.39 

Namun demikian, manfaat ini hanya muncul bila hukuman diterapkan 

dalam kadar terbatas, disertai kasih sayang, dan tidak menimbulkan ketakutan 

atau trauma. Dalam praktiknya, dampak negatif jauh lebih banyak terjadi. Oleh 

karena itu, orang tua sebaiknya berhati-hati dan mempertimbangkan 

keseimbangan antara ketegasan dan kasih sayang dalam membesarkan anak. 

Hukuman dalam Pendidikan Anak dalam Perspektif Syariat Islam 

Mendidik anak merupakan kewajiban pertama yang dipikul oleh kedua 

orang tua melalui pendidikan yang benar, terarah, dan bertujuan. Yang dimaksud 

dengan pendidikan tersebut adalah: “Mendidik anak dengan pendidikan yang 

manusiawi yang menjamin ketenangan jiwa, kebahagiaan keluarga, dan kebaikan 

masyarakat.”40 

Pendidikan dalam perspektif Islam bertujuan untuk membentuk 

kepribadian anak yang utuh—secara jasmani, ruhani, akal, dan akhlak—dengan 

berlandaskan pada nilai-nilai keimanan, tauhid, serta prinsip-prinsip moral Islam. 

Sayangnya, dalam realitas kontemporer, banyak keluarga yang menerapkan pola 

asuh otoriter tanpa memahami batasan syar’i, padahal pola tersebut ditandai 

dengan dominasi, minimnya dialog, dan pemberian hukuman yang berlebihan.41 

Islam sendiri tidak menolak hukuman sebagai bagian dari metode 

pendidikan, namun penggunaannya tidak boleh lepas dari prinsip kehati-hatian 

dan batasan syariat. Hukuman hanya boleh digunakan sebagai langkah terakhir, 

setelah berbagai upaya nasihat dan pendekatan lainnya tidak berhasil. Hukuman 

juga harus mempertimbangkan usia, kondisi emosional, dan kemaslahatan anak.42 

Dalil yang paling sering dikutip dalam hal ini adalah sabda Rasulullah صلى الله عليه وسلم: 

“Perintahkan anak-anak kalian untuk salat saat usia tujuh tahun, dan pukullah 

mereka jika meninggalkannya saat usia sepuluh tahun.”43 

Hadis ini menunjukkan anak yang sudah mencapai usia sepuluh tahun 

dianggap mampu membedakan benar dan salah, sehingga apabila ia lalai dalam 

kewajiban salat setelah mendapat nasihat dan bimbingan, diperbolehkan diberi 

 
 39 Putri dan Lestari, “Dampak Pola Asuh Terhadap Kemandirian Anak Sekolah Dasar,” 
1700-1706. 
 40 Ahmaddin Ahmad ِTohar, “Al-Amānah al-tarbawiyyah ʻalā al-wālidayn naḥw al-awlād fī 
ḍawʼ al-Qurʼān al-karīm,” Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies 16, no. 2 (2019): 224–34, 
https://doi.org/10.15408/zr.v16i2.13620. 
 41 ‘Āṭif Al-Sayyid, Al-Tarbiyah al-Islāmiyyah: Uṣūluhā wa Manhajuhā wa Ma‘ālimuhā, t.t, 21. 
 42 Samira Muhammad Hamid Al-Omari, “Disciplining Children through Beating: An 
Islamic Perspective and Feminist Thought,” International Journal of Religion 5, no. 11 (23 Agustus 
2024): 7446–57, https://doi.org/10.61707/kdcpf666. 

43 Abū Dāwūd Sulaymān ibn Al-Ash‘ats Al-Sijistānī, Sunan Abī Dāwūd, n.d, Kitāb al-Ṣalāh, 

Bāb Matā Yu’mar al-Ghulām bi al-Ṣalāh, vol. 1, 133, hadis no. 495, ḥasan ṣaḥīḥ. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

128 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

hukuman ringan sebagai bentuk pendidikan, bukan sebagai bentuk balas dendam 

atau kekerasan. Para ulama seperti Ibn Qayyim juga menegaskan bahwa tujuan 

hukuman bukanlah menyakiti, melainkan membina, dengan tetap menjaga 

kehormatan anak.44 

Para ulama klasik memberikan banyak pandangan seputar penerapan 

hukuman terhadap anak. Ibn Sina, al-‘Abdari, dan Ibn Khaldun, misalnya, 

menekankan bahwa hukuman tidak boleh dilakukan kecuali dalam kondisi darurat 

dan harus didahului dengan peringatan. Mereka menilai bahwa efek positif dari 

hukuman hanya akan muncul bila digunakan dengan sangat hati-hati dan dalam 

kondisi mendesak.45  

Sejarah Islam juga mencatat bagaimana khalifah Harun al-Rasyid berpesan 

kepada guru anaknya agar memanfaatkan waktu seefektif mungkin dalam 

mendidik tanpa membuat anak merasa terbebani. Jika terjadi kesalahan, maka 

hukuman dilakukan dengan penuh kelembutan dan ketegasan yang proporsional. 

Prinsip ini menunjukkan pentingnya menyesuaikan hukuman dengan kecerdasan 

dan karakter anak, serta menjadikannya sebagai pilihan terakhir setelah semua 

bentuk pendekatan lainnya tidak berhasil.46 

Agar hukuman memiliki nilai pendidikan dan tidak menimbulkan 

kerusakan, penerapannya harus tunduk pada berbagai prinsip dan batasan yang 

telah ditetapkan syariat. Di antaranya adalah bahwa hukuman harus menjadi 

langkah terakhir, tidak dilakukan dalam kondisi marah, dan tidak menimbulkan 

cedera fisik maupun luka batin. Tujuan utamanya adalah untuk memperbaiki, 

bukan untuk melampiaskan emosi. 47 Selain itu, hukuman harus seimbang dengan 

kesalahan, tidak berlebihan, dan hanya diberikan kepada anak yang telah mencapai 

usia sepuluh tahun sesuai dengan ketentuan dalam hadis. 

Dalam praktiknya, hukuman tidak boleh diberikan oleh orang lain yang 

bukan pendidik utama anak, agar tidak menimbulkan trauma atau kebencian. Jika 

pun terpaksa menggunakan hukuman fisik, maka harus diberikan secara ringan 

dan tetap dalam koridor kasih sayang. Bahkan, ketika anak mendekati usia baligh 

dan masih menunjukkan kelalaian serius, maka peningkatan tingkat hukuman bisa 

saja dilakukan, namun dengan tetap menjaga proporsinya dan niat untuk 

mendidik, bukan menyakiti. 

 
 44 Ibn Al-Qayyim, Tuḥfat al-Mawdūd bi Aḥkām al-Mawlūd (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 
1406 H), 127, 1985). 
 45 ’Abd Allāh Nāṣih ‘Alwān, Tarbiyah al-Awlād fī al-Islām (Beirut: Dār al-Salām li al-Ṭibā‘ah 
wa al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 1981), 564. 
 46 Kamāl al-Dīn ‘Abd al-Ghanī Al-Mursī, Min Qaḍāyā al-Tarbiyah al-Dīniyyah fī al-Mujtama‘ 
al-Islāmī (Alexandria: Dār al-Ma‘rifah al-Jāmi‘iyyah, 1998), 152-154. 
 47 Mohammed Shafiq, Akhtar Munir, dan Khadija Aziz, “Conceptualizing Islamic Scholars 
Perspective on Corporal Punishment of Children in Pakistan,” FWU Journal of Social Sciences 15, no. 
2 (2021): 65–75, http://doi.org/10.51709/19951272/Summer-2/4. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

129 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

Evaluasi Hukuman Pada Pola Asuh Otoriter dalam Cahaya Kaidah "Al-Ḍarar 

Yuzāl” 

Kaidah fikih “al-ḍarar yuzāl” merupakan salah satu kaidah universal dalam 

Islam yang sangat relevan untuk menilai sejauh mana dampak negatif dari suatu 

tindakan terhadap individu maupun masyarakat. Dalam konteks pendidikan anak, 

kaidah ini berperan sebagai tolok ukur syariat dalam menimbang kebolehan suatu 

praktik, khususnya praktik pemberian hukuman. Oleh karena itu, kaidah ini sangat 

berguna dalam mengevaluasi penerapan hukuman dalam pola asuh otoriter yang 

dikenal dengan ketegasan ekstrem dan kecenderungan terhadap pengendalian 

total terhadap anak, terutama melalui hukuman fisik dan emosional. 

Dari sisi syariat Islam, pola ini bertentangan dengan prinsip utama 

pendidikan Islam yang menekankan kelembutan, kasih sayang, dan kebijaksanaan. 

Tindakan mendidik anak tidak bisa dilepaskan dari prinsip perlindungan terhadap 

jiwa, akal, dan kehormatan, yang merupakan bagian dari maqāṣid al-syarī‘ah. Maka, 

sangat penting bagi orang tua untuk mengevaluasi kembali penggunaan pola asuh 

yang cenderung menimbulkan mudarat, dan menggantinya dengan pendekatan 

yang lebih manusiawi dan mendidik, sebagaimana dianjurkan dalam Islam. 

Sejalan dengan itu, kaidah “al-ḍarar yuzāl” memberikan dasar normatif yang 

sangat kuat untuk menolak praktik hukuman dalam pola otoriter jika terbukti 

menimbulkan kerusakan baik secara fisik maupun psikis. Kaidah ini memiliki 

makna bahwa segala bentuk tindakan yang menimbulkan mudarat, baik yang 

sifatnya nyata maupun potensial, harus dicegah sebelum terjadi, atau dihilangkan 

jika telah terjadi. Penerapannya dalam konteks pendidikan berarti bahwa setiap 

metode pengasuhan yang terbukti membahayakan anak wajib ditinggalkan, 

meskipun maksud awalnya adalah untuk mendidik.48 

Para ulama fikih pun menegaskan bahwa hukuman dalam pendidikan 

hanya dibolehkan dalam kondisi dan batas tertentu. Hukuman tidak boleh didasari 

emosi, dan harus dimaksudkan untuk perbaikan, bukan untuk pembalasan. Selain 

itu, hukuman tidak boleh menyebabkan luka fisik atau trauma psikologis.49 

Dengan mempertimbangkan kenyataan empiris bahwa hukuman dalam 

pola otoriter sering kali dilakukan secara berlebihan dan tanpa kontrol yang sesuai 

dengan prinsip syariat, maka praktik ini bertentangan langsung dengan kaidah “al-

ḍarar yuzāl.” Karena syariat Islam tidak hanya mempertimbangkan niat baik, tetapi 

juga sangat memperhatikan dampak dan akibat dari suatu tindakan. Jika suatu 

metode pendidikan dimaksudkan untuk kebaikan namun justru menghasilkan 

kerusakan, maka metode tersebut ditolak oleh syariat. Maka dari itu, alasan bahwa 

 
 48 Muhammad Shidqi bin Ahmad bin Muhammad Al-Burnu Abu al-Harits Al-Ghazi, Al-
Wajiz fi Idhah Qawa‘id al-Fiqh al-Kulliyyah (Beirut: Muassasah al-Risalah al-‘Alamiyyah, 1996), 254. 
 49 Abdullah Nashih ‘Ulwan, Tarbiyat al-Aulad fi al-Islam (Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 
1981), vol. 2, 769-770. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

130 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

hukuman dilakukan demi mendidik tidak bisa diterima apabila secara nyata 

menimbulkan kerusakan. 

Hadis Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم yang menyatakan, “Sesungguhnya kelembutan 

tidaklah ada dalam sesuatu melainkan akan menghiasinya, dan tidaklah dicabut 

dari sesuatu melainkan akan membuatnya buruk” (HR. Muslim), menjadi dalil 

utama yang menguatkan pendekatan pendidikan yang berlandaskan kasih sayang 

dan menjauhi kekerasan. Hal ini menunjukkan bahwa keberhasilan pendidikan 

lebih erat kaitannya dengan pendekatan yang lembut dan penuh hikmah, bukan 

dengan kekerasan dan paksaan. 

Sebagai penutup, dapat ditegaskan bahwa penggunaan pola asuh otoriter 

yang keras dan tidak proporsional bertentangan dengan prinsip dasar syariat 

Islam, khususnya kaidah “al-ḍarar yuzāl”. Oleh karena itu, pendekatan ini perlu 

digantikan dengan metode pendidikan yang lebih sesuai dengan nilai-nilai Islam, 

seperti pendekatan demokratis dan otoritatif yang mendorong keseimbangan 

antara ketegasan dan kasih sayang, serta membentuk anak menjadi pribadi yang 

sehat secara mental, emosional, dan sosial.50 

KESIMPULAN 

Penerapan hukuman dalam pola asuh otoriter merupakan persoalan krusial 

dalam pendidikan anak yang memerlukan telaah mendalam, terutama dari 

perspektif syariat Islam. Pola asuh otoriter yang ditandai dengan penekanan pada 

disiplin ketat, komunikasi satu arah, dan penggunaan hukuman fisik, verbal, 

maupun psikis, telah terbukti menimbulkan dampak negatif terhadap 

perkembangan anak secara psikologis, emosional, dan sosial. Anak-anak yang 

dibesarkan dalam lingkungan otoriter rentan mengalami gangguan kepercayaan 

diri, kecemasan, ketakutan, hingga kesulitan menjalin hubungan sosial yang sehat. 

Dalam pandangan Islam, pendidikan anak haruslah mencerminkan nilai-

nilai kasih sayang, keadilan, dan kebijaksanaan. Islam memang tidak menafikan 

hukuman sebagai salah satu sarana mendidik, tetapi syariat telah menetapkan 

batasan dan syarat yang ketat dalam penerapannya. Kaidah fikih " al-ḍarar yuzāl" 

(kemudaratan harus dihilangkan) menjadi dasar penting dalam mengevaluasi 

sejauh mana hukuman dalam pola asuh otoriter dapat diterima. Jika hukuman 

yang diterapkan justru menimbulkan kerusakan fisik atau psikologis, maka 

hukuman tersebut wajib ditinggalkan karena bertentangan dengan prinsip dasar 

syariat. 

Melalui penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa praktik hukuman dalam 

pola asuh otoriter yang cenderung ekstrem dan tidak terkontrol tidak sesuai 

dengan nilai-nilai Islam. Sebaliknya, Islam mendorong metode pendidikan yang 

lebih seimbang dan manusiawi, seperti nasihat, keteladanan, dan penghargaan. 

 
 50 Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj al-Qushayri Al-Naisaburi, Shahih Muslim (Kairo: 
Thaba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi wa Syirkah, 1955), vol 4, 2004, no. 2594. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

131 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

Maka dari itu, orang tua maupun pendidik diharapkan untuk mengganti pola asuh 

otoriter dengan pendekatan yang lebih demokratis dan penuh empati, yang 

mampu menumbuhkan kepribadian anak secara utuh tanpa menimbulkan dampak 

buruk di kemudian hari. 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Alwān, ’Abd Allāh Nāṣih. Tarbiyah al-Awlād fī al-Islām. Beirut: Dār al-Salām li al-
Ṭibā‘ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 1981. 

Al-Ash‘ats, Al-Sijistānī. Abū Dāwūd Sulaymān ibn. Sunan Abī Dāwūd, n.d. 
Al-Dimasyqī, ‘Imād al-Dīn Abū al-Fidā’ Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Kaṡīr. Tafsīr al-Qur’ān 

al-‘Aẓīm. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998. 
Al-Ghaffār, Muḥammad Ḥasan ‘Abd. Al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah bayna al-Aṣālah wa al-

Tawjīh. Vol. 10, n.d. 
Al-Ghazi, Muhammad Shidqi bin Ahmad bin Muhammad Al-Burnu Abu al-Harits. 

Al-Wajiz fi Idhah Qawa‘id al-Fiqh al-Kulliyyah. Beirut: Muassasah al-Risalah al-
‘Alamiyyah, 1996. 

Al-Ḥanbalī, , ‘Alā’ al-Dīn Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Sulaimān al-Mardāwī al-Dimasyqī 
al-Ṣāliḥī. Al-Taḥbīr Syarḥ al-Taḥrīr fī Uṣūl al-Fiqh . Vol. 8. Riyadh: Maktabah al-
Rusyd, 2000. 

Al-Mursī, Kamāl al-Dīn ‘Abd al-Ghanī. Min Qaḍāyā al-Tarbiyah al-Dīniyyah fī al-
Mujtama‘ al-Islāmī. Alexandria: Dār al-Ma‘rifah al-Jāmi‘iyyah, 1998. 

Al-Naisaburi, Abu al-Husain Muslim bin al-Hajjaj al-Qushayri. Shahih Muslim. 
Kairo: Thaba‘ah ‘Isa al-Babi al-Halabi wa Syirkah, 1955. 

Al-Omari, Samira Muhammad Hamid. “Disciplining Children through Beating: An 
Islamic Perspective and Feminist Thought.” International Journal of Religion 5, 
no. 11 (23 Agustus 2024): 7446–57. https://doi.org/10.61707/kdcpf666. 

Al-Qayyim, Ibn. Tuḥfat al-Mawdūd bi Aḥkām al-Mawlūd. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1406 H), 127, 1985. 

Al-Rāzī, Abū ‘Abd Allāh Muḥammad ibn ‘Umar ibn al-Ḥasan ibn al-Ḥusayn al-
Taimī. Mafātīḥ al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 2000. 

Al-Sayyid, ‘Āṭif. Al-Tarbiyah al-Islāmiyyah: Uṣūluhā wa Manhajuhā wa Ma‘ālimuhā, n.d. 
Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn ‘Abd al-Raḥmān. Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā‘id wa Furū‘ 

Fiqh al-Syāfi‘iyyah. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983. 
Al-Syarif, Muhammad ibn Syakir. Naḥwa Tarbiyah Islāmiyyah Rāsyidah min al-Ṭufūlah 

Ḥattā al-Bulūgh. Arab Saudi: Dār ‘Ālam al-Kutub, 2006. 
Al-Zarqā, Aḥmad ibn al-Syaikh Muḥammad. Syarḥ al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah. 

Damaskus: Dār al-Qalam, 1989. 
Alfiah, Fifi, Martini, dan Nova Scorviana. “Pola Asuh Permisif Orangtua Tunggal 

Pada Remaja Yang Kecanduan Game Online Di Rt 05 Dan Rt 11 Pancoran 
Barat.” Jurnal Sosial Dan Humaniora 2, no. 1 (12 Agustus 2024): 297–315. 
https://jurnalistiqomah.org/index.php/arima/article/view/2070?articlesBy
SameAuthorPage=18. 

Alla, Kristel. “What does the evidence tell us about physical punishment of 
children?” Australian Institute of Family Studies, 18 Agustus 2021. 
https://aifs.gov.au/resources/short-articles/what-does-evidence-tell-us-
about-physical-punishment-children. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

132 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

Brooks, J. The Process of Parenting. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 
Dika Sri Pandanari, S.Fil., M.Sos. “John Dewey dan Pendidikan Progresif.” Binus 

University Carachter Buliding Development Center, 4 Juli 2022. 
https://binus.ac.id/character-building/2022/07/john-dewey-dan-
pendidikan-progresif/. 

Fadlillah, M., dan Syifa Fauziah. “Analysis of Diana Baumrind’s Parenting Style on 
Early Childhood Development.” AL-ISHLAH: Jurnal Pendidikan 14, no. 2 (16 
Juni 2022): 2127–34. https://doi.org/10.35445/alishlah.v14i2.487. 

Fahham, Achmad Muchaddam. “Kekerasan Pada Anak di Satuan Pendidikan 
[Violence Against Children in Educational Units].” Jakarta, 4 Februari 2024. 
https://berkas.dpr.go.id/pusaka/files/isu_sepekan/Isu Sepekan---I-
PUSLIT-Februari-2024-190.pdf. 

Harbani, Rahma Indina. “Mengenal Dalil Naqli dan Dalil Aqli, Begini Lho 
Bedanya.” detik.com. 25 September 2021. 
https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5739051/mengenal-dalil-naqli-
dan-dalil-aqli-begini-lho-bedanya. 

Jauhari, Wildan. Kaidah Fikih; Adh-Dhararu Yuzal. Jakarta Selatan: Rumah Fiqih 
Publishing, 2018. 
https://opac.atmaluhur.ac.id/uploaded_files/temporary/DigitalCollection/
ZTliYzAxM2VmNGU5OTkzZTdjZmI2M2UxZmFjMmMzZDVhNTA1MTRhZ
g==.pdf. 

Ketfi, Yasmina. “Asālīb Tarbiyat al-Ṭifl fī al-Usrah min Manẓūr Islāmī.” Universitas 
Muḥammad Būḍiyāf: Majallat al-Buḥūṯ al-‘Ilmiyyah 18, no. 1 (2021): 95. 

Niḍāl Ḥamīd Al-Musawī. “Asālīb al-Tansyi’ah al-Khāṭi’ah wa ‘Alāqatuhā bi al-
Tafkīr al-Ibtikārī li Ṭifl Mā Qabla al-Madrasa.” Ḥawliyāt Ādāb Universitas ‘Ain 
Syams 43 (2015). 

Organization, World Health. “Corporal punishment of children and health,” 2025. 
https://www.who.int/news-room/fact-sheets/detail/corporal-punishment-
and-health. 

Pagala, Azhar, Muhammad Izhar, dan Athi’ Maulaya. “Kekerasan Orang Tua dalam 
Upaya Mendidik Anak: Studi Komparatif Antara Hukum Islam dan Undang-
Undang.” Mitsaq: Islamic Family Law Journal 3, no. 1 (Januari 2025): 39–41. 
https://doi.org/https://doi.org/10.21093/jm.v3i1.8790. 

Putri, Fannia Sulistiani, dan Triana Lestari. “Dampak Pola Asuh Terhadap 
Kemandirian Anak Sekolah Dasar.” Jurnal Pendidikan Tambusai 5, no. 1 (2021): 
1700–1706. 
https://download.garuda.kemdikbud.go.id/article.php?article=2047329&val
=13365&title=Dampak Pola Asuh Terhadap Kemandirian Anak Sekolah 
Dasar. 

Rusdiana, Amri. “BEGINILAH CARA MENDIDIK ANAK DALAM ISLAM SESUAI 
AL QUR’AN DAN HADIST.” rumahzakat, 3 November 2023. 
https://www.rumahzakat.org/beginilah-cara-mendidik-anak-dalam-islam-
sesuai-al-quran-dan-hadist/. 

Shafiq, Mohammed, Akhtar Munir, dan Khadija Aziz. “Conceptualizing Islamic 
Scholars Perspective on Corporal Punishment of Children in Pakistan.” FWU 
Journal of Social Sciences 15, no. 2 (2021): 65–75. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol 1, No. 2 Desember 2025 
 

133 
Kholisah, Yasin, Faihana Penerapan Hukuman dalam 

  

https://doi.org/http://doi.org/10.51709/19951272/Summer-2/4. 
Syukurman, Syamsu A. Kamaruddin, dan Arlin Adam. “KEKERASAN VERBAL 

TERHADAP ANAK (STUDI FENOMENOLOGI DI KELURAHAN 
PATTINGALLOANG KECAMATAN UJUNG TANAH KOTA 
MAKASSAR).” EDU SOCIATA ( JURNAL PENDIDIKAN SOSIOLOGI) 6, no. 1 
(25 Juni 2023): 197–204. https://doi.org/10.33627/es.v6i1.1167. 

Tohar, Ahmaddin Ahmad. “Al-Amānah al-tarbawiyyah ʻalā al-wālidayn naḥw al-
awlād fī ḍawʼ al-Qurʼān al-karīm.” Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic 
Studies 16, no. 2 (2019): 224–34. https://doi.org/10.15408/zr.v16i2.13620. 

‘Ūdah, Abd al-Qādir. Al-Tasyri‘ al-Jinā’ī al-Islāmī Muqāranan bi al-Qānūn al-Waḍ‘ī . 
Vol. 1. Beirut: Dār al-Kātib al-‘Arabī, n.d. 

‘Ulwan, Abdullah Nashih. Tarbiyat al-Aulad fi al-Islam. Kairo: Dar al-Kutub al-
Misriyyah, 1981. 

Website, Administrator. “Waspadai Kekerasan Verbal Pada Anak.” Dinas Kesehatan 
Kabupaten Sukoharjo, 2024. 
https://dkk.sukoharjokab.go.id/read/waspadai-kekerasan-verbal-pada-
anak. 

 


