
DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

171 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

PENGARUH PUISI BĀNAT SUʿĀD DALAM PUJIAN TERHADAP NABI 
TERHADAP SASTRA ARAB (KAJIAN SASTRA ANALITIS) 

 
Syifa Afifa Aulia 

Pondok Pesantren Daar El-Qolam 1 
syifaaulia18697@gmail.com  

 
Nailil Huda 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
Nailil.huda@uinjkt.ac.id  

 
Ananda Bintang Kelana 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
  bintang.kelana23@mhs.uinjkt.ac.id  

 
 

Abstract 
This study aims to explore in depth the influence of the poem Bānat Suʿād by Kaʿb ibn 
Zuhayr in praising the Prophet Muhammad Saw and its impact on the development of 
Arabic literature across different historical periods. This poem is renowned not only for its 
eloquent language and powerful expression of admiration for the Prophet but also for its 
significant historical context—namely, the moment when the Prophet Saw accepted Kaʿb’s 
apology and honored him by bestowing his cloak (burdah), a gesture that became a symbol of 
mercy and prophetic nobility. The study adopts a comparative approach by analyzing the 
evolution of Arabic literary works following the emergence of Bānat Suʿād, particularly 
within the genre of madḥ al-Nabawī (praise poetry dedicated to the Prophet). The findings 
reveal that Bānat Suʿād, also known as Qaṣīdat al-Burdah, marked a foundational moment 
in the tradition of prophetic praise poetry, which has continued to flourish from the classical 
era to the modern age. Its influence is evident in various poetic dimensions—including 
themes, style, structure, and spiritual value—and has profoundly shaped the works of later 
poets, from Sufi mystics to court panegyrists. Ultimately, this tradition remains a vital part 
of the Arabic Islamic literary heritage, blending deep reverence for the Prophet with the 
enduring creativity of poetic expression throughout Islamic civilization. 
Keywords: Bānat Suʿād, Ka‘b bin Zuhayr, panegyric poetry, Arabic literature, 
qaṣīdat al-burdah, Prophet Muhammad 
 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk membahas secara mendalam pengaruh puisi Bānat 
Suʿād karya Kaʿb bin Zuhayr dalam memuji Rasulullah Saw terhadap 
perkembangan sastra Arab dari masa ke masa. Puisi ini tidak hanya dikenal karena 
keindahan bahasanya dan kekuatan ekspresinya dalam menggambarkan pujian 
kepada Nabi Muhammad Saw, tetapi juga karena konteks historis yang 
mengiringinya, yakni peristiwa penting berupa penerimaan permohonan maaf 
Kaʿb oleh Rasulullah Saw dan pemberian burdah (jubah) sebagai bentuk 
penghormatan dan pengampunan. Penelitian ini menggunakan metode komparatif 
dengan membandingkan perkembangan karya-karya sastra Arab pasca 

mailto:syifaaulia18697@gmail.com
mailto:Nailil.huda@uinjkt.ac.id
mailto:bintang.kelana23@mhs.uinjkt.ac.id


DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

172 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

kemunculan Bānat Suʿād, khususnya dalam genre puisi madḥ al-Nabawī (pujian 
kepada Nabi). Hasil penelitian menunjukkan bahwa Bānat Suʿād, yang kemudian 
dikenal sebagai Qaṣīdat al-Burdah, menjadi titik tolak lahirnya tradisi puisi pujian 
kepada Nabi yang terus berkembang dari periode klasik hingga modern, baik dalam 
aspek tematik, gaya bahasa, struktur, maupun nilai spiritual yang dikandungnya. 
Pengaruh puisi ini sangat terasa dalam karya-karya penyair setelahnya, termasuk 
dalam tradisi puisi Sufi dan panegirik istana, hingga menjadi bagian penting dan 
lestari dalam khazanah sastra Arab Islam yang menyatukan antara kecintaan 
terhadap Nabi dan kreativitas sastra sepanjang sejarah peradaban Islam 
Kata Kunci: Bānat Suʿād, Ka‘b bin Zuhayr, puisi pujian, sastra Arab, qaṣīdat al-
burdah, Rasulullah 

 
PENDAHULUAN 

Puisi merupakan salah satu bentuk karya sastra yang dapat dikaji melalui 

berbagai aspek seperti bentuk, struktur, dan susunannya. Kajian terhadap unsur-

unsur ini memungkinkan puisi dianalisis secara mendalam karena ia terbentuk dari 

beragam komponen yang saling berkaitan. Sebuah puisi umumnya mengandung 

empat elemen utama yang mencerminkan nilai artistik, terinspirasi oleh irama dan 

ritme tertentu, serta menggunakan simbol-simbol dan ekspresi yang merefleksikan 

realitas kehidupan sehari-hari.1 

Puisi Bānat Suʿād karya Kaʿb bin Zuhayr dikenal luas sebagai sebuah 

nyanyian pujian yang ditujukan kepada Nabi Muhammad Saw. Yang 

menjadikannya istimewa adalah kenyataan bahwa puisi ini dibacakan langsung di 

hadapan Nabi, pada saat Kaʿb datang memohon maaf dan menyatakan 

keislamannya, setelah sebelumnya ia sempat mencela Nabi dan para sahabat beliau. 

Jika dalam puisi tersebut terdapat ungkapan yang bertentangan dengan nilai-nilai 

Islam, tentu Nabi akan menegurnya. Namun, tidak ditemukan riwayat yang 

menunjukkan bahwa Nabi mengkritik isi puisi tersebut. Sebaliknya, Nabi justru 

menghargai karya itu dengan menghadiahkan jubah beliau kepada Kaʿb, sebuah 

tindakan yang menunjukkan penerimaan dan penghormatan. Padahal dalam 

tradisi sastra, karya-karya besar seperti Alfiyyah tidak luput dari kritikan.2 Hal ini 

menunjukkan bahwa puisi tersebut memuat pesan-pesan penting yang 

mencerminkan perubahan sikap dan keimanan Kaʿb bin Zuhayr. 

Bānat Suʿād merupakan qashidah yang panjang dan berbahasa Arab klasik. 

Kaʿb bin Zuhayr sendiri merupakan salah satu penyair besar di penghujung masa 

Jahiliah yang masih aktif berkarya pada masa awal Islam. Pada masa sebelum Islam, 

ia telah dikenal sebagai penyair ternama. Melalui puisi Bānat Suʿād, Kaʿb 

 
1. Majdi Wahbah dan Kamil al-Muhandis, Mu‘jam al-Muṣṭalaḥāt al-‘Arabiyyah fī al-Lughah wa 

al-Adab (Lebanon: Maktabah Lubnān, 1984), 210. 
2. Vika, and Wafa Ilmi. n.d. “Al-Zahra: Journal for Islamic and Arabic Studies Abu Hayyan al-
Nahwi’s Critique of Ibn Malik: A Comparative Study of Grammatical Thought Between Abu Hayyan 
and Ibn Malik ◊ Lukman Nulhakim 207.” https://doi.org/10.15408/zr.v21i2.40979. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

173 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

menunjukkan peralihan dari corak puisi jahiliah menuju tema dan nilai yang selaras 

dengan ajaran Islam.3 

Puisi ini disusun dalam bentuk pujian kepada Nabi Muhammad Saw, dan 

meskipun bait-baitnya terkesan sederhana, namun gaya penyampaiannya penuh 

kerumitan dan kedalaman makna. Kaʿb menggunakan diksi yang terpilih secara 

cermat, dengan tujuan menyentuh emosi pembaca atau pendengar. Puisinya juga 

kaya akan unsur musikalitas dan harmonisasi bunyi, yang disusun dengan 

mempertimbangkan aspek retorika dan estetik. Hal ini memungkinkan pembaca 

untuk merasakan emosi dan pengalaman batin penyair dalam menghadapi 

berbagai situasi kehidupannya. Karena itu, terdapat hubungan erat antara struktur 

musikal dalam puisi ini dengan muatan emosional serta pengalaman spiritual yang 

ingin disampaikan Kaʿb melalui syairnya.4 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam pengaruh puisi Bānat 

Suʿād dalam memuji Nabi Muhammad Saw terhadap perkembangan sastra Arab. 

Dalam tradisi ghazal persia, penempatan pujian Nabi berada di awal puisi karena 

menunjukkan hal yang penting yang ditulis oleh penyair.5 Puisi dalam tradisi Arab 

dipandang sebagai bentuk ekspresi sastra yang agung dan bernilai tinggi, bahkan 

kerap dianggap sebagai pusaka budaya yang tak ternilai. Masyarakat Arab secara 

historis memiliki kecintaan yang besar terhadap syair dan mengagungkan para 

penyair mereka, karena setiap bait syair dianggap mampu merekam semangat, nilai, 

dan pandangan hidup suatu zaman. Di antara para penyair yang menonjol adalah 

Kaʿb bin Zuhayr, yang menciptakan sebuah karya monumental berjudul Bānat 

Suʿād, ditujukan sebagai pujian kepada Nabi Muhammad Saw. Puisi ini kemudian 

dikenal sebagai Qaṣīdat al-Burdah, dan menjadi tonggak penting dalam tradisi madḥ 

nabawī (puisi pujian kepada Nabi). Karya ini bukan hanya memperoleh penerimaan 

luas pada masanya, tetapi juga menjadi inspirasi bagi generasi penyair berikutnya 

untuk menulis pujian serupa. Bahkan hingga kini, puisi ini masih dijadikan rujukan 

dan bacaan oleh kalangan sufi serta pecinta sastra Arab klasik.  

Oleh karena itu, penelitian ini akan menyoroti Bānat Suʿād dari perspektif 

sastra, untuk menunjukkan bagaimana puisi ini membentuk tradisi puisi burdah 

dan meninggalkan jejak yang kuat dalam sejarah sastra Arab pasca-Islam. 

 
3 . Taufiq A Dardiri dkk., Bunga Rampai Dinamika Kajian Ilmu-Ilmu Adab dan Budaya,  

(Yogyakarta, KBM Indonesia, 2015), 83  
4. Aida Hayati binti Muhammad Sandi dan Nur Safirah binti Ahmad Sufian, "Qaṣīdat Bānat 

Suʿād (Qaṣīdat al-Burdah) li-Kaʿb ibn Zuhayr: Dirāsah Taḥlīliyyah ʿArūḍiyyah" (Malaysia, 2019), 151. 
5  Pishbin, Shaahin. 2025. “Fresh Lyric Pieties: Figuring the Prophet Muḥammad in the 

Safavid-Mughal Persian Ghazal.” Middle Eastern Literatures. 3 
https://doi.org/10.1080/1475262X.2025.2568505. 

 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

174 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

PEMBAHASAN 

Sastra merupakan sebuah hasil dari daya imajinatif dan kreativitas manusia 

yang pada dasarnya hanya bisa dimengerti melalui intuisi dan rasa. Wicksono 

menyatakan bahwa sastra muncul karena dorongan naluriah manusia untuk 

mengekspresikan dirinya, menunjukkan kepedulian terhadap persoalan-persoalan 

kemanusiaan, serta terhadap realitas yang terus berlangsung sepanjang sejarah. 

Melalui sastra, kehidupan digambarkan, karena pada hakikatnya kehidupan 

merupakan kenyataan sosial itu sendiri.6 Menurut Surastina, kata "sastra" berasal 

dari bahasa Sanskerta yang berarti "tulisan", yang awalnya mencakup teks-teks 

seperti kitab suci, surat, atau catatan keilmuan. Dalam perkembangannya, sastra 

lebih dikenal sebagai karya yang memiliki nilai imajinatif dan keindahan bahasa. 

Sastra dibedakan menjadi dua jenis, yaitu sastra imajinatif dan non-imajinatif. Sastra 

imajinatif mencakup dua bentuk utama, yakni puisi dan prosa, yang masing-masing 

menyampaikan isi dan makna dengan cara yang khas melalui kekuatan gaya bahasa 

dan struktur naratif.7 

Kata Sastra (adab) merupakan salah satu kata yang mengalami 

perkembangan makna seiring dengan perkembangan kehidupan bangsa Arab, dari 

masa kehidupan nomaden (badui) menuju masa peradaban dan kehidupan kota. 

Makna kata ini mengalami beberapa pergeseran yang saling berdekatan, hingga 

akhirnya mencapai pengertian sebagaimana yang kita pahami saat ini, yaitu: 

ungkapan bahasa yang indah dan menggugah, baik dalam bentuk puisi maupun 

prosa, yang bertujuan memengaruhi perasaan para pembaca atau pendengar.8 

Secara etimologis, kata Sastra (adab) dalam bahasa Arab memiliki berbagai 

makna. Di antaranya adalah mengundang orang untuk menghadiri jamuan makan, 

sebagaimana dikatakan: "Addaba al-qawm," yang berarti mengundang mereka ke 

hidangannya. Kata ini juga digunakan untuk menunjuk orang-orang yang hadir 

dalam jamuan, serta bermakna memperbaiki akhlak dan melatih jiwa untuk 

bersikap baik. Misalnya dalam ungkapan: "Addaba fulanan," yang berarti 

membimbing seseorang agar berperilaku mulia. Kata ini pun dapat berarti belajar 

tentang nilai-nilai etika dan akhlak yang baik. Selain itu, Sastra (adab) juga dipahami 

sebagai ajakan kepada kebaikan atau upaya untuk menyatukan orang-orang atas 

suatu perkara yang mulia. Seseorang yang “ta’addaba” berarti telah mempelajari 

adab melalui Al-Qur’an atau Sunnah dan meneladani akhlak Rasulullah Saw. Lebih 

jauh, adab dipahami sebagai pendidikan dan pelatihan jiwa agar memiliki budi 

 
6. Siska Novelia, Harris Effendi Thaha, Kritik Sosial Pada Cerpen Harian Singgalang Tahun 2020, 

Ijtihad: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Vol 10 No. 03 2021, 43. 
7 . Fitri Jayant , Surastina, Dian Permanasari, Kemampuan Menulis Puisi Modern Dengan 

Menggunakan Media Musik Pada Siswa Kelas X SMA Negeri 2 Gedong Tataan, Ijtihad: Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa Program Studi Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia STKIP PGRI Bandar Lampun, 2023,2. 

8. Syauqi Dhaif, Al Ashr al Jahili (Kairo: Dar al Ma'arif), 7. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

175 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

pekerti yang luhur. Dalam perkembangan istilah, kata ini juga mencakup berbagai 

cabang ilmu dan seni yang harus dijalani oleh para pemiliknya, seperti adab qadhi 

(etika hakim), adab al-kātib (etika penulis), dan juga adab dalam bentuk karya sastra, 

baik puisi maupun prosa.9 

Sastra dipandang sebagai sarana untuk membentuk dan menyempurnakan 

kepribadian manusia. Dalam bahasa Arab klasik, kata "adab" bermakna pendidikan 

dan akhlak, dan orang yang mengajarkannya disebut "mu’addib". Meskipun 

sebagian berpendapat bahwa sastra hanya untuk hiburan dan keindahan, sastra 

yang bermutu memiliki fungsi etis, seperti membentuk rasa, memperhalus moral, 

menumbuhkan kreativitas, dan meningkatkan kesadaran. Tanpa nilai-nilai tersebut, 

karya sastra hanya menjadi imajinasi kosong yang tak memberi manfaat selain 

hiburan semata.10 

Sastra merupakan bentuk imitasi melalui bahasa, sebagaimana lukisan 

meniru realitas melalui gambar. Namun, sastra tidak terbatas pada peniruan 

kenyataan saja, melainkan juga menciptakan tokoh dan peristiwa yang tidak ada 

dalam dunia nyata. Oleh karena itu, teks sastra bersifat imajinatif dan tidak diukur 

dengan kriteria benar atau salah. Para ahli logika seperti Frege menyatakan bahwa 

karya sastra berada di ranah imajinasi dan kreativitas, menjadikannya berbeda dari 

jenis teks lain yang terikat pada fakta.11 

Sastra Arab merupakan cerminan jiwa manusia dan menjadi sumber 

inspirasi serta pemikiran dalam budaya Arab. Ia tidak hanya berfungsi sebagai 

sarana komunikasi, tetapi juga sebagai seni yang mengekspresikan perasaan 

terdalam dan pandangan hidup secara estetis. Sastra Arab mencerminkan identitas 

budaya dan nilai-nilai luhur suatu bangsa, menjadi sarana pewarisan pengalaman 

dan kebijaksanaan lintas generasi, serta menjadi cermin perkembangan pemikiran 

dan peradaban dalam masyarakat Arab. 12  Sastra Arab lahir pada masa ketika 

tulisan belum dikenal, sehingga penyebarannya bergantung pada tradisi lisan. Puisi 

menjadi bentuk sastra pertama yang berkembang karena mudah dihafal dan 

disampaikan tanpa perubahan, berbeda dengan prosa yang menuntut keterampilan 

menulis. Puisi dianggap sebagai ekspresi perasaan (emosi), sedangkan prosa lebih 

bersifat intelektual. Karena manusia lebih dulu merasakan daripada berpikir, maka 

prosa sastra muncul belakangan, seiring dengan kemajuan budaya dan pemikiran 

masyarakat.13 

 
9 . Majma' al Lughah al Arabiyyah, al Mu'jam al Wasith, (Kairo: Maktabah al Syuruq al 

Duwaliyyah). 9–10. 
10. Raif Khuri, At Taʿrif fi al Adab al Arabi (Beirut – Lebanon, Oktober 1951), 58. 
11. Sufyatan Tuduruf, Mafhum al Adab wa Dirasat Ukhra, terj. Abbud Kasuhah (Damaskus: 

Kementerian Kebudayaan Republik Arab Suriah, 2002), 8. 
12. Hanna al Fakhuri, Tarikh al Adab al Arabi, (Mathba’ah al Bulsiyyah, 1953), 46. 
13. Ahmad Hasan al Zayyat, Fi Ushul al Adab: Maqalat wa Muhadharat fi al Adab al Arabi (tanpa 

penerbit dan tempat terbit), 3–4. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

176 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

Sejarah Perkembangan Sastra Arab 

Periode pra-Islam dalam sejarah sastra Arab ditandai oleh dominasi puisi 

jahiliyah, yang mencerminkan kehidupan suku-suku Arab, serta nilai-nilai seperti 

kehormatan, keberanian, dan kesetiaan. Puisi pada masa ini menjadi sarana utama 

dalam merekam budaya lisan dan identitas kolektif masyarakat Arab. Ketika Islam 

hadir pada abad ke-7, terjadi perubahan besar dalam tradisi sastra Arab. Al-Qur’an 

tidak hanya membawa pesan-pesan spiritual dan etika, tetapi juga 

memperkenalkan gaya bahasa yang tinggi, penuh retorika, dan memiliki struktur 

sastra yang mendalam, sehingga turut membentuk karakter estetika sastra Arab 

selanjutnya. Pada masa klasik, sastra Arab mengalami perkembangan yang pesat, 

baik dalam bentuk prosa maupun puisi. Para penulis seperti al-Jahiz dan Ibn al-

Muqaffa’ memadukan unsur kebudayaan Arab dengan pengaruh nilai-nilai Islam, 

menciptakan karya sastra yang memperluas cakupan tema dan bentuk, serta 

menandai lahirnya literatur intelektual yang lebih kompleks.14 

Unsur-Unsur atau Elemen dalam Puisi 

Puisi merupakan bentuk karya sastra yang khas karena padat makna dan 

penuh ekspresi artistik. Agar puisi dapat dikaji secara mendalam, perlu dipahami 

unsur-unsur pokok yang menyusunnya. Berikut adalah elemen-elemen utama 

dalam puisi: 

Pertama, tema (al-mawḍūʿ – الموضوع) adalah pokok pikiran atau ide utama yang 

menjadi dasar dari keseluruhan puisi. Tema bisa berupa cinta, kerinduan, agama, 

pujian, penderitaan, kematian, atau bahkan nilai sosial dan politik. Dalam puisi 

madīḥ nabawī, temanya adalah pujian dan pengagungan terhadap Nabi 

Muhammad Saw. 

Kedua, struktur dan bentuk (al-binā’ wa al-shakl – والشكل  adalah puisi (البناء 

Arab klasik umumnya tersusun dalam bentuk qaṣīdah, dengan struktur tetap dan 

bait-bait yang mengikuti wazan (pola meter) tertentu. Setiap bait biasanya terdiri 

dari dua larik (shāṭirān). Dalam qasidah, struktur tematik pun khas: dimulai dengan 

ghazal, lalu riḥlah (perjalanan), dan diakhiri dengan inti pujian. 

Ketiga, irama dan ritme (al-waḥdah al-mūsīqiyyah – الموسيقية  irama ,(الوحدة 

merupakan unsur musikal puisi, yang diperoleh dari wazn (meter) dan qāfiyah 

(rima). Dalam puisi Arab, ritme sangat penting karena menentukan keindahan 

bacaan dan daya tarik oral puisi tersebut. 

Keempat, diksi (al-alfāẓ – الألفاظ) pemilihan kata dalam puisi harus tepat, 

padat, dan penuh makna. Diksi dalam puisi Arab sering bersifat tinggi (balaghī), 

 
14. Niko Rifana, Peran Sastra Arab dalam Pengembangan Budaya dan Agama Islam: Dari Masa Pra-

Islam hingga Era Modern, The Role of Arabic Literature in the Development of Islamic Culture and Religion: 
From the Pre-Islamic Period to the Modern Era, Ijtihad: SIWAYANG JOURNAL, Vol 3 NO.1, 2024, 21. DOI: 
https://doi.org/10.54443/siwayang.v3i1.2293 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

177 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

penuh simbol, serta kaya akan nuansa spiritual, seperti kata nūr (cahaya), ḥilm 

(lembut), atau sayf (pedang). 

Kelima, imaji atau gambar bahasa (al-taṣwīr – التصوير), imaji adalah gambaran 

atau visualisasi yang diciptakan penyair dalam benak pembaca. Puisi kaya imaji 

akan membuat pembaca “merasakan” suasana batin penyair. Dalam puisi Arab, 

penggunaan tasybīh, istiʿārah, dan kināyah sangat umum untuk membangun imaji 

yang kuat. 

Keenam, Bahasa figuratif (al-bayān wa al-balāghah – البيان والبلاغة) bahasa puisi 

tidak bersifat literal, melainkan menggunakan gaya bahasa kiasan. Unsur balāghah 

seperti tasybīh (simile), istiʿārah (metafora), jinās (paronomasia), dan taḍādd 

(antitesis) memberi warna retorik dan kedalaman makna. 

Keenam, nada dan suasana (al-nagham wa al-jaww – والجو  nada ,(النغم 

menunjukkan sikap penyair terhadap temanya, bisa serius, lembut, melankolis, atau 

penuh semangat. Suasana adalah perasaan yang ditimbulkan pada pembaca, yang 

dibentuk oleh kombinasi tema, diksi, dan irama.15 

Unsur ekstrinsik adalah faktor-faktor luar yang memengaruhi lahirnya 

sebuah puisi. Meskipun tidak tampak langsung dalam teks, unsur ini memberi 

warna dan kedalaman makna pada karya. Unsur-unsur tersebut meliputi; Nilai 

agama: Ajaran atau keyakinan yang memengaruhi tema dan pesan spiritual dalam 

puisi; Kondisi politik: Situasi pemerintahan, kekuasaan, atau konflik yang 

mendorong munculnya kritik atau pujian tersirat; Sosial budaya: Tradisi, norma, 

dan kebiasaan masyarakat yang membentuk cara pandang penyair; Latar belakang 

pengarang: Riwayat hidup, pendidikan, atau pengalaman pribadi penyair yang 

tercermin dalam karyanya; Psikologi pengarang: Kondisi kejiwaan penyair saat 

menulis puisi, seperti kesedihan, harapan, cinta, atau penyesalan.16 

Sastra Madih Nabawi (Puisi Pujian Nabi) 
Madih Nabawi merupakan jenis puisi yang memuji Rasulullah Saw sebagai 

bentuk ungkapan cinta dan mencerminkan luapan perasaan spiritual disertai 

bahasa yang indah.17 Puisi ini tergolong sastra tinggi karena hanya lahir dari hati 

yang tulus dan penuh keimanan. Meskipun sebagian besar madih nabawi disusun 

setelah wafatnya Nabi dan bisa dikategorikan sebagai ritsā’ (ratapan), ia tetap 

 
15. Widodo.S.Ag.M.Pd, Unnsur – Unsur Interistik Syair arab, Ijtihad: Jurnal Ilmiah Pedagogy, 

Vol. 7 No. 1 Mei 2017, 5-11. 
16. Devi Lianovanda, Memahami Unsur Pembangun Puisi: Intrinsik dan Ekstrinsik, March 

19, 2025, https://www.brainacademy.id/blog/unsur-pembangun-puisi 
17  Rosalinda, R., & Nurdin, N. (2023). UNSUR-UNSUR KESASTRAAN DALAM PUISI 

NAHJ AL-BURDAH KARYA ’ABD AL-ḤAMĪD IBN AḤMAD AL-KHAṬĪB. Adabiyyāt: Jurnal Bahasa 
Dan Sastra, 7(2), 3 

https://www.brainacademy.id/blog/unsur-pembangun-puisi


DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

178 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

menjadi ekspresi luhur yang telah dikenal luas dalam khazanah sastra Arab klasik 

maupun modern.18 

Ciri utama Sastra Madih Nabawi adalah fokusnya pada pujian terhadap 

pribadi dan akhlak Nabi Muhammad SAW, yang dianggap memiliki keistimewaan 

dibanding manusia lain. Oleh karena itu, puisi ini dibuat dengan pendekatan 

khusus agar hanya memuji Nabi tanpa menyentuh pujian kepada orang lain. Puisi 

ini juga dianggap sebagai bentuk seni tinggi yang lahir dari kejujuran dan 

keikhlasan emosional.19 

Konteks Historis dan Keistimewaan Puisi Bānat Suʿād 
Kaʿb ibn Zuhayr adalah penyair muḥdaram terkenal yang hidup di masa 

Jahiliyah dan awal Islam. Ia berasal dari keluarga sastrawan; ayahnya, Zuhayr ibn 

Abī Sulmā, dan beberapa kerabatnya juga penyair. Kaʿb dikenal luas melalui 

qasidah Bānat Suʿād, yang menjadi karya penting dalam puisi madih nabawi. Puisi 

ini banyak disyarahkan, ditakhmis, ditastir, dan dimu‘āraḍah oleh para ulama dan 

penyair setelahnya sebagai bentuk apresiasi sastra dan spiritual.20 

Kaʿb ibn Zuhayr berasal dari kabilah Muzaynah, salah satu kabilah Arab 

yang memiliki garis keturunan kuat dan terhormat. Nama lengkapnya adalah Kaʿb 

ibn Zuhayr ibn Rabīʿah al-Muzanī, sementara ibunya berasal dari kabilah Ghaṭafān. 

Kabilah Muzaynah dinisbahkan kepada Muzaynah bint Kaʿb ibn Wabarah dan 

tergolong dalam kelompok “Ahl al-Rāyah” (Pemilik Panji), yakni kumpulan 

kabilah-kabilah kecil seperti Quraisy, Anṣār, dan Ghifār yang disatukan oleh ʿAmr 

ibn al-ʿĀṣ di bawah satu panji bersama karena jumlah mereka yang tidak besar. 

Menurut al-Qalqashandī, struktur ini memberi mereka identitas kolektif dan tempat 

dalam sistem sosial dan administratif pada masa awal Islam.21 

Tahun kelahiran Kaʿb ibn Zuhayr tidak diketahui secara pasti, sementara 

tahun wafatnya masih diperdebatkan antara 24 H dan 42 H. Ia bertemu Nabi pada 

tahun 9 H dalam keadaan telah matang secara sastra. Hal ini tampak dalam qasidah 

Bānat Suʿād, yang menunjukkan kemampuannya sebagai penyair ulung, hasil 

didikan dan arahan dari ayahnya, Zuhayr ibn Abī Sulmā. 22  Riwayat tentang 

kehidupan Kaʿb ibn Zuhayr tidak banyak dijelaskan secara lengkap dalam sumber-

sumber Arab klasik. Yang diketahui, ia mulai belajar puisi sejak kecil di bawah 

bimbingan ayahnya, Zuhayr ibn Abī Sulmā. Meski sempat dilarang dan dihukum 

 
18. Manahil Fakhruddin Faliḥ, al Madaih al Nabawiyyah wa al Badiʿ, Majalah Adab al Rafidain, 

no. 13 (Universitas Mosul – Fakultas Adab, Irak, 1981 / 1401 H), 337. 
19. Sammad Hasibuan, Pujian Kenabian (Madh al-Nabawiy) dalam Puisi ‘Issa Jarȃba di Twitter 

(Kajian Struktural Puisi Arab), Jurnal AL-AZHAR INDONESIA SERI HUMANIORA, Vol. 7, No. 1, Maret 
2022, 59-60, DOI http://dx.doi.org/10.36722/sh.v%vi%i.970. 

20. Khairuddin al-Zirikli, al-A’lam, (Beirut: Dar al Ilm li al Malayin, 2002),  226. 
21 . Mashhūr al-Rawāshidah, Syaʿr Kaʿb ibn Zuhayr: Studi Artistik (Yordania: Universitas 

Mu’tah, 2006), 3–8. 
22. Umar al-Ṭabbāʿ, Dīwān Kaʿb ibn Zuhayr (Beirut: Dār al-Arqam, 1999),. 8–9. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

179 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

karena khawatir puisinya lemah, tekad Kaʿb justru semakin kuat. Setelah diuji 

kemampuannya oleh sang ayah, ia akhirnya diizinkan untuk menjadi penyair.23 

Hingga saat ini tahun wafat Kaʿb ibn Zuhayr sendiri tidak diketahui secara pasti. 

Beberapa pendapat menyebut tahun 24 H atau 26 H, sementara pendapat lain 

menyebut tahun 42 H.24 

Qasidah Bānat Suʿād dianggap sebagai salah satu qasidah yang penuh berkah; 

karena ia digubah dan dibacakan langsung di hadapan Nabi Saw. Hal ini 

memberikannya kehormatan besar dan kedudukan istimewa dalam khazanah 

sastra Arab. Qasidah ini mendapatkan apresiasi dari Nabi Saw, yang kemudian 

menghadiahi penyusunnya, Kaʿb bin Zuhayr, dengan burdah (mantel) beliau yang 

mulia. Pemberian ini sekaligus menjadi tanda penerimaan dan pengampunan dari 

Nabi Saw, setelah sebelumnya Kaʿb berada dalam ancaman hukuman mati. 

Sejak saat itu, qasidah ini memperoleh penghormatan besar dan diwariskan 

dari generasi ke generasi, terutama di kalangan sastra dan agama. Qasidah ini selalu 

disambut dengan rasa takzim dan hormat sepanjang zaman. Penghargaan ini 

berperan besar dalam mengabadikan qasidah tersebut, hingga para ulama dan 

penyair memberikan perhatian khusus kepadanya, seperti menjelaskan maknanya 

(syarḥ), menggubahnya dalam bentuk takhmīs, tasṭīr, atau membuat tandingan 

(muʿāraḍah) terhadapnya. Hal itu menjadikannya sangat berpengaruh dalam 

perkembangan bahasa dan sastra Arab lintas zaman.25 

Kaʿb tidak menggubah qasidah ini kecuali demi mencari keselamatan dari 

hukuman mati. Cerita menyebutkan bahwa Kaʿb bersama saudaranya, Bujair, pergi 

mencari perlindungan kepada Rasulullah Saw hingga tiba di suatu tempat bernama 

Abraq al-Muzāf. Kaʿb berkata kepada saudaranya, “Pergilah engkau kepada beliau, 

dan aku akan tinggal di sini. Lihatlah apa yang akan beliau katakan padamu.” Maka 

pergilah Bujair kepada Rasulullah Saw, lalu mendengar kan nasihat beliau dan 

akhirnya memeluk Islam. Ketika Kaʿb mendengar kabar ini, ia menulis bait-bait 

berikut:26 

  
ٌ
ة
َ
ى بُجَيْرًا رِسَال ِ

ا   مَنْ مُبْلِغ عَن 
َ
ك
َ
يْفِ هَلْ ل

َ
خ
ْ
تَ بِال

ْ
ل
ُ
كَ فِيمَا ق

َ
هَلْ ل

َ
 ف

  
ٌ
سًا رَوِيَة

ْ
أ
َ
مُونِ ك

ْ
أ
َ
رِبْتَ مَعَ الم

َ
نَا   ش

ْ
مُونُ مِنْهَا وَعَل

ْ
أ
َ ْ
كَ الم

َ
نْهَل

َ
أ
َ
 ف

 
23. Muḥammad Barībādī, Qaṣīdat Bānat Suʿād li-Kaʿb ibn Zuhayr ibn Abī Sulmā: Taḥlīl al-Uslūb 

al-Adabī (Fakultas Adab, Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Yogyakarta, 1433 H / 2011 M),  
205. 

24. Anīs ʿAfīfah, Syaʿr Kaʿb ibn Zuhayr fī al-Jāhiliyyah wa al-Islām (Jakarta: Universitas Syarif 
Hidayatullah, 2015),  9–10. 

25. Hassan Bashir Hassan Hamed, Sharh wa Tahlil Qasidah “Bānat Suʿād”: Bayān Atharihā fī al-
Lughah al-‘Arabiyyah, (Dosen Madya Sastra dan Kritik, Departemen Bahasa Arab, Fakultas Bahasa, 
Universitas Bahri, Sudan, 25 Juli 2021), 37. 

26. Zaki Mubarak, Al-Madā’ih al-Nabawiyyah fī al-Adab al-‘Arabī Pujian-Pujian Nabi dalam Sastra 
Arab, (Kairo: Mathba‘ah Lajnat al-Ta’līf wa at-Tarjamah wa an-Nashr, 1935), 20. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

180 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

بَعْتُهُ  
ْ
ت
َ
هُدَى وَأ

ْ
سْبَابَ ال

َ
فْتَ أ

َ
ال
َ
يْرِكَ   وَخ

َ
يْءٍ وَيْبَ غ

َ
ِ ش 

ي 
َ
ى أ

َ
ا  عَل

ً
ك
ْ
 دَل

بَا 
َ
 أ

َ
ا وَلَ مَّ

َ
فِ أ

ْ
ل
ُ
مْ ت

َ
قٍ ل

ُ
ل
ُ
ى خ

َ
ا    عَل

َ
ك
َ
ا ل نَّ

َ
يْهِ أ

َ
دْرِكْ عَل

ُ
مْ ت

َ
يْهِ وَل

َ
 عَل

سْتُ بِآسِفٍ  
َ
ل
َ
فْعَلْ ف

َ
مْ ت

َ
تَ ل

ْ
ن
َ
إِنْ أ

َ
ا   ف

َ
ك
َ
ا ل
َّ َ
رْتَ لم

َ
ا عَث ائِلِ إِمَّ

َ
 ق

َ
 وَلَ

"Siapakah yang akan menyampaikan pesanku kepada Bujair... 

Apakah engkau masih ingat akan ucapanku di lembah Khayf, apakah engkau masih 

ingat?" 

"Engkau minum segelas jernih bersama orang terpercaya... 

lalu ia memuaskan dahagamu, dan kami tertinggal." 

"Engkau berpaling dari jalan petunjuk, padahal aku telah mengikutinya... 

Lalu pada apa selain itu engkau tersesat?" 

"Pada akhlak yang tidak engkau dapati pada ibumu maupun ayahmu... 

dan tidak mungkin engkau mencapainya sebagaimana aku mencapainya." 

"Jika engkau tidak melakukannya, maka aku tak menyesal... 

dan tidak akan berkata apa pun jika engkau terjatuh karena kecerobohanmu." 

Ketika bait-bait tersebut sampai kepada Bujair, ia membacakannya kepada 

Nabi Saw. Maka Nabi bersabda, “Benar! Akulah orang terpercaya, dan sungguh ia 

(Kaʿb) telah berdusta.” Nabi melanjutkan, “Benar, ia tidak mendapati kedua orang 

tuanya berada di atas Islam.” Maka Bujair pun membalas dengan bait-bait berikut:27 

 تلوم عليها باطلا وهي أحزم   من مبلغ كعبا فهل لك في التي

 فتنجو إذا كان النجاء وتسلم  إلى الله لَ العز ى ولَ اللات وحده

 من النار إلَ طاهر القلب مسلم   لدى يوم لَ ينجو وليس بمفلت 

م   فدين زهير وهو لَ ش يء دينه   ودين أبي سلمى علي  محر 

"Siapa yang akan menyampaikan kepada Kaʿb   tidakkah engkau ingin 

menerima... 

apa yang engkau cela padahal sebenarnya itu keputusan yang paling bijak?" 

"Menujulah kepada Allah, bukan kepada al-‘Uzzā atau al-Lāt semata... 

agar engkau selamat jika keselamatan benar-benar diinginkan." 

"Di hari ketika tak seorang pun bisa selamat... 

dari api neraka kecuali yang berhati suci dan beriman kepada Islam." 

"Agama Zuhayr (ayah kami) bukanlah agama sejati... 

dan agama Abu Salmā pun bagiku adalah sesuatu yang terlarang." 

Ketika Kaʿb bin Zuhayr menerima surat saudaranya, ia merasa takut dan 

gelisah. Beberapa orang dari kalangan musuhnya menyampaikan bahwa ia pasti 

akan dibunuh , surat yang memberitahukan bahwa Nabi Saw telah menghalalkan 

 
27. Abdullah Ahmad Hajjah, Al-‘Umdah fī I‘rāb al-Burdah: Qaṣīdat al-Būṣīrī, (Damaskus, 1423 

H / 2002 M) 30. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

181 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

darahnya karena syair-syair celaannya, sehingga banyak penyair Quraisy lainnya 

telah melarikan diri. Bujair menyarankan Kaʿb untuk datang kepada Nabi dengan 

taubat, karena Nabi tidak membunuh orang yang bertaubat. Surat itu membuat 

Kaʿb panik dan merasa terancam, hingga ia meminta perlindungan dari kabilah 

Muzaynah, namun ditolak. Ia pun diliputi ketakutan dan yakin akan dibunuh.28 

Setelah Rasulullah Saw kembali dari Thaif, Bujayr kembali mengirim surat 

kepada Kaʿb untuk memperingatkannya akan bahaya yang lebih besar. Dalam surat 

tersebut, ia menyampaikan bahwa Nabi Saw telah menghukum beberapa orang di 

Makkah yang dahulu mencela dan menyakitinya, sementara para penyair Quraisy 

lainnya, seperti Ibn al-Zubʿarī dan Hubayrah bin Abī Wahb, telah melarikan diri. 

Bujayr menasihatinya agar segera menemui Rasulullah Saw dan bertobat, karena 

beliau tidak akan menyakiti siapa pun yang datang dengan niat baik. Pada saat itu, 

Kaʿb sudah mulai berdiskusi dengan Bujayr mengenai Islam dan 

mempertimbangkan untuk memeluk agama tersebut.29 

Setelah menerima surat itu dan menyadari ancaman yang dihadapinya, Kaʿb 

memutuskan untuk menemui Rasulullah Saw. Ia menutupi wajahnya dengan 

sorban agar tidak dikenali dan meminta Abu Bakar al-Ṣiddīq untuk membawanya 

menghadap Nabi. Setibanya di hadapan Rasulullah Saw, Kaʿb membuka penutup 

wajahnya lalu memperkenalkan diri, dan memohon perlindungan. Ia lalu 

membacakan qasidah Bānat Suʿād sebagai bentuk taubat, penghormatan, dan pujian 

kepada Nabi Saw. Qasidah ini kemudian menjadi karya yang sangat terkenal dalam 

tradisi madih nabawi. Menurut riwayat al-Anbārī, ayahnya, Zuhayr ibn Abī Sulmā, 

bahkan telah mewasiatkan kepada anak-anaknya agar memeluk Islam jika mereka 

menjumpai masa kenabian, karena ia mengetahui tanda-tanda kerasulan melalui 

pergaulannya dengan Ahli Kitab.30 

Rasulullah Saw menyambut Kaʿb dengan penuh kelembutan dan menerima 

taubatnya. Ketika Kaʿb membacakan bait-bait qasidahnya yang sarat pujian dan 

penyesalan, Nabi Saw tidak hanya memaafkannya, tetapi juga memberikan burdah 

(mantel) beliau sebagai tanda penerimaan dan penghargaan atas keikhlasan dan 

keindahan puisinya.31 Peristiwa ini memberikan kesan mendalam bagi para sahabat 

yang hadir, karena menunjukkan sikap pemaaf Nabi Saw serta pentingnya seni 

sastra dalam menyampaikan pesan dan perubahan hati. Qasidah Bānat Suʿād pun 

 
28. ‘Umar al-Ṭabbā‘, Dīwān Ka‘b ibn Zuhayr, 11–12. 
29. Darwīs al-Juwaydī, Dīwān Kaʿb ibn Zuhayr (Ṣaydā–Beirut: al-Maktabah al-‘Aṣriyyah, t.t.),  

10. 
30. Drs. Bachrum Bunyamin, M.A., Pesan-Pesan Qashidah “Banat Su’ad” Karya Ka’ab bin Zuhair: 

Pujian yang Diungkapkan di Depan Nabi SAW (Yogyakarta: Fakultas Adab dan Ilmu Budaya, UIN 
Sunan Kalijaga),  105. 

31. Mahmud Hasan Zayni, Qaṣīdat al-Burdah li-Kaʿb ibn Zuhayr, riwayat Abī Barakāt Ibn al-
Anbārī (cet. 1, 1400 H / 1980 M),  83. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

182 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

menjadi tonggak penting dalam tradisi madih nabawi dan banyak ditiru serta 

dijadikan rujukan oleh para penyair setelahnya.32 

Puisi Bānat Suʿād menempati posisi istimewa dalam sejarah sastra Arab 

karena memadukan keindahan artistik dengan kedalaman spiritual. Kaʿb ibn 

Zuhayr berhasil menyusun bait-bait yang penuh emosi, memanfaatkan berbagai 

perangkat balaghah seperti tasybīh (simile) dan istiʿārah (metafora), serta menjaga 

keserasian ritme dan rima sesuai kaidah qasidah klasik. Kejujuran ekspresi dan 

keanggunan diksi membuat puisinya tidak hanya menyentuh, tetapi juga estetis. 

Keistimewaan inilah yang menjadikan qasidah ini model awal madih nabawi yang 

kemudian banyak diikuti dan diteladani. 

Dalam perkembangannya, Bānat Suʿād menjadi inspirasi bagi banyak penyair 

yang menulis pujian terhadap Nabi Saw. Penyair seperti al-Būṣīrī dalam Qaṣīdat al-

Burdah dan Aḥmad Shawqī dalam Nahj al-Burdah mengadopsi gaya dan semangat 

puisi ini. Bahkan, qasidah ini banyak disyarahkan, ditakhmis, dan dimuʿāraḍah oleh 

para ulama dan sastrawan, menandakan pengaruh jangka panjangnya dalam 

khazanah madih nabawi.33 

Isi Tematik dan Gaya Bahasa Qasidah Bānat Suʿād 

Qasidah Bānat Suʿād mengikuti struktur khas qasidah Arab klasik yang 

terdiri dari empat bagian utama: pembukaan dengan ghazal bertema kerinduan dan 

perpisahan, deskripsi unta (waṣf al-nāqah), permohonan maaf dan penyesalan 

penyair, serta pujian mendalam kepada Nabi Muhammad Saw. Keempat bagian ini 

saling berpadu membentuk alur emosional dan spiritual yang menggambarkan 

perjalanan taubat Kaʿb ibn Zuhayr secara utuh. 

Pembuka qasidah Bānat Suʿād memuat bagian ghazal, sebagaimana lazim 

dalam qasidah Arab klasik. Kaʿb ibn Zuhayr membuka puisinya dengan 

menggambarkan kepergian seorang wanita bernama Suʿād, sebagai simbol dari 

rasa kehilangan dan kegelisahan batin. Bait pertamanya berbunyi: 

بي اليَوْمَ مَتْبولُ 
ْ
قَل

َ
تْ سُعادُ ف

َ
بولُ   بان

ْ
م يُفْدَ مَك

َ
رَها ل

ْ
مٌ إِث  مُتَيَّ

"Su‘ād telah pergi, maka hatiku hari ini remuk, 

Tergila-gila padanya, terikat rindu yang tak tertebus." 

Bait ini menjadi contoh klasik bagian ghazal, yang mengungkapkan perasaan 

cinta yang ditinggalkan. Kaʿb menggunakan tasybīh ḥālī (simile dalam keadaan) 

untuk menggambarkan hati yang terikat dan sakit karena cinta. Di sisi lain, 

 
32. Anīs ʿAfīfah, Syaʿr Kaʿb ibn Zuhayr fī al-Jāhiliyyah wa al-Islām,  9–10. 
33. Muhammad Barībādī, Qaṣīdat Bānat Suʿād li-Kaʿb ibn Zuhayr: Taḥlīl al-Uslūb al-Adabī,  205. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

183 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

pemilihan kata yang puitis dan rima akhir (-lū) memberikan nuansa emosional dan 

musikalitas yang kuat.34 

Setelah bagian pembuka, qasidah memasuki bagian deskripsi unta (waṣf al-

nāqah) yang mencakup bait ke-13 hingga ke-36. Unta digambarkan dengan kekuatan 

dan ketahanan luar biasa, melambangkan semangat dan kesungguhan Kaʿb dalam 

menempuh perjalanan taubat. Penggambaran ini mencerminkan kepiawaian 

penyair dalam menciptakan citraan visual dan irama puitis khas qasidah Arab 

klasik.35 

Setelah menggambarkan perjalanan, Kaʿb mulai menyatakan penyesalannya 

atas kesalahan terhadap Nabi Saw dan umat Islam. Ia menunjukkan ketulusan dan 

kerendahan hati dalam memohon ampunan, menjadikan bagian ini sebagai titik 

balik emosional dari kecemasan menuju harapan dan keyakinan.36 Puncak dari 

qasidah ini adalah bagian pujian terhadap Rasulullah Saw. Dalam bait-baitnya, Kaʿb 

menggambarkan Nabi sebagai sosok yang agung, pembawa cahaya petunjuk, dan 

pemimpin yang gagah berani. Salah satu bait yang paling terkenal adalah: 

نُورٌ يُسْتَضَاءُ بِهِ 
َ
سُولَ ل ولُ   إِنَّ الرَّ

ُ
دٌ مِنْ سُيوفِ اِلله مَسْل  مُهَنَّ

"Sesungguhnya Rasul itu cahaya tempat meminta petunjuk, 

Sebuah pedang tajam dari pedang-pedang Allah yang terhunus." 

Bait ini merupakan metafora yang kuat, menggabungkan unsur kelembutan 

(cahaya) dan kekuatan (pedang), sehingga melukiskan Nabi Saw sebagai sosok 

yang penuh rahmat sekaligus pembela kebenaran. Dengan gaya bahasa yang padat 

dan indah, bagian ini menunjukkan puncak transformasi batin penyair: dari musuh 

menjadi pecinta, dari pengecam menjadi pemuji. Inilah yang menjadikan Bānat 

Suʿād bukan hanya sekadar puisi, tetapi juga dokumen spiritual dan sastra yang 

hidup dalam sejarah Islam.37 

Dari sisi gaya bahasa, qasidah ini menampilkan berbagai perangkat balaghah 

seperti tasybīh (simile), istiʿārah (metafora), dan jinās (paronomasia). Dalam bait 

pujian di atas, Kaʿb menggunakan istiʿārah yang sangat kuat dengan 

menggambarkan Nabi sebagai “cahaya” yang memberi petunjuk dan “pedang 

Allah” yang menegakkan kebenaran. Kombinasi simbol spiritual dan kekuatan ini 

mencerminkan inti madih nabawi—yakni pujian yang tidak hanya bersifat personal, 

tetapi juga teologis. Irama syair yang konsisten pada wazan al-Basīṭ dan rima 

berhuruf lām di setiap akhir bait menciptakan musikalitas yang menyentuh emosi 

 
34. Dāwūd Luṭfī Ḥāfiẓ dan Rifaʿat al-Najjār ʿAbd al-Barr, Nuṣūṣ Adabiyyah min ʿAṣray Ṣadr 

al-Islām wa al-Dawlah al-Umawiyyah (Kairo: Dār al-ʿIlm wa al-Īmān li al-Nashr wa al-Tawzīʿ, cet. 1, 
2017), Universitas al-Azhar, Fakultas Bahasa Arab, 2024–2025,  53 

35. Ḥassān Bashīr Ḥassān Ḥāmid, Sharḥ wa Taḥlīl Qaṣīdat “Bānat Suʿād”: Bayān Atharihā fī al-
Lughah al-‘Arabiyyah, 48. 

36. Aida Hayati binti Muhammad Sandi dan Nur Safirah binti Ahmad Sufian, "Qaṣīdat Bānat 
Suʿād (Qaṣīdat al-Burdah) li-Kaʿb ibn Zuhayr: Dirāsah Taḥlīliyyah ʿArūḍiyyah", 156 

37. Ṭāhā Ḥusayn, Fī al-Adab al-Jāhilī, cet. 1 (Kairo: Maṭbaʿat Fārūq, 1933),  308. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

184 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

pembaca. Struktur qasidah yang runtut dan logis, dari ungkapan pribadi hingga 

puncak spiritual, mencerminkan kepiawaian penyair dalam merangkai isi dan 

bentuk secara harmonis.38 

Pengaruh terhadap Puisi Madih Nabawi 
Qasidah Bānat Suʿād memiliki pengaruh besar dalam melahirkan tradisi puisi 

madih nabawi sepanjang sejarah sastra Arab Islam. Keberadaannya menjadi acuan 

penting bagi penyair dari berbagai periode, baik klasik maupun modern, dalam 

mengekspresikan kecintaan dan penghormatan mereka kepada Nabi Muhammad 

Saw. Pengaruh ini tidak hanya tampak dalam struktur dan gaya, tetapi juga dalam 

semangat spiritual yang dihadirkan. Di antara tokoh-tokoh yang paling menonjol 

menerima warisan sastra dari qasidah ini adalah Imam al-Būṣīrī dengan Qaṣīdat al-

Burdah dan Aḥmad Shawqī dengan Nahj al-Burdah. 

Imam al-Būṣīrī (w. 696 H) dikenal sebagai penyair sufi yang menulis Qaṣīdat 

al-Burdah, salah satu puisi madih nabawi paling terkenal dalam sejarah Islam dan 

banyak berisi bahasa kias.39 Secara struktural, puisinya banyak meneladani Bānat 

Suʿād: dimulai dengan bagian ghazal, lalu pengakuan dosa, pujian kepada Nabi Saw, 

dan penutup doa. Bahkan istilah "al-Burdah" (mantel) secara simbolis merujuk pada 

jubah Nabi yang diberikan kepada Kaʿb sebagai bentuk penerimaan taubat. Al-

Būṣīrī tidak hanya mengikuti bentuk dan isi, tetapi juga mengembangkan 

kedalaman spiritual yang menjadikan puisinya berpengaruh luas dalam dunia 

Islam.40 

Penyair Mesir modern, Aḥmad Shawqī (w. 1932 M), juga menulis puisi 

berjudul Nahj al-Burdah, yang secara eksplisit merupakan muʿāraḍah terhadap 

Qaṣīdat al-Burdah. Namun, akar inspirasinya tetap kembali ke Bānat Suʿād. Shawqī 

mengikuti pola pujian klasik dalam gaya qasidah, tetapi menyisipkan semangat 

nasionalisme, pembaruan bahasa, dan nilai-nilai Islam yang kontekstual. Dengan 

memadukan antara bentuk lama dan ruh zaman modern, Nahj al-Burdah menjadi 

bukti bahwa pengaruh Bānat Suʿād tetap hidup dan relevan dalam perkembangan 

madih nabawi hingga era kontemporer.41 

Qasidah Bānat Suʿād karya Kaʿb ibn Zuhayr merupakan salah satu puisi 

paling awal yang ditulis dalam rangka memuji Nabi Muhammad Saw. Puisi ini 

 
38. Drs. Bachrum Bunyamin, M.A., Pesan-Pesan Qashidah “Banat Su’ad” Karya Ka’ab bin Zuhair: 

Pujian yang Diungkapkan di Depan Nabi SAW,  111. 
39 .Abdul Wasi', “Analisis Qasidah Burdah Karya Muhammad Bin Zaid Al-Bushiri 

Berdasarkan Semiotika Roland Barthes,”Jurnal Ilmiah Program Studi Pendidikan Bahasa dan Sastra 
Indonesia, Vol. 9, No.1. 2024, 35 

40. Sayyid Muḥyī al-Dīn al-Qādirī, Majmūʿah min al-Qaṣāʾid al-ʿArabiyyah fī Madḥ al-Nabī wa 
al-Īmān bi al-Islām, termasuk di dalamnya Qaṣīdat al-Burdah al-Sharīfah karya Sharaf al-Dīn Abī ʿAbd 
Allāh Muḥammad al-Būṣīrī (2008),  6. 

41. Muḥammad Wāḍiḥ Rashīd al-Ḥasanī al-Nadwī, Aʿlām al-Adab al-ʿArabī fī al-ʿAṣr al-Ḥadīth, 
cet. 1 khusus dari Dār al-Rashīd (Lucknow – India: Dār al-Rashīd, 1430 H / 2009 M),  27. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

185 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

meletakkan dasar bagi tradisi madḥ nabawī (نبوي  .dalam sastra Arab Islam (مدح 

Pengaruhnya sangat terasa dalam karya-karya besar setelahnya, terutama Qaṣīdat 

al-Burdah karya al-Būṣīrī dan Nahj al-Burdah karya Aḥmad Shawqī. Ketiga qasidah 

tersebut memiliki sejumlah persamaan yang menonjol dari tiga aspek utama, yaitu 

struktur tematik (البنية الموضوعية), pilihan diksi (الألفاظ), dan gaya retoris atau balaghah 

 .(الصور البلاغية)

Dari sisi struktur tematik (al-binyah al-mawḍūʿiyyah – البنية الموضوعية), ketiganya 

mengikuti pola qasidah Arab klasik: dimulai dengan bagian pengantar emosional 

(ghazal – غزل), kemudian bagian pengakuan atau kerendahan hati (taʿabbud – ّتعبد   

atau iʿtirāf – اعتراف), lalu berpuncak pada pujian terhadap Rasulullah Saw (madḥ – 

 Struktur ini .(دعاء – duʿāʾ) dan sering kali ditutup dengan harapan atau doa ,(مدح

memberi ruang bagi transisi emosi yang bertahap, dari personal menuju spiritual.42 

Dalam hal pilihan diksi (al-alfāẓ – الألفاظ), para penyair madīḥ nabawī 

menggunakan kata-kata yang tidak hanya kuat secara semantik, tetapi juga sarat 

makna spiritual dan simbolis. Kata-kata seperti nūr (نور – cahaya) menggambarkan 

Nabi Muhammad Saw sebagai sumber terang ilahi yang membimbing umat dari 

kegelapan menuju petunjuk. Sementara itu, penggunaan kata sayf (سيف – pedang) 

melambangkan keberanian, kekuatan, dan peran Nabi sebagai pembela agama 

Allah. Selain itu, istilah ḥilm (حِلم – kelembutan) menunjukkan akhlak Nabi yang 

penuh kesabaran dan kasih sayang dalam menghadapi umatnya, bahkan musuh-

musuhnya. Kata shafāʿah (شفاعة – syafaat) juga sering muncul dalam puisi pujian, 

menggambarkan harapan umat agar memperoleh pertolongan dari Nabi di Hari 

Kiamat. Diksi-diksi semacam ini tidak hanya memperindah puisi, tetapi juga 

menguatkan kedalaman makna religius serta memperlihatkan kedekatan emosional 

dan spiritual para penyair terhadap pribadi Nabi Saw. Pilihan kata yang demikian 

menjadi salah satu kekuatan utama dalam puisi madīḥ nabawī, karena mampu 

menyentuh aspek batin pembaca sekaligus menegaskan posisi Rasul sebagai 

teladan dan penghubung antara langit dan bumi.43 

Adapun dalam gaya retoris atau balaghah (al-ṣuwar al-balāghiyyah –  الصور

 ketiganya memanfaatkan berbagai perangkat sastra klasik seperti tasybīh ,(البلاغية

 paronomasia atau – جناس) dan jinās ,(metafora – استعارة ) istiʿārah ,(simile – تشبيه)

permainan bunyi). Misalnya, penyebutan Nabi sebagai “nūr yustaḍāʾ bihi” ( نور

 – سيف الله مسلول) ”cahaya tempat meminta petunjuk) dan “sayf Allāh maslūl – يسُتضاء به

 
42. Ḥasan Ḥusayn, Thulāthiyyat al-Burdah: Burdat al-Rasūl Saw, cet. 1 (Doha: Dār al-Kutub al-

Qaṭariyyah),  96. 
43. Muḥammad Ghunaymī Hilāl, Al-Adab al-Muqāran (Kairo: Dār al-Nahḍah al-ʿArabiyyah, 

1953),  157. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

186 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

pedang Allah yang terhunus) merupakan contoh istiʿārah yang kuat dan khas 

dalam puisi madih nabawi.44 

Dengan demikian, Bānat Suʿād tidak hanya berperan sebagai pionir dalam 

genre puisi pujian terhadap Nabi Saw, tetapi juga menjadi landasan estetik dan 

spiritual bagi perkembangan puisi madīḥ nabawī di masa-masa setelahnya. Puisi ini 

telah membuka jalan bagi para penyair Muslim untuk mengekspresikan cinta dan 

penghormatan mereka kepada Rasulullah melalui karya sastra yang tinggi nilainya. 

Keindahan struktur, kekuatan bahasa, serta kedalaman emosional dalam qasidah 

ini menjadi model yang diikuti oleh penyair-penyair besar seperti Imam al-Būṣīrī 

dengan Qaṣīdat al-Burdah, dan Aḥmad Shawqī dengan Nahj al-Burdah. Keduanya 

tidak hanya mewarisi semangat pujian dari Bānat Suʿād, tetapi juga 

mengembangkan pendekatan tematik dan estetikanya agar sesuai dengan konteks 

zamannya masing-masing. Kesamaan dalam penggunaan diksi, irama, serta 

metafora spiritual menunjukkan adanya kesinambungan artistik dan kultural yang 

kuat. Dengan kata lain, Bānat Suʿād telah menjadi mata rantai penting yang 

menghubungkan puisi pujian klasik dengan semangat pembaruan sastra Islam 

modern, serta membuktikan bahwa puisi dapat menjadi media abadi dalam 

menyampaikan rasa cinta, takzim, dan penghormatan kepada Nabi Muhammad 

Saw. 

 

KESIMPULAN 

Qasidah Bānat Suʿād karya Kaʿb ibn Zuhayr merupakan salah satu fondasi 

awal dalam tradisi puisi madḥ nabawī (pujian terhadap Nabi Muhammad Saw) 

dalam sastra Arab. Puisi ini menampilkan struktur qasidah klasik yang lengkap—

dari pembukaan dengan ghazal, deskripsi unta (waṣf al-nāqah), hingga pengakuan 

dan pujian terhadap Rasul—yang dipadukan dengan kekuatan ekspresi emosional 

dan spiritual. Melalui penggunaan perangkat balaghah seperti tasybīh, istiʿārah, dan 

ritme yang teratur, Kaʿb berhasil menyampaikan bukan hanya ketulusan taubatnya, 

tetapi juga kecintaan yang mendalam kepada Nabi. 

Pengaruh puisi ini terbukti bertahan lintas zaman, khususnya dalam karya 

Qaṣīdat al-Burdah oleh Imam al-Būṣīrī dan Nahj al-Burdah oleh Aḥmad Shawqī. 

Kedua penyair tersebut mengikuti jejak Bānat Suʿād dalam struktur, gaya, dan tema, 

serta memperkaya tradisi madḥ nabawī sesuai dengan konteks zamannya. Dengan 

demikian, Bānat Suʿād tidak hanya menjadi karya sastra dengan nilai religius yang 

tinggi, tetapi juga tonggak penting dalam perkembangan puisi pujian kepada Nabi 

Saw dari masa klasik hingga era modern. 

 

 
44. Muḥammad Zaghlūl Salām, Al-Ṣūrah al-Fanniyyah fī al-Shiʿr al-ʿArabī (Kairo: Dār al-Maʿārif, 

1991),  112. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

187 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Afifah, Anis. 2015. “Sya’r Kaab ibn Zuhayr fi al Jahiliyah wa al  Islam.” Jakarta. 
Baribadi, Muhammad. 2011. “Qasida Banat Su‘ad Li Ka‘b Ibn Zuhayr Ibn Abi 

Sullamī.” Al-Jami’ah 49 (1): 199–9. 
Bunyamin, Bachrum. 2016. “PESAN-PESAN QASHIDAH ‘BANAT  SU’AD’ 

KARYA KA’AB BIN ZUHAIR: PUJIAN YANG  DIUNGKAPKAN DI 
DEPAN NABI SAW.” In Dinamika  Kajian Ilmu-Ilmu Adab Dan Budaya, 
edited by Ubadillah dkk,  82–123. Yogyakarta: Fakultas Adab dan Ilmu 
Budaya UIN  Sunan Kalijaga. 

Dardiri, Taufiq A dkk. 2015. “Bunga Rampai Dinamika Kajian Ilmu  Ilmu 
Adab Dan Budaya.” In Dinamika Kajian Ilmu-Ilmu Adab  Dan Budaya, 1st 
ed., 202–14. Yogyakarta: Fakultas Adab dan  Ilmu Budaya UIN Sunan 
Kalijaga. 

Dhaif, Syauqi. n.d. Al Ashr al Jahili. 11th ed. Kairo: Dar al Ma’arif. 
Fākhūrī, Ḥannā. 1953. Tāʼrīkh Al-Adab al-ʻarabī. al-Maṭbaʻah al- Būlīsīyah,. 
Falih, Manahil Fakhruddin. 1981. “Al Madaih al Nabawiyyah Wa al  Badi,” 

January 1, 1981. 
Hafizh, Dawud Lutfi. 2017. Nusus Adabiyyah Min Asray Sadr al Islam  Wa al 

Dawlah al Umawiyyah. Kairo: Dar al Ilm wa al Iman li al  Nashr wa al 
Tawzi. 

Hajjah, Abdullah Ahmad. 2002. Al Umdah fii I’rob Al Burdah. Beirut. 
Hameed, Hassan Bashir Hassan. 2021. “Sharh Wa Tahlil Qasidah  ‘Bānat Suʿād’: 

Bayān Atharihā Fī al-Lughah al-‘Arabiyyah.”  Majjalah Al-Arabiyyah 
Maddad 5 (15): 33–68.  https://doi.org/10.21608/mdad.2021.199630. 

Hasan, Ahmad. 2011. Fii Ushulil Adab. 
Hasibuan, Sammad. 2022. “Pujian Kenabian (Madh al-Nabawiy)  Dalam 

Puisi ’Issa Jarȃba Di Twitter (Kajian Struktural Puisi  Arab).” Jurnal Al-
Azhar INDONESIA SERI HUMANIORA 7  (1): 58–65. 
https://doi.org/10.36722/sh.v%vi%i.970. 

Hayati, Aida, and Nur Safirah. 2019. “Qasidat Banat Suad (Qasidat  al Burdah) Li 
Kaab Ibn Zuhayr (Dirasah Tahliliyyah  Arudiyyah.” Al-Dad 3 (1): 147–63. 

Hilal, Muhammad Ghunaymi. 2017. Al Adab Al Muqaran . 9th ed.  Nahdetmisr. 
Husain, Hassan. n.d. Burdat al Rasul. 1st ed. Doha: Dar al Kutub al  Qathariyyah. 
Husain, Taha. 2017. Fi al Adab al Jahili. Windsor: Hindawi. 
Jayanti, Fitri, Dian Permanasari, and Stkip PGRI Bandar Lampung.  2022. 

“KEMAMPUAN MENULIS PUISI MODERN  DENGAN 
MENGGUNAKAN MUSIK PADA SISWA  KELAS X SMA 2 GEDONG 
TATAAN.” Jurnal Ilmiah  Mahasiswa Program Studi Pendidikan Bahasa Dan 
Sastra  Indonesia 4 (2): 1. http://eskrispi.stkippgribl.ac.id/. 

Juwaidi, Darwis al. 2008. Diwan Ka’b ibn Zuhayr. 1st ed. Beirut:  Almaktab 
Alassrya. 

Khuri, Raiif. 1951. At Taʿrif Fi al Adab al Arabi . Beirut: Lajnat at- Ta’līf al 
Madrasiyyah. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

188 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

Lianovanda, Devi. 2025. “Memahami Unsur Pembangun Puisi:  Intrinsik Dan 
Ekstrinsik!” March 19, 2025. 

Majma’ al Lughah al Arabiyyah. 2004. Al Mu’jam al Wasith. 4th ed.  Kairo: 
Maktabah Syuruq Al-Dauliyah. 

Mubarak, Zaki. 1935. Al-Madā’ih al-Nabawiyyah Fī al-Adab al-‘Arabī  Pujian-Pujian 
Nabi Dalam Sastra Arab. Kairo: Mathba‘ah  Lajnat al-Ta’līf wa at-
Tarjamah wa an-Nashr. 

Nadwi, Muhammad Wadhih Rashid Al Hasani al. 2009. A’lam al  Adab al Arabi Fi 
al Ashr al Hadith. 1st ed. Lucknow : Dar al  Rashid. 

Novelia, Siska, and Harris Effendi Thahar. 2021. “KRITIK SOSIAL  PADA 
CERPEN HARIANSINGGALANG TAHUN 2020.”  Jurnal Pendidikan 
Bahasa Dan Sastra Indonesia 10 (3): 43–51. 
 http://ejournal.unp.ac.id/index.php/pbs. 

Nulhakim, Lukman, and Vika Wafa Ilmi. 2024. “Abu Hayyan al- Nahwi’s 
Critique of Ibn Malik: A Comparative Study of  Grammatical Thought 
Between Abu Hayyan and Ibn Malik.”  Al-Zahra: Journal for Islamic and 
Arabic Studies 21 (2): 206–4.  https://doi.org/10.15408/zr.v21i2.40979. 

Pishbin, Shaahin. 2025. “Fresh Lyric Pieties: Figuring the Prophet Muḥammad in the 
Safavid-Mughal Persian Ghazal.” Middle Eastern  Literatures, November, 
1–22.  https://doi.org/10.1080/1475262X.2025.2568505. 

Qadiri, Sayyid Muhyi Al Din al. 2008. Majmuah Min al Qasaid al  Arabiyyah Fi 
Madh al Nabi Wa al Iman Bi al Islam . 

Rawashidah, Mashhur al. 2006. “Sya’r Kaab Ibn Zuhayr: Dirasah  Fanniyah.” 
Mu’tah. 

Rifana, Niko. 2024. “PERAN SASTRA ARAB DALAM  PENGEMBANGAN 
BUDAYA DAN AGAMA ISLAM: DARI  MASA PRA-ISLAM 
HINGGA ERA MODERN.” SIWAYANG  Journal: Publikasi Ilmiah 
Bidang Pariwisata, Kebudayaan, Dan  Antropologi 3 (1): 21–26. 
 https://doi.org/10.54443/siwayang.v3i1.2293. 

Rosalinda, Rosalinda, and Nurdin Nurdin. 2023. “UNSUR-UNSUR 
 KESASTRAAN DALAM PUISI NAHJ AL-BURDAH  KARYA ’ABD 
AL-ḤAMĪD IBN AḤMAD AL-KHAṬĪB.”  Adabiyyāt: Jurnal Bahasa Dan 
Sastra 7 (2): 216–43.  https://doi.org/10.14421/ajbs.2023.07025. 

Salam, Muhammad Zaghlul. 1991. Al Surah al Fanniyyah Fi al Shi’r al  Arabi . 
Kairo: Dar al Ma’arif. 

Tabba, Umar al. 1999. Diwan Kaab Ibn Zuhayr. Beirut: Dar al Arqam. 
Tuduruf, Sufyatan. 2002. Mafhum al Adab wa Dirasat Ukhra.  Damaskus: 

Kementerian Kebudayaan Republik Arab Suriah. 
Wahbah, Majdi, and Kamil al Muhandis. 1984. Mujam al Mustalahat  al Arabiyah Fi al 

Lughah Wa al Adab. 2nd ed. Beirut: Maktabah  Lubnan. 
Wasi’, Abdul. 2024. “Analisis Qasidah Burdah Karya Muhammad  Bin Zaid Al-

Bushiri Berdasarkan Semiotika Roland Barthes.”  BELAJAR BAHASA: 
Jurnal Ilmiah Program Studi Pendidikan  Bahasa Dan Sastra Indonesia 9 (1): 24–
37.  https://doi.org/10.32528/bb.v9i1.53. 



DIRASAT: Journal of Islamic Studies Vol. 1, No. 2 Desember 2025 
 

189 
Aulia, Huda, Kelana Pengaruh Puisi Banat 

 

 

Widodo. 2017. “UNSUR – UNSUR INTRINSIK SYA’IR ARAB.”  Jurnal Ilmiah 
Pedagogy 7 (1): 1–12. 

Zayni, Mahmud Hasan. 1980. Qasidat al Burdah Li Kaab Ibn Zuhayr,  Riwayat Abi 
Barakat Ibn al Anbari . Jeddah: Ma’had Al Alam  Al Arobiy. 

Zirikli, Khairuddin al. 2002. Al A’lam. 15th ed. Beirut: Dar al Ilm li al  Malayin. 
 


