
   
 

213 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

 

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah  

Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 213-224 

 
The Voice of Democracy in Islamic Boarding Schools  

from the Perspective of Dakwah and Communication:  
a Study of the Book al-Qirā’ah al-Rasyīdah in the al-Muthala’ah 

Subject at the Daar El Qolam Islamic Boarding School 
 

Savran Billahi  
Idris Thaha  

Muhammad Sungaidi 
FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

FIDKOM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
savranbillahi@gmail.com 

idris.thaha@uinjkt.ac.id 
muhammadsungaidi60@gmail.com 

 
 

 
Abstract 
This article examines how democratic values are conveyed as da‘wah messages 
through the al-Muṭāla‘ah subject, using Al-Qirā’ah al-Rasyīdah as the primary 
reference, at Daar El Qolam Islamic Boarding School in Gintung, Jayanti, 
Tangerang, Banten. Employing a qualitative descriptive approach with a content 
analysis method, the study analyzes selected narratives taught to students in 
grades II through VI. The analysis focuses on forms of narrative communication, 
da‘wah messages, and the democratic values embedded in the texts, including 
honesty, justice, tolerance, freedom, solidarity, and participation. The findings 
indicate that al-Muṭāla‘ah learning functions as an effective medium of textual 
da‘wah for internalizing democratic social ethics through persuasive and non-
confrontational communication. Through its curriculum and educational 
practices, the pesantren serves as a strategic actor in transmitting democratic 
values rooted in Islamic principles. These findings affirm that pesantren and 
democracy are not contradictory but instead operate synergistically through a 
value-based communication process grounded in da‘wah. 

 
Keywords: Da‘wah, Communication, Pesantren, Democratic Values, al-

Muṭāla‘ah. 
 

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.50159 
 

mailto:savranbillahi@gmail.com
mailto:idris.thaha@uinjkt.ac.id


   
 

214 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

  

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah  

Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 213-224 

 
Suara Demokrasi  di Pesantren dalam Perspektif  

Dakwah dan Komunikasi: Studi atas Kitab al-Qirā’ah  
al-Rasyīdah  pada Mata Pelajaran al-Muthala’ah  

di Pondok Pesantren Daar El Qolam 
 

Savran Billahi  
Idris Thaha  

Muhammad Sungaidi 
FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 
FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

FIDKOM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
savranbillahi@gmail.com 

idris.thaha@uinjkt.ac.id 
muhammadsungaidi60@gmail.com 
 

 
 
Abstrak 

Artikel ini mengkaji bagaimana nilai-nilai demokrasi dikomunikasikan 
sebagai pesan dakwah melalui mata pelajaran al-Muṭāla‘ah dengan rujukan 
kitab al-Qirā’ah al-Rasyīdah di Pondok Pesantren Daar El Qolam, Gintung, 
Jayanti, Tangerang, Banten. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif dan metode analisis isi, penelitian ini menelaah cerita-cerita terpilih 
yang diajarkan kepada santri kelas II hingga VI. Analisis difokuskan pada bentuk 
komunikasi naratif, pesan dakwah, serta nilai-nilai demokrasi yang 
dikandungnya, seperti kejujuran, keadilan, toleransi, kebebasan, kebersamaan, 
dan partisipasi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pembelajaran al-
Muṭāla‘ah berfungsi sebagai media dakwah tekstual yang efektif dalam 
menginternalisasikan etika sosial demokratis secara persuasif dan 
nonkonfrontatif. Pesantren, melalui kurikulum dan praktik pendidikannya, 
berperan sebagai aktor strategis dalam transmisi nilai-nilai demokrasi yang 
berakar pada prinsip-prinsip Islam. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren 
dan demokrasi bukanlah dua entitas yang saling bertentangan, melainkan saling 
bersinergi melalui proses komunikasi nilai berbasis dakwah. 
 
Kata Kunci: Dakwah, Komunikasi, Pesantren, Nilai Demokrasi, al-Muṭāla‘ah. 

 
Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.50159 

 

mailto:savranbillahi@gmail.com
mailto:idris.thaha@uinjkt.ac.id


   
 

215 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Pendahuluan 

Artikel ini menganalisis 
komunikasi nilai-nilai demokrasi 
sebagai pesan dakwah melalui mata 
pelajaran al-Muṭāla‘ah dengan rujukan 
kitab Al-Qirā’ah al-Rasyīdah di Pondok 
Pesantren Daar El Qolam, Gintung, 
Jayanti, Tangerang, Banten. Kajian ini 
bertujuan memberikan kontribusi 
terhadap pengembangan studi dakwah 
dan komunikasi Islam, khususnya 
dalam memahami peran pesantren 
sebagai aktor strategis dalam transmisi 
nilai-nilai demokrasi yang berlandaskan 
etika keislaman. 

Mata pelajaran al-Muthala’ah itu 
diajarkan di beberapa pesantren, 
khususnya pesantren-pesantren 
modern. Misalnya, Pondok Modern 
Darussalam Gontor, Ponorogo, Jawa 
Timur, Pesantren al-Amien Prenduan, 
Sumenep, Jawa Timur, Pesantren 
Darunnajah DKI Jakarta, Pesantren La 
Tansa Rangkasbitung, Banten, 
Pesantren Darul Ulum Lido di Bogor, 
Jawa Barat, Pesantren al-Mizan di 
Serang, Banten, dan pesantren-
pesantren modern lainnya.  

Mata pelajaran al-Muṭāla‘ah 
memiliki relevansi yang kuat dalam 
konteks penanaman nilai-nilai 
demokrasi. Pembelajaran ini 
disampaikan melalui aktivitas membaca 
teks berbahasa Arab yang memuat 
kisah-kisah dengan muatan nilai moral 
dan sosial. Dalam praktiknya, mata 
pelajaran ini merujuk pada kitab Al-
Qirā’ah al-Rasyīda,h yang berfungsi 
sebagai media komunikasi dakwah 
tekstual dalam menyampaikan pesan-
pesan moral melalui pendekatan 
naratif. 

Cerita-cerita dalam Al-Qirā’ah al-
Rasyīdah mengandung pesan dakwah 
yang disampaikan secara persuasif, 
nonkonfrontatif, dan berbasis 
keteladanan. Dalam kajian komunikasi, 
narasi dipahami sebagai bentuk 
komunikasi yang efektif karena mampu 
menjangkau dimensi kognitif dan 

afektif secara simultan. Pola 
penyampaian ini sejalan dengan metode 
dakwah bil-ḥikmah dan mau‘iẓah 
ḥasanah, yakni penyampaian pesan 
secara bijaksana yang berorientasi pada 
pembentukan kesadaran moral. 

Nilai-nilai demokrasi yang 
termuat dalam pembelajaran al-
Muṭāla‘ah—seperti kejujuran, toleransi, 
keadilan, kebersamaan, kebebasan, dan 
partisipasi—dapat dipahami, dalam 
konteks dakwah, sebagai pesan-pesan 
akhlak sosial Islam. Nilai-nilai tersebut 
tidak dikomunikasikan sebagai doktrin 
politik, melainkan sebagai etika sosial 
yang relevan dengan kehidupan 
bermasyarakat dan bernegara. Dengan 
demikian, demokrasi dalam artikel ini 
dipahami sebagai hasil dari proses 
komunikasi nilai yang berakar pada 
prinsip-prinsip dakwah Islam. 

Dalam praktik keseharian, 
pesantren secara konsisten 
mengajarkan nilai-nilai dasar 
kehidupan sosial yang selaras dengan 
prinsip-prinsip demokrasi, baik melalui 
aktivitas kelembagaan maupun 
kurikulum pembelajaran. Nilai-nilai 
tersebut tidak hanya diperkenalkan 
sebagai konsep normatif, tetapi juga 
dipraktikkan dan diinternalisasikan 
dalam kehidupan santri. 

Pesantren sebagai lembaga 
dakwah dan pendidikan Islam 
tradisional kerap dipersepsikan sebagai 
institusi yang kurang memberikan 
ruang bagi nilai-nilai demokrasi. 
Pandangan ini tidak sepenuhnya tepat. 
Sebagai lembaga pendidikan Islam 
tertua di Indonesia, pesantren justru 
memiliki kontribusi historis dan 
kultural yang signifikan dalam 
pembentukan civil society serta 
penguatan etika sosial yang menopang 
kehidupan demokratis. 

Pesantren memiliki peran 
strategis dalam pembentukan nilai-nilai 
sosial, keagamaan, dan kewargaan di 
Indonesia. Sebagai lembaga pendidikan 
Islam yang berakar kuat dalam tradisi 



   
 

216 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

lokal, pesantren tidak hanya 
mentransmisikan ajaran keislaman, 
tetapi juga membentuk etika sosial dan 
kesadaran kolektif santri sebagai bagian 
dari masyarakat sipil (Azra, 2012; 
Hefner, 2000). Dalam konteks ini, 
pesantren dapat dipahami sebagai 
ruang kultural yang berkontribusi pada 
pembangunan demokrasi substantif 
berbasis nilai-nilai moral dan 
keagamaan (Madjid, 1999). 

Dalam perspektif ilmu dakwah 
dan komunikasi, pesantren dapat 
dipahami sebagai ruang dakwah 
kultural yang berfungsi 
mengomunikasikan nilai-nilai 
keislaman dan sosial secara persuasif. 
Dakwah tidak hanya berlangsung 
melalui ceramah atau khutbah, tetapi 
juga melalui teks, simbol, dan narasi 
yang terintegrasi dalam proses 
pendidikan. 

Artikel ini berupaya meluruskan 
pandangan yang memosisikan 
pesantren dan demokrasi sebagai dua 
entitas yang saling bertentangan. 
Anggapan bahwa pesantren tidak 
berperan dalam penyampaian nilai-
nilai demokrasi telah menyebabkan 
relasi antara pesantren dan demokrasi 
kerap dipahami secara problematis. 
Melalui kajian ini, pesantren 
diposisikan sebagai aktor penting dalam 
proses komunikasi nilai-nilai demokrasi 
berbasis etika Islam. 

 
Kerangka Konseptual Dakwah 
dan Komunikasi 

Mata pelajaran al-Muṭāla‘ah yang 
dibahas di dalam artikel dilihat dengan 
konsep dakwah dan komunikasi. Di 
dalam literatur terkini, dakwah 
dipahami sebagai proses penyampaian 
pesan-pesan (agama—Islam) yang 
dimaksudkan untuk membentuk 
kesadaran, sikap, dan perilaku mad’u. 
Proses ini bisa berlangsung melalui 
teks, simbol, dan praktik sosial, dan 
tidak selalu berlangsung secara verbal 
atau retoris. Karenanya, dakwah sering 

dikaitkan dengan ilmu komunikasi. 
Keduanya memiliki irisan yang kuat, 
dan tidak terpisahkan. 

Dakwah pada hakikatnya 
merupakan proses komunikasi nilai 
yang bertujuan membentuk 
pemahaman, sikap, dan perilaku mad‘u 
sesuai dengan ajaran Islam. Dalam 
perspektif komunikasi, dakwah tidak 
hanya berorientasi pada penyampaian 
pesan (message transmission), tetapi 
juga pada proses pemaknaan (meaning-
making) melalui simbol, bahasa, dan 
narasi (Munir & Ilaihi, 2006; Mulyana, 
2014). Oleh karena itu, media dakwah—
termasuk teks bacaan dalam 
pembelajaran—memiliki peran penting 
dalam membangun kesadaran etis dan 
sosial secara persuasif.  

Dalam perspektif ilmu dakwah, 
model komunikasi klasik meliputi dā‘ī 
(komunikator), maddah al-da‘wah 
(pesan), wasīlah al-da‘wah (media), 
mad‘ū (komunikan), dan atsar al-
da‘wah (efek dakwah). Pemetaan ini 
beriringan dengan kerangka ilmu 
komunikasi yang memandang proses 
komunikasi sebagai relasi antara 
komunikator, pesan, media, 
komunikan, dan efek. Dalam konteks 
pembelajaran al-Muṭāla‘ah, pesantren 
berperan sebagai komunikator 
institusional, kitab Al-Qirā’ah al-
Rasyīdah sebagai media dakwah 
tekstual, cerita sebagai pesan, santri 
sebagai komunikan, dan internalisasi 
nilai sebagai efek komunikasi. 

Pendekatan komunikasi naratif 
juga relevan digunakan dalam analisis 
ini. Cerita-cerita dalam al-Muṭāla‘ah 
menyampaikan pesan dakwah secara 
persuasif melalui tokoh, konflik, dan 
resolusi moral. Pola ini bisa dijelaskan 
dengan metode dakwah bil-ḥikmah dan 
mau‘iẓah ḥasanah, yang menekankan 
kebijaksanaan dan keteladanan dalam 
menyampaikan pesan. 

Pembelajaran al-Muṭāla‘ah di 
pesantren berfungsi sebagai media 
dakwah tekstual yang efektif dalam 



   
 

217 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

mentransmisikan nilai-nilai moral dan 
sosial. Melalui cerita-cerita dalam kitab 
Al-Qirā’ah al-Rasyīdah, pesan dakwah 
disampaikan dalam bentuk narasi 
sederhana yang dekat dengan 
pengalaman keseharian santri (Shabri & 
Umar, 2010). Model komunikasi naratif 
ini dinilai efektif karena mampu 
menyentuh aspek kognitif dan afektif 
pembaca sekaligus, sehingga 
memudahkan internalisasi nilai secara 
berkelanjutan (Mulyana, 2014). 

 
Metodologi Penelitian 

Penelitian ini menggunakan 
pendekatan kualitatif-deskriptif dengan 
metode analisis isi (content analysis). 
Data utama berasal dari kitab Al-
Qirā’ah al-Rasyīdah yang digunakan 
dalam mata pelajaran al-Muṭāla‘ah di 
Pondok Pesantren Daar El Qolam. 
Analisis difokuskan pada teks cerita 
yang diajarkan kepada santri selama 
masa studi kelas II hingga kelas VI. 

Dalam kerangka dakwah dan 
komunikasi, analisis diarahkan untuk 
mengidentifikasi pesan-pesan dakwah 
yang mengandung nilai demokrasi, 
bentuk penyampaiannya (naratif, 
simbolik, dan moral), serta potensi efek 
komunikatifnya terhadap pembentukan 
kesadaran dan sikap santri. Pendekatan 
ini memungkinkan pemahaman bahwa 
teks ajar berfungsi sebagai media 
komunikasi nilai, bukan sekadar bahan 
bacaan linguistik. 

 
Pesantren sebagai Wadah Dakwah 
dan Komunikasi Nilai Demokrasi 

Pesantren tidak hanya berfungsi 
sebagai lembaga pendidikan 
keagamaan, tetapi juga sebagai ruang 
sosial tempat berlangsungnya 
pembentukan tradisi intelektual dan 
etika keislaman. Madjid (1997) 
menegaskan bahwa pesantren memiliki 
peran penting dalam membangun 
watak keislaman yang terbuka, 
moderat, dan responsif terhadap 
perubahan sosial. Pandangan ini 

memperkuat argumentasi bahwa 
pesantren memiliki relevansi kuat 
dalam pengembangan nilai-nilai 
demokrasi berbasis etika dan moral 
Islam. 

Dalam konteks pendidikan Islam, 
pesantren memiliki potensi besar 
sebagai ruang pembebasan intelektual 
dan moral. Azra (1998) menegaskan 
bahwa pendidikan Islam idealnya 
diarahkan pada pembentukan manusia 
yang kritis, terbuka, dan bertanggung 
jawab secara sosial. Prinsip 
pembebasan pendidikan ini 
menemukan relevansinya dalam 
pembelajaran al-Muṭāla‘ah di 
pesantren, di mana nilai-nilai kejujuran, 
keadilan, dan kebersamaan 
dikomunikasikan melalui narasi yang 
persuasif dan dialogis. 

Pesantren merupakan wadah awal 
dalam mendidik dan mengembangkan 
pola perilaku santri yang disiplin, taat, 
bermusyawarah, menghargai sesama, 
sportif, berilmu, dan berakhlakul 
karimah. Nilai-nilai tersebut tidak 
hanya diajarkan sebagai norma 
individual, tetapi dikomunikasikan 
secara sistematis sebagai pesan dakwah 
yang membentuk karakter sosial santri. 
Apabila para santri telah terinternalisasi 
nilai-nilai tersebut, maka pesantren 
berkontribusi signifikan dalam 
membangun kualitas demokrasi di 
Indonesia yang berakar pada etika dan 
moralitas sosial. 

Dalam perspektif dakwah dan 
komunikasi, pesantren dapat dipahami 
sebagai arena komunikasi sosial yang 
mereproduksi nilai-nilai 
kemasyarakatan secara berkelanjutan. 
Pesantren berfungsi sebagai aktor 
dakwah kultural yang 
mengomunikasikan nilai demokrasi 
melalui praktik kehidupan bersama.  

Terdapat dua faktor utama yang 
mendukung peran pesantren dalam 
mengomunikasikan nilai-nilai 
demokrasi. Pertama, faktor eksternal. 
Pesantren mendidik santri dari berbagai 



   
 

218 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

latar belakang sosial, ekonomi, budaya, 
dan daerah. Keberagaman ini 
menjadikan pesantren sebagai ruang 
komunikasi antarbudaya—nilai 
persamaan hak dan kewajiban 
dikomunikasikan melalui pengalaman 
hidup bersama. Praktik toleransi, 
tolong-menolong, dan saling 
menghargai tidak hanya disampaikan 
secara verbal, tetapi juga melalui 
interaksi sosial sehari-hari sebagai 
bentuk dakwah bil-ḥāl. Pola komunikasi 
inilah yang menjadi fondasi demokrasi 
berbasis kebersamaan dan kesetaraan 
sosial, sekaligus menjelaskan mengapa 
pesantren mampu melahirkan tokoh-
tokoh bangsa yang memiliki sensitivitas 
demokratis dan etika publik yang kuat. 

Kedua, faktor internal. Secara 
historis, pesantren mengajarkan kitab-
kitab Islam klasik sebagai basis utama 
pendidikan keagamaan. Dalam 
perkembangannya, banyak pesantren 
mengintegrasikan pengajaran 
pengetahuan umum ke dalam 
kurikulum tanpa meninggalkan 
pengajaran kitab klasik. Integrasi ini 
menjadikan pesantren sebagai ruang 
komunikasi keilmuan yang dinamis—
nilai-nilai keislaman dan nilai sosial 
dikomunikasikan secara kontekstual 
kepada santri. 

Setidaknya terdapat delapan 
bidang keilmuan yang diajarkan dalam 
tradisi pesantren, yaitu al-naḥwu dan 
al-ṣarf, al-fiqh, uṣūl al-fiqh, al-ḥadīth, 
al-tafsīr, al-tawḥīd, al-taṣawwuf dan 
etika, serta cabang-cabang lain seperti 
al-tārīkh, al-balāghah, al-maḥfūẓāt, 
dan al-muṭāla‘ah. Sebagian besar 
bidang keilmuan tersebut mengandung 
pesan-pesan dakwah yang berkaitan 
dengan nilai keadilan, kejujuran, 
musyawarah, dan tanggung jawab 
sosial. Dalam mata pelajaran al-
Muṭāla‘ah, misalnya, nilai-nilai 
demokrasi dikomunikasikan melalui 
narasi moral yang berfungsi sebagai 
media dakwah tekstual. Pendekatan ini 
memperlihatkan bahwa pesantren tidak 

hanya mentransmisikan ilmu, tetapi 
juga mengomunikasikan nilai 
demokrasi sebagai bagian dari dakwah. 
 
Temuan dan Bahasan 
Nilai Demokrasi dalam Pelajaran 
al-Muṭāla‘ah: Kajian Dakwah dan 
Komunikasi 

Mata pelajaran al-Muṭāla‘ah 
adalah salah satu pelajaran berbahasa 
arab yang mayoritas diajarkan di 
beberapa pesantren di Indonesia dan 
berisikan cerita-cerita pendek yang 
mengandung nilai-nilai positif. Dalam 
perspektif dakwah dan komunikasi, al-
Muṭāla‘ah tidak hanya berfungsi 
sebagai sarana pembelajaran bahasa, 
tetapi juga sebagai media dakwah 
tekstual yang mengomunikasikan 
pesan-pesan etis dan sosial kepada 
santri melalui pendekatan naratif. 
Cerita-cerita semacam ini bertujuan 
untuk pembentukan moralitas dan 
perilaku yang berkeadaban. Cerita-
cerita bermuatan nilai-nilai demokrasi 
itu diberikan kepada santri-santri sejak 
duduk kelas dua (setingkat SMP/MTs) 
hingga kelas enam (setingkat 
SMA/MA). 

Pembelajaran al-Muṭāla‘ah 
merujuk pada kitab Al-Qirā’ah al-
Rasyīdah karya Abdul Fattah Shabri 
dan Ali Umar yang ditulis pada akhir 
abad ke-19 dan diterbitkan oleh 
Penerbit al-Ma‘arif.  Untuk keperluan 
pembaca di Indonesia, kitab ini 
diterbitkan dengan tiga buku tipis. 
Penelurusan terhadap tiga buku Al-
Qirā’ah al-Rasyīda, kita menemukan 
185 judul cerita yang terbagi menjadi 60 
judul cerita pada kitab Al-Qirā’ah al-
Rasyīda al-Juz al-Awwal, 60 judul 
cerita untuk kitab Al-Qirā’ah al-
Rasyīda al-Juz al-Tsaani, lalu 65 judul 
cerita untuk kitab Al-Qirā’ah al-
Rasyīdaal-Juz al-Tsalits. 

Dalam proses pembelajarannya, 
pesantren hanya mengajarkan beberapa 
judul cerita. Tidak semua judul cerita 
diajarkan kepada santri. Pada kitab Al-



   
 

219 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Qirā’ah al-Rasyīda al-Juz al-Awwal 
(Kitab I), dari 60 judul cerita, pesantren 
hanya mengajarkan 16 judul cerita. 
Pada kitab Al-Qirā’ah al-Rasyīda al-Juz 
al-Tsaani (Kitab II),pesantren 
mengajarkan 15 judul cerita dari 60 
judul. Pada kitab Al-Qirā’ah al-Rasyīda 
al-Juz al-Tsalits (Kitab III), 
pesantrenhanya mengajarkan 10 judul 
dari 65 judul cerita. Secara keseluruhan, 
pesantren mengajarkan 41 judul cerita 
kepada para santri dalam masa belajar 
selama lima tahun—dari kelas dua 
hingga kelas enam. Proses seleksi ini 
menunjukkan adanya strategi 
komunikasi dakwah. Pesantren secara 
sadar memilih teks-teks yang dianggap 
paling efektif dan relevan dalam 
menyampaikan pesan moral dan sosial 
kepada santri. 

Bila dilihat dari kandungan dari 
cerita-cerita di dalam mata pelajaran 
itu, kita menemukan 2 judul cerita 
berisi tentang partisipasi, 3 judul cerita 
membahas tentang kebebasan, 3 judul 
membahas tentang 
kebersamaan/gotong royong, 4 judul 
tentang toleransi, 5 judul membahas 
tentang keadilan, 11 judul tentang 
kejujuran. Jadi, judul cerita dengan 
nilai kejujuran (11 judul) lebih dominan 
ketimbang nilai-nilai lainnya. Dari 
perspektif komunikasi dakwah, cerita-
cerita ini berfungsi sebagai pesan 
dakwah persuasif yang menyentuh 
aspek kognitif, afektif, dan moral santri 
sekaligus. Fakta tersebut dapat 
ditunjukkan dalam Tabel berikut: 
Tabel: Mengenai Nilai-Nilai Demokrasi 
di dalam Mata Pelajaran al-Muṭāla‘ah 

 

No. 
Nilai-Nilai 
Demokrasi 

Kitab 
I 

Kitab 
II 

Kitab  
III 

1. Kejujuran  3 5 3 

2. Kebebasan  3 -- -- 

3. Toleransi 2 2 -- 

4. Keadilan 1 2 2 

5. Kebersamaan 2 -- 1 

6. Partisipasi -- 1 1 

Kejujuran: Inti Pesan Dakwah Etis 
Nilai kejujuran di dalam mata 

pelajaran al-Muṭāla‘ah merupakan 
wacana yang menempati posisi tertinggi 
dengan 11 judul cerita. Hal ini 
membuktikan bahwa nilai kejujuran 
dalam kehidupan, khususnya dalam 
kehidupan yang demokrasi merupakan 
hal terpenting dari nilai-nilai yang 
lainnya. Nilai-nilai yang lain seperti, 
kebebasan, toleransi, keadilan, 
kebersamaan/gotong royong, dan 
partisipasi tanpa diakari oleh nilai 
kejujuran sama dengan nihil. Hadis 
Nabi SAW bersabda, “A’laikum bi 
shidqi”, (diwajibkan atas kamu berbuat 
jujur). Kejujuran mempunyai makna 
yang luas, selain jujur dalam perkataan, 
jujur juga mengenai segala aspek 
kehidupan seperti, tindakan, perilaku, 
dan hubungan sosial lainnya baik 
kepada manusia maupun kepada tuhan. 

Dari 11 judul mengenai kejujuran, 
saya kutip satu judul yang berceritakan 
tentang keindahan dari kejujuran, yaitu  
”Jazā’ al-Ṣidq” (Shabri dan Umar, 
2010). Dalam kisahnya diceritakan 
bahwa ada seorang petani yang 
melaporkan kerugian ladangnya kepada 
tetangganya yang kaya raya bahwa 
kerugian ladangnya disebabkan anjing-
anjing tetangganya yang sengaja 
merusak ladangnya.  

Mendengar semua itu, 
tetangganya tersebut pun kaget karena 
tidak mengetahui apa pun tentang 
masalah tersebut, dan ternyata si petani 
tersebut memang belum melihat secara 
langsung tentang kerusakan ladangnya. 
Ia hanya diberi tahu oleh temannya 
bahwa ladangnya telah dirusak oleh 
anjing-anjing tetangganya.  

Tetangganya pun menanyannya 
mengenai kerugian ladangnya. Dengan 
cepat petani tersebut menjawab bahwa 
kerugiannya mencapai 30 
poundsterling. Maka tetangganya 
tersebut langsung memberikannya 
seperti apa yang ia minta. Akhirnya 
setelah datang waktu panen, ladang 



   
 

220 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

yang disangka dirusak oleh anjing-
anjing tetangganya tumbuh dengan 
subur.  

Melihat semua itu, petani tersebut 
merasa berbohong kepada tetangganya. 
Pada keesokan harinya petani tersebut 
kembali ke rumah tetangganya untuk 
mengembalikan uang tersebut dan 
menceritakan hal yang dialaminya. 
Mendengar penjelasannya, si tetangga 
itu bukan menerima uangnya kembali 
tetapi menambahkan uangnya kepada 
petani tersebut sebagai hadiah bahwa ia 
telah berkata jujur kepadanya. Melihat 
hal ini, petani itu pun langsung 
mengucapkan terima kasih kepada 
tetangganya tersebut.  

Nilai kejujuran menempati posisi 
paling dominan dalam pembelajaran al-
Muṭāla‘ah. Kisah Jazā’ al-Ṣidq 
mengomunikasikan pesan dakwah 
tentang keutamaan kejujuran melalui 
alur cerita yang menyentuh kesadaran 
moral santri. Dalam perspektif 
komunikasi persuasif, narasi ini efektif 
karena menghadirkan keteladanan, 
bukan paksaan. Kejujuran diposisikan 
sebagai fondasi utama bagi tegaknya 
nilai-nilai demokrasi lainnya. 

 
Kebebasan: Pesan Dakwah 
Humanistik 

Dari 41 judul yang dipelajari 
dalam kitab al-Muṭāla‘ah, ditemukan 
bahwa 3 judul cerita yang membahas 
tentang kebebasan. Ketiga judul cerita 
itu adalah, “Iṭlāq al-Ṭuyūr”, “al-Asad 
wa al-Fa’r”, dan “‘Abdullāh wa al-
‘Uṣfūr” (1 dan 2)”.  

Dalam judul ”Ithlaaqu ak-
Thuyyur” (Shabri dan Umar, 2010), 
misalnya, diceritakan bahwa; “Ada 
seorang turis dari Amerika yang sedang 
berjalan-jalan, melihat seorang anak 
kecil menentengsebuah sangkar yang 
berisikan beberapa burung yang baru 
dibelinya dari pasar. Lalu karena 
penasaran, turis tersebut akhirnya 
mendekati anak kecil itu. 

“Berapakah harga burung ini?” 
kata sang turis. 

“Harga burung ini 7 qirsan, wahai 
Tuan,” dengan cepat anak kecil tersebut 
menjawab. 

 “Saya tidak menanyakanmu 
hanya satu harga burung. Saya 
menanyakanmu mengenai semua harga 
burung tersebut karena saya ingin 
semuanya,” kata sang turis kembali. 

“Harganya 63 qirsan, Tuan”.   
Setelah mendengar jawaban 

tersebut si turis memberikan uangnya 
sesuai harga semua burung tersebut. 
Akhirnya bergembiralah anak kecil 
tersebut atas keuntungannya. Setelah 
terjadinya ijab qabul antara si turis 
dengan si anak kecil, turis tersebut 
langsung membukakan pintu sangkar 
burung dari hasil pembeliannya di 
depan anak kecil tersebut. Maka 
kagetlah anak kecil itu. 

“Mengapa kau lepas burung-
burung tersebut?” kata si anak bertanya. 

“Saya telah menjadi tahanan 
selama tiga tahun dan saya bercita-cita 
untuk melepaskan diri saya dari 
penjara. Saya merasakan apa yang 
dirasakan oleh burung-burung tersebut. 
Maka dari itu, saya lepaskan burung-
burung tersebut selama saya dapat 
melepaskannya. Karena semua 
makhluk membutuhkan 
kebebasan,”dengan cepat turis tersebut 
menjawab. 

Kisah ini mengomunikasikan 
pesan dakwah tentang hak setiap 
makhluk untuk memperoleh kebebasan. 
Melalui pendekatan komunikasi naratif, 
pesan kebebasan disampaikan secara 
simbolik dan humanistik, sehingga 
mudah dipahami dan diinternalisasi 
oleh santri. Dalam konteks demokrasi, 
kebebasan diposisikan sebagai nilai 
moral yang harus disertai tanggung 
jawab sosial. 

 
Toleransi: Dakwah Sosial dan 
Komunikasi Empatik 



   
 

221 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Wacana yang tidak kalah menarik 
adalah toleransi. Nilai toleransi 
merupakan aplikasi nilai pada level 
batasan yang lebih tinggi bahkan 
hampir dikatakan tidak mempunyai 
batasan. Toleransi dalam bahasa lain 
adalah sikap saling menghargai atau 
tolong-menolong terhadap sesama. Jadi 
dapat dikatakan bahwa sikap 
bertoleransi dalam berbagai hal tidak 
mempunyai batasan karena 
keeksistensial dari toleransi adalah 
suatu perbuatan yang mulia. 

Dari 41 judul yang diajarakan di 
dalam mata pelajaran  al-Muṭāla‘ah 
ditemukan terdapat 4 judul yang 
membahas makna dari toleransi. Di 
antaranya adalah, “al-Ḥarīq”, “al-
Ḥamāmah wa al-Namlah”, “al-
Amānah Kanz”, dan “al-Asad wa al-
Fa’r”. Dalam keempat kajian ini setidak-
tidaknya dapat dijumpai hakikat dari 
bertoleransi antar kelompok yang 
diwakili oleh satu utusan dari kelompok 
tersebut.  

Dalam judul cerita “al-
Hamaamatu wa al-Namlatu” (Shabri 
dan Umar, 2010), misalnya diceritakan 
sikap bertoleransi yang diwakili oleh 
seekor semut dan seekor burung 
merpati. Dalam kisahnya, diceritakan 
bahwa terdapat seekor semut yang 
sedang beristirahat di pinggir sungai 
setelah lelah dalam bepergian dan 
berhasrat untuk meminum air sungai 
tersebut.Karena hasrat untuk 
meminum air sungai tersebut sudah 
tidak dapat dielakkan, semut tersebut 
akhirnya nekat untuk turun ke sungai.  

Disebabkan kebodohan semut 
tersebut akhirnya ia jatuh ke sungai dan 
tidak dimungkinkan baginya untuk 
keluar sendiri karena sesungguhnya ia 
tidak mengetahui cara untuk berenang. 
Pada waktu yang sama, ada seekor 
burung merpati yang sedang berhenti di 
atas batu sungai yang melihat kejadian 
tersebut. Dengan kebaikan hatinya, 
merpati tersebut pun menolong si 
semut dengan memberinya sepotong 

ranting yang langsung menyambung ke 
daratan. Maka naiklah semut tersebut 
ke atas ranting dan langsung menuju 
daratan dengan selamat. 

Setelah hari tersebut, ditemukan 
bahwa si merpati sedang hinggap di atas 
pohon yang besar di suatu hutan. Pada 
waktu yang sama, ada beberapa 
pemburu yang ingin memburu burung-
burung merpati di hutan tersebut. 
Ternyata semut yang pernah ditolong 
oleh merpati tersebut mengetahui 
kedatangan pemburu-pemburu itu. 
Tanpa pikir panjang, semut tersebut 
langsung merayap ke atas pohon dan 
memberitahu kepada si merpati. 
Setelah mengetahui hal tersebut 
langsung pergi meninggalkan pohon 
besar yang dihinggapinya itu setelah 
mengucapkan terima kasih kepada si 
semut. 

Kisah relasi saling menolong 
antara semut dan burung merpati 
menyampaikan pesan dakwah tentang 
empati dan saling menghargai. Dalam 
perspektif komunikasi, cerita ini 
merepresentasikan komunikasi empatik 
yang menekankan hubungan timbal 
balik dan kesadaran kolektif. Nilai 
toleransi dipahami sebagai prasyarat 
penting bagi terciptanya kehidupan 
demokratis yang damai. 

 
Keadilan: Pesan Dakwah Normatif 

Nilai lain yang menyemarakkan 
kajian mengenai demokrasi adalah 
keadilan. Sekurang-kurangnya ada 5 
judul yang membahas mengenai 
keadilan di dalam mata pelajaran al-
Muthala’ah. Kelima judul tersebut 
adalah; “al-Syarru bi al-Syarri”, 
“Maziyyatu al-Tashwiir”, “al-Ghurab 
wa al-Jarrah”, al-Amiiru wa al-
Sujanaau”, dan al-Qaadi wa al-Amiir”. 

Dalam judul “al-Syarru bi al-
Syarri” (Shabri dan Umar, 2010) 
diceritakan bahwa pada suatu siang 
terdapat seorang anak kecil yang fakir 
sedang duduk-duduk di pinggir jalan 
sembari memakan potongan roti. Ia 



   
 

222 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

memperhatikan anjing yang sedang 
tertidur pulas di depannya. Melihat hal 
tersebut ada hasrat dari anak kecil 
tersebut untuk mengganggu si anjing 
tersebut dengan mengelabuinya dengan 
roti. Melihat anjing tersebut mendekat 
kepadanya, si anak kecil langsung 
mengambil tongkat di dekatnya dan 
lansung memukulnya dengan keras 
sampai anjing tersebut lari kesakitan.  

Pada waktu yang bersamaan ada 
seorang bapak yang melihat peristiwa 
tersebut dari jendela rumahnya. Melihat 
hal tersebut, bapak itu pun langsung 
memanggil si anak kecil dan 
mengelabuinya dengan mengiming-
imingnyauang sembari mengumpatkan 
sebuah tongkat di belakang tubuhnya. 
Dengan reflek si anak kecil tersebut 
langsung mendekatinya. Tetapi 
sebelum ia mengambil uang tersebut 
ternyata si bapak langsung 
memukulnya dengan tongkat. Anak 
kecil tersebut pun menangis kesakitan. 

“Mengapa kau memukulku, 
sedangkan aku tidak berbuat apa-apa 
kepadamu?” kata si anak itu bertanya. 

”Mengapa kau memunggul anjing 
tersebut, sedangkan dia tidak berbuat 
apa-apa kepadamu? Itulah hukuman 
yang pantas diberikan kepadamu,” kata 
si bapak 

Nilai keadilan dikomunikasikan 
melalui cerita-cerita seperti al-Sharr bi 
al-Sharr. Pesan dakwah tentang 
keadilan disampaikan melalui 
komunikasi simbolik yang menekankan 
pentingnya menegakkan keadilan 
secara substantif. Dalam konteks 
dakwah dan komunikasi, keadilan 
dipahami sebagai nilai etis yang harus 
ditegakkan tanpa memandang status 
sosial atau kedudukan. 

 
Kebersamaan: Dakwah Kolektif 

Ditemukan hanya 3 judul cerita 
yang membahas mengenai persoalan 

 
 

kebersamaan, yaitu, “ al-‘Anzānī”, “al-
Ḥarīq”, dan “al-Asad wa al-Fa’r”. 
Dalam judul “al-‘Anzānī”1 diceritakan 
bahwa ada dua ekor kambing gunung 
yang sedang ingin menyeberang tebing 
melalui satu jembatan yang hanya muat 
oleh satu kambing, namun mereka 
berdua berlawanan arah dan telah 
berada di tengah-tengah jembatan.  

Menghadapi kenyataan, mereka 
berdua berpikir untuk menemukan cara 
terbaik agar mereka berdua dapat 
menyeberang tebing dengan selamat 
tanpa mengorbankan satu pihak. 
Setelah lama berpikir akhirnya mereka 
sepakat bahwa harus ada salah satu dari 
mereka yang mengalah untuk 
mengambil posisi tidur, sementara 
sebagai alat pijakan dan Mereka pun 
selamat sampai seberang. 

Kisah ini menunjukkan bahwa 
pengorbanan dan kebersamaan dalam 
berpikir serta bertindak menjadi hal 
yang penting bagi kelangsungan 
kehidupan demokrasi. Karena sejatinya 
gotong royong adalah berpikir dan 
bekerja secara bersama untuk mencapai 
suatu yang diinginkan. 

Nilai kebersamaan yang tercermin 
dalam kisah al-‘Anzānī 
menggambarkan pentingnya 
pengorbanan dan kerja sama. Kisah ini 
mengomunikasikan pesan dakwah 
tentang musyawarah dan gotong royong 
melalui komunikasi kooperatif. 
Kebersamaan diposisikan sebagai nilai 
demokrasi yang lahir dari kesadaran 
untuk mendahulukan kepentingan 
bersama. 

 
Partisipasi: Komunikasi Partisipa-
toris 

Nilai yang paling sedikit diajarkan 
dalam mata pelajaran al-Muṭāla‘ah 
adalah partisipasi yang hanya 
diceritakan dalam kisah “Intikhāb al-
Mālik” dan “Takshīf Amrīkā”. Padahal 



   
 

223 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

sejatinya partisipasi adalah salah satu 
penunjang utama bagi tegaknya 
demokrasi.  

Dalam kisahnya yang diceritakan 
dalam judul ”Intikhāb al-Mālik” (Shabri 
dan Umar, 2010) bahwa ada suatu 
pemilihan raja hutan di dalam suatu 
hutan antahberanta yang diikuti oleh 
semua hewan di hutan tersebut. Dari 
burung hingga gajah. Mereka berdebat 
dalam menentukan pilihannya masing-
masing. 

Akhirnya setelah lama mereka 
berdebat, terpilihlah gajah sebagai raja 
hutan yang baru, karena kecerdaasan, 
kekuatan, dan kesabarannya. Dan 
mereka semua menerima atas 
pilihannya walaupun sejatinya pada 
awal mulanya ada hewan yang tidak 
memilih gajah sebagai calon raja baru, 
tetapi mereka harus menerimanya 
dengan lapang dada apa pun hasilnya. 

Dari kisah sederhana tersebut ada 
satu nilai yang dapat dipetik sebagai 
pelajaran bagi kelangsungan hidup 
demokrasi bahwa dengan ikut andilnya 
kita sebagai partisipan akan 
memberikan kemudahan dan kepuasan 
akan hasil akhir suatu kebijakan. 
Partisipasi adalah keterlibatan mental, 
emosi, dan posisi seseorang dalam 
proses pencapaian tujuan bersama. 

Nilai partisipasi dikomunikasikan 
melalui cerita ”Intikhāb al-Mālik”, yang 
menggambarkan proses pengambilan 
keputusan kolektif. Dalam perspektif 
komunikasi dakwah, partisipasi 
dipahami sebagai keterlibatan aktif 
mad‘ū dalam proses sosial. Pesan ini 
menegaskan bahwa demokrasi 
membutuhkan partisipasi yang sadar 
dan bertanggung jawab. 

Hasil analisis menunjukkan 
bahwa nilai-nilai demokrasi seperti 
kejujuran, keadilan, toleransi, dan 
kebersamaan secara konsisten hadir 
dalam teks-teks al-Muṭāla‘ah. Nilai 
kejujuran, misalnya, menjadi pesan 
dominan yang dikonstruksikan sebagai 
fondasi relasi sosial yang adil dan 

bertanggung jawab. Pola ini sejalan 
dengan pandangan bahwa demokrasi 
dalam perspektif Islam lebih 
menekankan dimensi etika dan moral 
dibandingkan aspek prosedural semata 
(Madjid, 1999). 

Temuan penelitian ini 
memperkuat argumen bahwa pesantren 
dan demokrasi bukanlah dua entitas 
yang saling bertentangan. Sebaliknya, 
pesantren justru berkontribusi dalam 
membangun demokrasi berbasis nilai 
melalui proses pendidikan dan dakwah 
kultural yang berkelanjutan. Demokrasi 
yang dikomunikasikan melalui 
pesantren bersifat etis, deliberatif, dan 
berorientasi pada kemaslahatan 
bersama, sebagaimana ditegaskan 
dalam berbagai kajian tentang Islam, 
civil society, dan demokratisasi di 
Indonesia (Azra, 2015; Hefner, 2000). 

 
Penutup/Kesimpulan 

Sebagai lembaga pendidikan 
Islam tradisional, pesantren memiliki 
potensi besar dalam mengembangkan 
model komunikasi dakwah yang relevan 
dengan tantangan demokrasi 
kontemporer. Melalui pembelajaran al-
Muṭāla‘ah, nilai-nilai demokrasi tidak 
diajarkan sebagai ideologi politik, 
melainkan sebagai akhlak sosial yang 
berakar pada ajaran Islam. Dengan 
demikian, pesantren dapat diposisikan 
sebagai aktor strategis dalam penguatan 
demokrasi substantif yang 
berlandaskan moral, keadilan, dan 
tanggung jawab sosial (Azra, 2012; 
Madjid, 1999).  

Pertama, artikel ini menunjukkan 
bahwa mata pelajaran al-Muṭāla‘ah di 
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai 
sarana pembelajaran bahasa Arab, 
tetapi juga sebagai media dakwah 
tekstual yang mengomunikasikan nilai-
nilai etika sosial yang sejalan dengan 
prinsip-prinsip demokrasi. Melalui 
pendekatan naratif dalam kitab Al-
Qirā’ah al-Rasyīdah, pesan dakwah 
disampaikan secara persuasif, 



   
 

224 
 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

humanistik, dan kontekstual sehingga 
mudah dipahami dan diinternalisasi 
oleh santri. 

Kedua, nilai-nilai demokrasi 
seperti kejujuran, keadilan, toleransi, 
kebebasan, kebersamaan, dan 
partisipasi tidak dikomunikasikan 
sebagai doktrin politik formal, 
melainkan sebagai akhlak sosial Islam. 
Dominasi nilai kejujuran dalam cerita-
cerita al-Muṭāla‘ah menunjukkan 
bahwa demokrasi yang dikembangkan 
melalui pesantren berakar kuat pada 
etika moral, bukan semata-mata pada 
prosedur politik. 

Ketiga, dalam perspektif dakwah 
dan komunikasi, pesantren berfungsi 
sebagai ruang komunikasi kultural yang 
mereproduksi nilai-nilai sosial secara 
berkelanjutan. Proses seleksi cerita 
dalam pembelajaran al-Muṭāla‘ah 
mencerminkan strategi komunikasi 
dakwah yang sadar dan terarah, dengan 
tujuan membentuk kesadaran moral 
dan sikap sosial santri sebagai warga 
masyarakat. 

Keempat, temuan di dalam artikel 
ini memperkuat argumen bahwa 
pesantren memiliki kontribusi penting 
dalam pembangunan demokrasi 
substantif di Indonesia. Demokrasi yang 
ditransmisikan melalui pesantren 
bukanlah demokrasi yang sekuler dan 
bebas nilai, melainkan demokrasi yang 
berlandaskan etika Islam, musyawarah, 
keadilan, dan tanggung jawab sosial. 
Dengan demikian, pesantren perlu 
dipahami sebagai aktor strategis dalam 
komunikasi nilai-nilai demokrasi 
berbasis dakwah. 
 
DAFTAR PUSTAKA 
Adam, Asvi Warman. (2010). Bung 

Karno Dibunuh Tiga Kali. Jakarta: 
Buku Kompas. 

Aripin, Jaenal, Idris Thaha, & Fauzan. 
(2007). Kajian Islam Kontemporer, 
Jakarta:  Lembaga Peneletian UIN 
Syarif  Hidayatullah. 

Azra, Azyumardi. (1998). Esei-esei 
Inteletual Muslim & Pendidikan 
Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu 

Azra, Azyumardi. (2012). Pendidikan 
Islam: Tradisi dan Modernisasi di 
Tengah Tantangan Milenium III. 
Jakarta: Kencana Prenada Media 
Group. 

Azra, Azyumardi. (2020). 
Membebaskan Pendidikan Islam. 
Jakarta: Kencana Prenada Media 
Group 

Effendy, Onong Uchjana. (2003). Ilmu, 
Teori, dan Filsafat Komunikasi. 
Bandung: Citra Aditya Bakti. 

Geertz, Clifford. (1960). The Religion of 
Java. Chicago, IL: University of 
Chicago Press. 

Hefner, Robert William. (2000). Civil 
Islam: Muslims and 
democratization in Indonesia. 
Princeton, NJ: Princeton University 
Press. 

Kamil, Sukron. (2002). Islam dan 
Demokrasi, Jakarta: Gaya Media 
Pratama 

Madjid, Nurcholish. (1997). Bilik-bilik 
pesantren: Sebuah potret 
perjalanan. Jakarta: Paramadina. 

Madjid, Nurcholish. (1999). Islam, 
Kemodernan, dan Keindonesiaan. 
Bandung: Mizan. 

Mulyana, Deddy. (2014). Ilmu 
Komunikasi: Suatu Pengantar. 
Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Munir, Muhammad, & Ilaihi, Wahyu. 
(2006). Manajemen Dakwah. 
Jakarta: Kencana Prenada Media 
Group. 

Nasrullah, Rulli. (2018). Teori dan Riset 
Komunikasi Massa. Jakarta: 
Kencana. 

Shabri, Abdul Fatah & Ali Umar. (2010). 
Al-Qirā’ah al-Rasyīdah (Juz I–III). 
Kairo: Dār al-Ma‘ārif. 

 


