213

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 213-224

The Voice of Democracy in Islamic Boarding Schools

from the Perspective of Dakwah and Communication:

a Study of the Book al-Qira’ah al-Rasyidah in the al-Muthala’ah
Subject at the Daar El Qolam Islamic Boarding School

Savran Billahi

Idris Thaha

Muhammad Sungaidi

FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
FIDKOM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
savranbillahi@gmail.com
idris.thaha@uinjkt.ac.id
muhammadsungaidi6o@gmail.com

Abstract

This article examines how democratic values are conveyed as da‘wah messages
through the al-Mutala‘ah subject, using Al-Qira’ah al-Rasyidah as the primary
reference, at Daar El Qolam Islamic Boarding School in Gintung, Jayanti,
Tangerang, Banten. Employing a qualitative descriptive approach with a content
analysis method, the study analyzes selected narratives taught to students in
grades II through VI. The analysis focuses on forms of narrative communication,
da‘wah messages, and the democratic values embedded in the texts, including
honesty, justice, tolerance, freedom, solidarity, and participation. The findings
indicate that al-Mutala‘ah learning functions as an effective medium of textual
da‘wah for internalizing democratic social ethics through persuasive and non-
confrontational communication. Through its curriculum and educational
practices, the pesantren serves as a strategic actor in transmitting democratic
values rooted in Islamic principles. These findings affirm that pesantren and
democracy are not contradictory but instead operate synergistically through a
value-based communication process grounded in da‘wah.

Keywords: Da‘wah, Communication, Pesantren, Democratic Values, al-
Mutala‘ah.

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.50159

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025


mailto:savranbillahi@gmail.com
mailto:idris.thaha@uinjkt.ac.id

214

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 213-224

Suara Demokrasi di Pesantren dalam Perspektif
Dakwah dan Komunikasi: Studi atas Kitab al-Qira’ah
al-Rasyidah pada Mata Pelajaran al-Muthala’ah

di Pondok Pesantren Daar El Qolam

Savran Billahi

Idris Thaha

Muhammad Sungaidi

FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
FISIP UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
FIDKOM UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
savranbillahi@gmail.com
idris.thaha@uinjkt.ac.id
muhammadsungaidi6o@gmail.com

Abstrak

Artikel ini mengkaji bagaimana nilai-nilai demokrasi dikomunikasikan
sebagai pesan dakwah melalui mata pelajaran al-Mutala‘ah dengan rujukan
kitab al-Qira’ah al-Rasyidah di Pondok Pesantren Daar El Qolam, Gintung,
Jayanti, Tangerang, Banten. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif dan metode analisis isi, penelitian ini menelaah cerita-cerita terpilih
yang diajarkan kepada santri kelas IT hingga VI. Analisis difokuskan pada bentuk
komunikasi naratif, pesan dakwah, serta nilai-nilai demokrasi yang
dikandungnya, seperti kejujuran, keadilan, toleransi, kebebasan, kebersamaan,
dan partisipasi. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa pembelajaran al-
Mutala‘ah berfungsi sebagai media dakwah tekstual yang efektif dalam
menginternalisasikan etika sosial demokratis secara persuasif dan
nonkonfrontatif. Pesantren, melalui kurikulum dan praktik pendidikannya,
berperan sebagai aktor strategis dalam transmisi nilai-nilai demokrasi yang
berakar pada prinsip-prinsip Islam. Temuan ini menegaskan bahwa pesantren
dan demokrasi bukanlah dua entitas yang saling bertentangan, melainkan saling
bersinergi melalui proses komunikasi nilai berbasis dakwah.

Kata Kunci: Dakwah, Komunikasi, Pesantren, Nilai Demokrasi, al-Mutala‘ah.

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.50159

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



mailto:savranbillahi@gmail.com
mailto:idris.thaha@uinjkt.ac.id

Pendahuluan
Artikel ini menganalisis
komunikasi  nilai-nilai = demokrasi

sebagai pesan dakwah melalui mata
pelajaran al-Mutala‘ah dengan rujukan
kitab Al-Qira’ah al-Rasyidah di Pondok
Pesantren Daar El Qolam, Gintung,
Jayanti, Tangerang, Banten. Kajian ini
bertujuan memberikan  kontribusi
terhadap pengembangan studi dakwah
dan komunikasi Islam, khususnya
dalam memahami peran pesantren
sebagai aktor strategis dalam transmisi
nilai-nilai demokrasi yang berlandaskan
etika keislaman.

Mata pelajaran al-Muthala’ah itu
diajarkan di beberapa pesantren,
khususnya pesantren-pesantren
modern. Misalnya, Pondok Modern
Darussalam Gontor, Ponorogo, Jawa
Timur, Pesantren al-Amien Prenduan,
Sumenep, Jawa Timur, Pesantren
Darunnajah DKI Jakarta, Pesantren La
Tansa Rangkasbitung, Banten,
Pesantren Darul Ulum Lido di Bogor,
Jawa Barat, Pesantren al-Mizan di

Serang, Banten, dan pesantren-
pesantren modern lainnya.
Mata pelajaran al-Mutala‘ah

memiliki relevansi yang kuat dalam
konteks penanaman nilai-nilai
demokrasi. Pembelajaran ini
disampaikan melalui aktivitas membaca
teks berbahasa Arab yang memuat
kisah-kisah dengan muatan nilai moral
dan sosial. Dalam praktiknya, mata
pelajaran ini merujuk pada kitab Al-
Qira’ah al-Rasyida,h yang berfungsi

sebagai media komunikasi dakwah
tekstual dalam menyampaikan pesan-
pesan moral melalui pendekatan
naratif.

Cerita-cerita dalam Al-Qira’ah al-
Rasyidah mengandung pesan dakwah
yang disampaikan secara persuasif,
nonkonfrontatif, dan berbasis
keteladanan. Dalam kajian komunikasi,
narasi dipahami sebagai bentuk
komunikasi yang efektif karena mampu
menjangkau dimensi kognitif dan

215

afektif  secara simultan. Pola
penyampaian ini sejalan dengan metode
dakwah bil-hikmah dan mau‘zah
hasanah, yakni penyampaian pesan
secara bijaksana yang berorientasi pada
pembentukan kesadaran moral.
Nilai-nilai demokrasi yang
termuat dalam pembelajaran al-
Mutala‘ah—seperti kejujuran, toleransi,
keadilan, kebersamaan, kebebasan, dan
partisipasi—dapat dipahami, dalam
konteks dakwah, sebagai pesan-pesan
akhlak sosial Islam. Nilai-nilai tersebut
tidak dikomunikasikan sebagai doktrin
politik, melainkan sebagai etika sosial
yang relevan dengan kehidupan
bermasyarakat dan bernegara. Dengan
demikian, demokrasi dalam artikel ini
dipahami sebagai hasil dari proses
komunikasi nilai yang berakar pada
prinsip-prinsip dakwah Islam.

Dalam praktik  keseharian,
pesantren secara konsisten
mengajarkan nilai-nilai dasar

kehidupan sosial yang selaras dengan
prinsip-prinsip demokrasi, baik melalui
aktivitas kelembagaan maupun
kurikulum pembelajaran. Nilai-nilai
tersebut tidak hanya diperkenalkan
sebagai konsep normatif, tetapi juga
dipraktikkan dan diinternalisasikan
dalam kehidupan santri.

Pesantren  sebagai  lembaga
dakwah  dan  pendidikan Islam
tradisional kerap dipersepsikan sebagai
institusi yang kurang memberikan
ruang bagi nilai-nilai demokrasi.
Pandangan ini tidak sepenuhnya tepat.
Sebagai lembaga pendidikan Islam
tertua di Indonesia, pesantren justru
memiliki  kontribusi  historis dan
kultural yang signifikan dalam
pembentukan civil society serta
penguatan etika sosial yang menopang
kehidupan demokratis.

Pesantren memiliki peran
strategis dalam pembentukan nilai-nilai
sosial, keagamaan, dan kewargaan di
Indonesia. Sebagai lembaga pendidikan
Islam yang berakar kuat dalam tradisi

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



lokal,  pesantren tidak  hanya
mentransmisikan ajaran keislaman,
tetapi juga membentuk etika sosial dan
kesadaran kolektif santri sebagai bagian
dari masyarakat sipil (Azra, 2012;
Hefner, 2000). Dalam konteks ini,
pesantren dapat dipahami sebagai
ruang kultural yang berkontribusi pada
pembangunan demokrasi substantif
berbasis  nilai-nilai moral dan
keagamaan (Madjid, 1999).

Dalam perspektif ilmu dakwah
dan komunikasi, pesantren dapat

dipahami sebagai ruang dakwah
kultural yang berfungsi
mengomunikasikan nilai-nilai

keislaman dan sosial secara persuasif.
Dakwah tidak hanya berlangsung
melalui ceramah atau khutbah, tetapi
juga melalui teks, simbol, dan narasi
yang terintegrasi dalam  proses
pendidikan.

Artikel ini berupaya meluruskan
pandangan yang memosisikan
pesantren dan demokrasi sebagai dua
entitas yang saling bertentangan.
Anggapan bahwa pesantren tidak
berperan dalam penyampaian nilai-
nilai demokrasi telah menyebabkan
relasi antara pesantren dan demokrasi
kerap dipahami secara problematis.
Melalui  kajian  ini, pesantren
diposisikan sebagai aktor penting dalam
proses komunikasi nilai-nilai demokrasi
berbasis etika Islam.
Kerangka Konseptual Dakwah
dan Komunikasi

Mata pelajaran al-Mutala‘ah yang
dibahas di dalam artikel dilihat dengan
konsep dakwah dan komunikasi. Di
dalam literatur terkini, dakwah
dipahami sebagai proses penyampaian
pesan-pesan  (agama—Islam) yang
dimaksudkan  untuk = membentuk
kesadaran, sikap, dan perilaku mad’u.
Proses ini bisa berlangsung melalui
teks, simbol, dan praktik sosial, dan
tidak selalu berlangsung secara verbal
atau retoris. Karenanya, dakwah sering

216

dikaitkan dengan ilmu komunikasi.
Keduanya memiliki irisan yang kuat,

dan tidak terpisahkan.

Dakwah pada hakikatnya
merupakan proses komunikasi nilai
yang bertujuan membentuk

pemahaman, sikap, dan perilaku mad‘u
sesuai dengan ajaran Islam. Dalam
perspektif komunikasi, dakwah tidak
hanya berorientasi pada penyampaian
pesan (message transmission), tetapi
juga pada proses pemaknaan (meaning-
making) melalui simbol, bahasa, dan
narasi (Munir & Ilaihi, 2006; Mulyana,
2014). Oleh karena itu, media dakwah—
termasuk  teks  bacaan dalam
pembelajaran—memiliki peran penting
dalam membangun kesadaran etis dan
sosial secara persuasif.

Dalam perspektif ilmu dakwah,
model komunikasi klasik meliputi da‘
(komunikator), maddah al-da‘wah
(pesan), wasilah al-da‘wah (media),
madu (komunikan), dan atsar al-
da‘wah (efek dakwah). Pemetaan ini
beriringan dengan kerangka ilmu
komunikasi yang memandang proses
komunikasi sebagai relasi antara
komunikator, pesan, media,
komunikan, dan efek. Dalam konteks
pembelajaran al-Mutala‘ah, pesantren

berperan sebagai komunikator
institusional, kitab Al-Qira’ah al-
Rasyidah sebagai media dakwah

tekstual, cerita sebagai pesan, santri
sebagai komunikan, dan internalisasi
nilai sebagai efek komunikasi.

Pendekatan komunikasi naratif
juga relevan digunakan dalam analisis
ini. Cerita-cerita dalam al-Mutala‘ah
menyampaikan pesan dakwah secara
persuasif melalui tokoh, konflik, dan
resolusi moral. Pola ini bisa dijelaskan
dengan metode dakwah bil-hikmah dan
mau‘izah hasanah, yang menekankan
kebijaksanaan dan keteladanan dalam
menyampaikan pesan.

Pembelajaran al-Mutala‘ah di
pesantren berfungsi sebagai media
dakwah tekstual yang efektif dalam

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



mentransmisikan nilai-nilai moral dan
sosial. Melalui cerita-cerita dalam kitab
Al-Qira’ah al-Rasyidah, pesan dakwah
disampaikan dalam bentuk narasi
sederhana  yang dekat dengan
pengalaman keseharian santri (Shabri &
Umar, 2010). Model komunikasi naratif
ini dinilai efektif karena mampu
menyentuh aspek kognitif dan afektif
pembaca sekaligus, sehingga
memudahkan internalisasi nilai secara
berkelanjutan (Mulyana, 2014).

Metodologi Penelitian

Penelitian ini  menggunakan
pendekatan kualitatif-deskriptif dengan
metode analisis isi (content analysis).
Data utama berasal dari kitab Al-
Qira’ah al-Rasyidah yang digunakan
dalam mata pelajaran al-Mutala‘ah di
Pondok Pesantren Daar El Qolam.
Analisis difokuskan pada teks cerita
yang diajarkan kepada santri selama
masa studi kelas IT hingga kelas VI.

Dalam kerangka dakwah dan
komunikasi, analisis diarahkan untuk
mengidentifikasi pesan-pesan dakwah
yang mengandung nilai demokrasi,
bentuk  penyampaiannya  (naratif,
simbolik, dan moral), serta potensi efek
komunikatifnya terhadap pembentukan
kesadaran dan sikap santri. Pendekatan
ini memungkinkan pemahaman bahwa
teks ajar berfungsi sebagai media
komunikasi nilai, bukan sekadar bahan
bacaan linguistik.

Pesantren sebagai Wadah Dakwah
dan Komunikasi Nilai Demokrasi

Pesantren tidak hanya berfungsi
sebagai lembaga pendidikan
keagamaan, tetapi juga sebagai ruang
sosial tempat berlangsungnya
pembentukan tradisi intelektual dan
etika  keislaman. Madjid (1997)
menegaskan bahwa pesantren memiliki
peran penting dalam membangun

watak  keislaman yang terbuka,
moderat, dan responsif terhadap
perubahan sosial. Pandangan ini

217

memperkuat ~ argumentasi  bahwa
pesantren memiliki relevansi kuat
dalam  pengembangan  nilai-nilai
demokrasi berbasis etika dan moral
Islam.

Dalam konteks pendidikan Islam,
pesantren memiliki potensi besar
sebagai ruang pembebasan intelektual
dan moral. Azra (1998) menegaskan
bahwa pendidikan Islam idealnya
diarahkan pada pembentukan manusia
yang kritis, terbuka, dan bertanggung

jawab secara sosial. Prinsip
pembebasan pendidikan ini
menemukan  relevansinya  dalam
pembelajaran al-Mutala‘ah di

pesantren, di mana nilai-nilai kejujuran,
keadilan, dan kebersamaan
dikomunikasikan melalui narasi yang
persuasif dan dialogis.

Pesantren merupakan wadah awal
dalam mendidik dan mengembangkan
pola perilaku santri yang disiplin, taat,
bermusyawarah, menghargai sesama,
sportif, berilmu, dan berakhlakul
karimah. Nilai-nilai tersebut tidak
hanya diajarkan sebagai norma
individual, tetapi dikomunikasikan
secara sistematis sebagai pesan dakwah
yang membentuk karakter sosial santri.
Apabila para santri telah terinternalisasi
nilai-nilai tersebut, maka pesantren
berkontribusi signifikan dalam
membangun kualitas demokrasi di
Indonesia yang berakar pada etika dan
moralitas sosial.

Dalam perspektif dakwah dan
komunikasi, pesantren dapat dipahami
sebagai arena komunikasi sosial yang
mereproduksi nilai-nilai
kemasyarakatan secara berkelanjutan.

Pesantren berfungsi sebagai aktor
dakwah kultural yang
mengomunikasikan nilai demokrasi

melalui praktik kehidupan bersama.
Terdapat dua faktor utama yang
mendukung peran pesantren dalam
mengomunikasikan nilai-nilai
demokrasi. Pertama, faktor eksternal.
Pesantren mendidik santri dari berbagai

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



latar belakang sosial, ekonomi, budaya,
dan  daerah. Keberagaman ini
menjadikan pesantren sebagai ruang

komunikasi antarbudaya—nilai
persamaan hak dan  kewajiban
dikomunikasikan melalui pengalaman
hidup bersama. Praktik toleransi,
tolong-menolong, dan saling

menghargai tidak hanya disampaikan
secara verbal, tetapi juga melalui
interaksi sosial sehari-hari sebagai
bentuk dakwah bil-hal. Pola komunikasi
inilah yang menjadi fondasi demokrasi
berbasis kebersamaan dan kesetaraan
sosial, sekaligus menjelaskan mengapa
pesantren mampu melahirkan tokoh-
tokoh bangsa yang memiliki sensitivitas
demokratis dan etika publik yang kuat.

Kedua, faktor internal. Secara
historis, pesantren mengajarkan kitab-
kitab Islam klasik sebagai basis utama
pendidikan keagamaan. Dalam
perkembangannya, banyak pesantren
mengintegrasikan pengajaran
pengetahuan umum ke dalam
kurikulum tanpa meninggalkan
pengajaran kitab klasik. Integrasi ini
menjadikan pesantren sebagai ruang
komunikasi keilmuan yang dinamis—
nilai-nilai keislaman dan nilai sosial
dikomunikasikan secara kontekstual
kepada santri.

Setidaknya terdapat delapan
bidang keilmuan yang diajarkan dalam
tradisi pesantren, yaitu al-nahwu dan
al-sarf, al-figh, usul al-figh, al-hadith,
al-tafsir, al-tawhid, al-tasawwuf dan
etika, serta cabang-cabang lain seperti
al-tarikh, al-balaghah, al-mahfuzat,
dan al-mutala‘ah. Sebagian besar
bidang keilmuan tersebut mengandung
pesan-pesan dakwah yang berkaitan
dengan nilai keadilan, kejujuran,
musyawarah, dan tanggung jawab
sosial. Dalam mata pelajaran al-
Mutala‘ah, misalnya, nilai-nilai
demokrasi dikomunikasikan melalui
narasi moral yang berfungsi sebagai
media dakwah tekstual. Pendekatan ini
memperlihatkan bahwa pesantren tidak

218

hanya mentransmisikan ilmu, tetapi
juga mengomunikasikan nilai
demokrasi sebagai bagian dari dakwah.

Temuan dan Bahasan
Nilai Demokrasi dalam Pelajaran
al-Mutala‘ah: Kajian Dakwah dan
Komunikasi

Mata pelajaran al-Mutala‘ah
adalah salah satu pelajaran berbahasa
arab yang mayoritas diajarkan di
beberapa pesantren di Indonesia dan
berisikan cerita-cerita pendek yang
mengandung nilai-nilai positif. Dalam
perspektif dakwah dan komunikasi, al-
Mutala‘ah tidak hanya berfungsi
sebagai sarana pembelajaran bahasa,
tetapi juga sebagai media dakwah
tekstual yang mengomunikasikan
pesan-pesan etis dan sosial kepada
santri melalui pendekatan naratif.
Cerita-cerita semacam ini bertujuan
untuk pembentukan moralitas dan
perilaku yang berkeadaban. Cerita-
cerita bermuatan nilai-nilai demokrasi
itu diberikan kepada santri-santri sejak
duduk kelas dua (setingkat SMP/MTs)

hingga  kelas enam  (setingkat
SMA/MA).
Pembelajaran al-Mutala‘ah

merujuk pada kitab Al-Qira’ah al-
Rasyidah karya Abdul Fattah Shabri
dan Ali Umar yang ditulis pada akhir
abad ke-19 dan diterbitkan oleh
Penerbit al-Ma‘arif. Untuk keperluan
pembaca di Indonesia, kitab ini
diterbitkan dengan tiga buku tipis.
Penelurusan terhadap tiga buku Al-
Qira’ah al-Rasyida, kita menemukan
185 judul cerita yang terbagi menjadi 60
judul cerita pada kitab Al-Qira’ah al-
Rasyida al-Juz al-Awwal, 60 judul
cerita untuk kitab Al-Qira'ah al-
Rasyida al-Juz al-Tsaani, lalu 65 judul
cerita untuk kitab Al-Qira'ah al-
Rasyidaal-Juz al-Tsalits.

Dalam proses pembelajarannya,
pesantren hanya mengajarkan beberapa
judul cerita. Tidak semua judul cerita
diajarkan kepada santri. Pada kitab Al-

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



Qira’ah al-Rasyida al-Juz al-Awwal
(Kitab I), dari 60 judul cerita, pesantren
hanya mengajarkan 16 judul -cerita.
Pada kitab Al-Qira’ah al-Rasyida al-Juz
al-Tsaani (Kitab IT),pesantren
mengajarkan 15 judul cerita dari 60
judul. Pada kitab Al-Qira’ah al-Rasyida
al-Juz al-Tsalits (Kitab I11),
pesantrenhanya mengajarkan 10 judul
dari 65 judul cerita. Secara keseluruhan,
pesantren mengajarkan 41 judul cerita
kepada para santri dalam masa belajar
selama lima tahun—dari kelas dua
hingga kelas enam. Proses seleksi ini
menunjukkan adanya strategi
komunikasi dakwah. Pesantren secara
sadar memilih teks-teks yang dianggap
paling efektif dan relevan dalam
menyampaikan pesan moral dan sosial
kepada santri.

Bila dilihat dari kandungan dari
cerita-cerita di dalam mata pelajaran
itu, kita menemukan 2 judul cerita
berisi tentang partisipasi, 3 judul cerita
membahas tentang kebebasan, 3 judul
membahas tentang
kebersamaan/gotong royong, 4 judul
tentang toleransi, 5 judul membahas
tentang keadilan, 11 judul tentang
kejujuran. Jadi, judul cerita dengan
nilai kejujuran (11 judul) lebih dominan
ketimbang nilai-nilai lainnya. Dari
perspektif komunikasi dakwah, cerita-
cerita ini berfungsi sebagai pesan
dakwah persuasif yang menyentuh
aspek kognitif, afektif, dan moral santri
sekaligus. Fakta tersebut dapat

ditunjukkan dalam Tabel berikut:
Tabel: Mengenai Nilai-Nilai Demokrasi
di dalam Mata Pelajaran al-Mutala‘ah

No. Nilai-Nilai Kitab | Kitab |Kitab
Demokrasi | 1l n
1. | Kejujuran 3 5 3
2. | Kebebasan 3 - -
3. | Toleransi 2 2 -
4. | Keadilan 1 2 2
5. | Kebersamaan 2 - 1
6. | Partisipasi -- 1 1

219

Kejujuran: Inti Pesan Dakwah Etis

Nilai kejujuran di dalam mata
pelajaran  al-Mutala‘ah merupakan
wacana yang menempati posisi tertinggi
dengan 11 judul cerita. Hal ini
membuktikan bahwa nilai kejujuran
dalam kehidupan, khususnya dalam
kehidupan yang demokrasi merupakan
hal terpenting dari nilai-nilai yang
lainnya. Nilai-nilai yang lain seperti,
kebebasan, toleransi, keadilan,
kebersamaan/gotong  royong, dan
partisipasi tanpa diakari oleh nilai
kejujuran sama dengan nihil. Hadis
Nabi SAW bersabda, “A’laitkum bi
shidqi”, (diwajibkan atas kamu berbuat
jujur). Kejujuran mempunyai makna
yang luas, selain jujur dalam perkataan,
jujur juga mengenai segala aspek
kehidupan seperti, tindakan, perilaku,
dan hubungan sosial lainnya baik
kepada manusia maupun kepada tuhan.

Dari 11 judul mengenai kejujuran,
saya kutip satu judul yang berceritakan
tentang keindahan dari kejujuran, yaitu
*Jaza’ al-Sidq” (Shabri dan Umar,
2010). Dalam kisahnya diceritakan
bahwa ada seorang petani yang
melaporkan kerugian ladangnya kepada
tetangganya yang kaya raya bahwa
kerugian ladangnya disebabkan anjing-

anjing tetangganya yang sengaja
merusak ladangnya.
Mendengar semua itu,

tetangganya tersebut pun kaget karena
tidak mengetahui apa pun tentang
masalah tersebut, dan ternyata si petani
tersebut memang belum melihat secara
langsung tentang kerusakan ladangnya.
Ia hanya diberi tahu oleh temannya
bahwa ladangnya telah dirusak oleh
anjing-anjing tetangganya.
Tetangganya pun menanyannya
mengenai kerugian ladangnya. Dengan
cepat petani tersebut menjawab bahwa

kerugiannya mencapai 30
poundsterling. = Maka  tetangganya
tersebut langsung memberikannya

seperti apa yang ia minta. Akhirnya
setelah datang waktu panen, ladang

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



yang disangka dirusak oleh anjing-
anjing tetangganya tumbuh dengan
subur.

Melihat semua itu, petani tersebut
merasa berbohong kepada tetangganya.
Pada keesokan harinya petani tersebut
kembali ke rumah tetangganya untuk
mengembalikan uang tersebut dan
menceritakan hal yang dialaminya.
Mendengar penjelasannya, si tetangga
itu bukan menerima uangnya kembali
tetapi menambahkan uangnya kepada
petani tersebut sebagai hadiah bahwa ia
telah berkata jujur kepadanya. Melihat
hal ini, petani itu pun langsung
mengucapkan terima kasih kepada
tetangganya tersebut.

Nilai kejujuran menempati posisi
paling dominan dalam pembelajaran al-
Mutala‘ah. Kisah Jaza’ al-Sidg
mengomunikasikan pesan dakwah
tentang keutamaan kejujuran melalui
alur cerita yang menyentuh kesadaran
moral santri. Dalam  perspektif
komunikasi persuasif, narasi ini efektif
karena menghadirkan keteladanan,
bukan paksaan. Kejujuran diposisikan
sebagai fondasi utama bagi tegaknya
nilai-nilai demokrasi lainnya.
Kebebasan: Pesan Dakwah
Humanistik

Dari 41 judul yang dipelajari
dalam kitab al-Mutala‘ah, ditemukan
bahwa 3 judul cerita yang membahas
tentang kebebasan. Ketiga judul cerita
itu adalah, “Itlag al-Tuyur”, “al-Asad
wa al-Far”, dan “Abdullah wa al-
‘Usfur” (1 dan 2)”.

Dalam judul ’“Ithlaaqu ak-
Thuyyur” (Shabri dan Umar, 2010),
misalnya, diceritakan bahwa; “Ada
seorang turis dari Amerika yang sedang
berjalan-jalan, melihat seorang anak
kecil menentengsebuah sangkar yang
berisikan beberapa burung yang baru
dibelinya dari pasar. Lalu karena
penasaran, turis tersebut akhirnya
mendekati anak kecil itu.

220

“Berapakah harga burung ini?”
kata sang turis.

“Harga burung ini 7 girsan, wahai
Tuan,” dengan cepat anak kecil tersebut

menjawab.
“Saya tidak menanyakanmu
hanya satu harga burung. Saya

menanyakanmu mengenai semua harga
burung tersebut karena saya ingin
semuanya,” kata sang turis kembali.
“Harganya 63 qirsan, Tuan”.
Setelah mendengar jawaban
tersebut si turis memberikan uangnya
sesuai harga semua burung tersebut.
Akhirnya bergembiralah anak kecil
tersebut atas keuntungannya. Setelah
terjadinya ijab gabul antara si turis
dengan si anak kecil, turis tersebut
langsung membukakan pintu sangkar
burung dari hasil pembeliannya di
depan anak kecil tersebut. Maka
kagetlah anak kecil itu.
“Mengapa kau lepas burung-
burung tersebut?” kata si anak bertanya.
“Saya telah menjadi tahanan
selama tiga tahun dan saya bercita-cita
untuk melepaskan diri saya dari
penjara. Saya merasakan apa yang
dirasakan oleh burung-burung tersebut.
Maka dari itu, saya lepaskan burung-
burung tersebut selama saya dapat

melepaskannya. Karena semua
makhluk membutuhkan
kebebasan,”dengan cepat turis tersebut
menjawab.

Kisah ini mengomunikasikan

pesan dakwah tentang hak setiap
makhluk untuk memperoleh kebebasan.
Melalui pendekatan komunikasi naratif,
pesan kebebasan disampaikan secara
simbolik dan humanistik, sehingga
mudah dipahami dan diinternalisasi
oleh santri. Dalam konteks demokrasi,
kebebasan diposisikan sebagai nilai
moral yang harus disertai tanggung
jawab sosial.

Toleransi: Dakwah Sosial dan
Komunikasi Empatik

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



Wacana yang tidak kalah menarik
adalah  toleransi. Nilai toleransi
merupakan aplikasi nilai pada level
batasan yang lebih tinggi bahkan
hampir dikatakan tidak mempunyai
batasan. Toleransi dalam bahasa lain
adalah sikap saling menghargai atau
tolong-menolong terhadap sesama. Jadi
dapat  dikatakan =~ bahwa  sikap
bertoleransi dalam berbagai hal tidak
mempunyai batasan karena
keeksistensial dari toleransi adalah
suatu perbuatan yang mulia.

Dari 41 judul yang diajarakan di
dalam mata pelajaran al-Mutala‘ah
ditemukan terdapat 4 judul yang
membahas makna dari toleransi. Di
antaranya adalah, “al-Harigq”, “al-
Hamamah wa al-Namlah”, “al-
Amanah Kanz”, dan “al-Asad wa al-
Fa’r”. Dalam keempat kajian ini setidak-
tidaknya dapat dijumpai hakikat dari
bertoleransi antar kelompok yang
diwakili oleh satu utusan dari kelompok
tersebut.

Dalam  judul cerita  “al-
Hamaamatu wa al-Namlatu” (Shabri
dan Umar, 2010), misalnya diceritakan
sikap bertoleransi yang diwakili oleh
seekor semut dan seekor burung
merpati. Dalam kisahnya, diceritakan
bahwa terdapat seekor semut yang
sedang beristirahat di pinggir sungai
setelah lelah dalam bepergian dan
berhasrat untuk meminum air sungai
tersebut.Karena hasrat untuk
meminum air sungai tersebut sudah
tidak dapat dielakkan, semut tersebut
akhirnya nekat untuk turun ke sungai.

Disebabkan kebodohan semut
tersebut akhirnya ia jatuh ke sungai dan
tidak dimungkinkan baginya untuk
keluar sendiri karena sesungguhnya ia
tidak mengetahui cara untuk berenang.
Pada waktu yang sama, ada seekor
burung merpati yang sedang berhenti di
atas batu sungai yang melihat kejadian
tersebut. Dengan kebaikan hatinya,
merpati tersebut pun menolong si
semut dengan memberinya sepotong

221

ranting yang langsung menyambung ke
daratan. Maka naiklah semut tersebut
ke atas ranting dan langsung menuju
daratan dengan selamat.

Setelah hari tersebut, ditemukan
bahwa si merpati sedang hinggap di atas
pohon yang besar di suatu hutan. Pada
waktu yang sama, ada beberapa
pemburu yang ingin memburu burung-
burung merpati di hutan tersebut.
Ternyata semut yang pernah ditolong
oleh merpati tersebut mengetahui
kedatangan pemburu-pemburu itu.
Tanpa pikir panjang, semut tersebut
langsung merayap ke atas pohon dan
memberitahu kepada si merpati.
Setelah mengetahui hal tersebut
langsung pergi meninggalkan pohon
besar yang dihinggapinya itu setelah
mengucapkan terima kasih kepada si
semut.

Kisah relasi saling menolong
antara semut dan burung merpati
menyampaikan pesan dakwah tentang
empati dan saling menghargai. Dalam
perspektif komunikasi, cerita ini
merepresentasikan komunikasi empatik
yang menekankan hubungan timbal
balik dan kesadaran kolektif. Nilai
toleransi dipahami sebagai prasyarat
penting bagi terciptanya kehidupan
demokratis yang damai.

Keadilan: Pesan Dakwah Normatif

Nilai lain yang menyemarakkan
kajian mengenai demokrasi adalah
keadilan. Sekurang-kurangnya ada 5
judul yang membahas mengenai
keadilan di dalam mata pelajaran al-
Muthala’ah. Kelima judul tersebut
adalah; “al-Syarru bi al-Syarri’,
“Maziyyatu al-Tashwiir”, “al-Ghurab
wa al-Jarrah”, al-Amiiru wa al-
Sujanaau”, dan al-Qaadi wa al-Amiir”.

Dalam judul “al-Syarru bi al-
Syarri” (Shabri dan Umar, 2010)
diceritakan bahwa pada suatu siang
terdapat seorang anak kecil yang fakir
sedang duduk-duduk di pinggir jalan
sembari memakan potongan roti. Ia

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



memperhatikan anjing yang sedang
tertidur pulas di depannya. Melihat hal
tersebut ada hasrat dari anak kecil
tersebut untuk mengganggu si anjing
tersebut dengan mengelabuinya dengan
roti. Melihat anjing tersebut mendekat
kepadanya, si anak kecil langsung
mengambil tongkat di dekatnya dan
lansung memukulnya dengan keras
sampai anjing tersebut lari kesakitan.
Pada waktu yang bersamaan ada
seorang bapak yang melihat peristiwa
tersebut dari jendela rumahnya. Melihat
hal tersebut, bapak itu pun langsung
memanggil si anak kecil dan
mengelabuinya dengan mengiming-
imingnyauang sembari mengumpatkan
sebuah tongkat di belakang tubuhnya.
Dengan reflek si anak kecil tersebut
langsung mendekatinya. Tetapi
sebelum ia mengambil uang tersebut
ternyata si bapak langsung
memukulnya dengan tongkat. Anak
kecil tersebut pun menangis kesakitan.
“Mengapa kau  memukulku,
sedangkan aku tidak berbuat apa-apa
kepadamu?” kata si anak itu bertanya.
"Mengapa kau memunggul anjing
tersebut, sedangkan dia tidak berbuat
apa-apa kepadamu? Itulah hukuman
yang pantas diberikan kepadamu,” kata
si bapak
Nilai keadilan dikomunikasikan
melalui cerita-cerita seperti al-Sharr bi
al-Sharr. Pesan dakwah tentang
keadilan disampaikan melalui
komunikasi simbolik yang menekankan
pentingnya menegakkan  keadilan
secara substantif. Dalam konteks
dakwah dan komunikasi, keadilan
dipahami sebagai nilai etis yang harus
ditegakkan tanpa memandang status
sosial atau kedudukan.

Kebersamaan: Dakwah Kolektif
Ditemukan hanya 3 judul cerita
yang membahas mengenai persoalan

222

=» [

kebersamaan, yaitu, “ al-‘Anzani”, “al-
Harig”, dan “al-Asad wa al-Far’.
Dalam judul “al-‘Anzani™ diceritakan
bahwa ada dua ekor kambing gunung
yang sedang ingin menyeberang tebing
melalui satu jembatan yang hanya muat
oleh satu kambing, namun mereka
berdua berlawanan arah dan telah
berada di tengah-tengah jembatan.

Menghadapi kenyataan, mereka
berdua berpikir untuk menemukan cara
terbaik agar mereka berdua dapat
menyeberang tebing dengan selamat
tanpa mengorbankan satu pihak.
Setelah lama berpikir akhirnya mereka
sepakat bahwa harus ada salah satu dari
mereka yang  mengalah  untuk
mengambil posisi tidur, sementara
sebagai alat pijakan dan Mereka pun
selamat sampai seberang.

Kisah ini menunjukkan bahwa
pengorbanan dan kebersamaan dalam
berpikir serta bertindak menjadi hal
yang penting bagi kelangsungan
kehidupan demokrasi. Karena sejatinya
gotong royong adalah berpikir dan
bekerja secara bersama untuk mencapai
suatu yang diinginkan.

Nilai kebersamaan yang tercermin
dalam kisah al-‘Anzani
menggambarkan pentingnya
pengorbanan dan kerja sama. Kisah ini
mengomunikasikan  pesan dakwah
tentang musyawarah dan gotong royong
melalui komunikasi kooperatif.
Kebersamaan diposisikan sebagai nilai
demokrasi yang lahir dari kesadaran
untuk mendahulukan kepentingan
bersama.

Partisipasi: Komunikasi Partisipa-
toris

Nilai yang paling sedikit diajarkan
dalam mata pelajaran al-Mutala‘ah
adalah  partisipasi yang  hanya
diceritakan dalam kisah “Intikhab al-
Malik” dan “Takshif Amrika”. Padahal

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



sejatinya partisipasi adalah salah satu
penunjang utama bagi tegaknya
demokrasi.

Dalam kisahnya yang diceritakan
dalam judul "Intikhab al-Malik” (Shabri
dan Umar, 2010) bahwa ada suatu
pemilihan raja hutan di dalam suatu
hutan antahberanta yang diikuti oleh
semua hewan di hutan tersebut. Dari
burung hingga gajah. Mereka berdebat
dalam menentukan pilihannya masing-
masing.

Akhirnya setelah lama mereka
berdebat, terpilihlah gajah sebagai raja
hutan yang baru, karena kecerdaasan,
kekuatan, dan kesabarannya. Dan
mereka semua menerima  atas
pilihannya walaupun sejatinya pada
awal mulanya ada hewan yang tidak
memilih gajah sebagai calon raja baru,
tetapi mereka harus menerimanya
dengan lapang dada apa pun hasilnya.

Dari kisah sederhana tersebut ada
satu nilai yang dapat dipetik sebagai
pelajaran bagi kelangsungan hidup
demokrasi bahwa dengan ikut andilnya
kita sebagai partisipan akan
memberikan kemudahan dan kepuasan
akan hasil akhir suatu kebijakan.
Partisipasi adalah keterlibatan mental,
emosi, dan posisi seseorang dalam
proses pencapaian tujuan bersama.

Nilai partisipasi dikomunikasikan
melalui cerita Intikhab al-Malik”, yang
menggambarkan proses pengambilan
keputusan kolektif. Dalam perspektif
komunikasi dakwah, partisipasi
dipahami sebagai keterlibatan aktif
mad‘u dalam proses sosial. Pesan ini
menegaskan bahwa demokrasi
membutuhkan partisipasi yang sadar
dan bertanggung jawab.

Hasil analisis  menunjukkan
bahwa nilai-nilai demokrasi seperti
kejujuran, keadilan, toleransi, dan
kebersamaan secara konsisten hadir
dalam teks-teks al-Mutala‘ah. Nilai
kejujuran, misalnya, menjadi pesan
dominan yang dikonstruksikan sebagai
fondasi relasi sosial yang adil dan

223

bertanggung jawab. Pola ini sejalan
dengan pandangan bahwa demokrasi
dalam  perspektif  Islam  lebih
menekankan dimensi etika dan moral
dibandingkan aspek prosedural semata
(Madjid, 1999).

Temuan penelitian ini
memperkuat argumen bahwa pesantren
dan demokrasi bukanlah dua entitas
yang saling bertentangan. Sebaliknya,
pesantren justru berkontribusi dalam
membangun demokrasi berbasis nilai
melalui proses pendidikan dan dakwah
kultural yang berkelanjutan. Demokrasi
yang dikomunikasikan melalui
pesantren bersifat etis, deliberatif, dan
berorientasi pada kemaslahatan
bersama, sebagaimana ditegaskan
dalam berbagai kajian tentang Islam,
civil society, dan demokratisasi di
Indonesia (Azra, 2015; Hefner, 2000).

Penutup/Kesimpulan

Sebagai lembaga pendidikan
Islam tradisional, pesantren memiliki
potensi besar dalam mengembangkan
model komunikasi dakwah yang relevan
dengan tantangan demokrasi
kontemporer. Melalui pembelajaran al-
Mutala‘ah, nilai-nilai demokrasi tidak
diajarkan sebagai ideologi politik,
melainkan sebagai akhlak sosial yang
berakar pada ajaran Islam. Dengan
demikian, pesantren dapat diposisikan
sebagai aktor strategis dalam penguatan
demokrasi substantif yang
berlandaskan moral, keadilan, dan
tanggung jawab sosial (Azra, 2012;
Madjid, 1999).

Pertama, artikel ini menunjukkan
bahwa mata pelajaran al-Mutala‘ah di
pesantren tidak hanya berfungsi sebagai
sarana pembelajaran bahasa Arab,
tetapi juga sebagai media dakwah
tekstual yang mengomunikasikan nilai-
nilai etika sosial yang sejalan dengan
prinsip-prinsip demokrasi. Melalui
pendekatan naratif dalam kitab Al-
Qira’ah al-Rasyidah, pesan dakwah
disampaikan secara persuasif,

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



humanistik, dan kontekstual sehingga
mudah dipahami dan diinternalisasi
oleh santri.

Kedua, nilai-nilai demokrasi
seperti kejujuran, keadilan, toleransi,
kebebasan, kebersamaan, dan
partisipasi  tidak  dikomunikasikan
sebagai  doktrin  politik  formal,
melainkan sebagai akhlak sosial Islam.
Dominasi nilai kejujuran dalam cerita-
cerita  al-Mutala‘ah  menunjukkan
bahwa demokrasi yang dikembangkan
melalui pesantren berakar kuat pada
etika moral, bukan semata-mata pada
prosedur politik.

Ketiga, dalam perspektif dakwah
dan komunikasi, pesantren berfungsi
sebagai ruang komunikasi kultural yang
mereproduksi nilai-nilai sosial secara
berkelanjutan. Proses seleksi cerita
dalam pembelajaran  al-Mutala‘ah
mencerminkan strategi komunikasi
dakwah yang sadar dan terarah, dengan
tujuan membentuk kesadaran moral
dan sikap sosial santri sebagai warga
masyarakat.

Keempat, temuan di dalam artikel
ini memperkuat argumen bahwa
pesantren memiliki kontribusi penting
dalam pembangunan demokrasi
substantif di Indonesia. Demokrasi yang
ditransmisikan = melalui  pesantren
bukanlah demokrasi yang sekuler dan
bebas nilai, melainkan demokrasi yang
berlandaskan etika Islam, musyawarah,
keadilan, dan tanggung jawab sosial.
Dengan demikian, pesantren perlu
dipahami sebagai aktor strategis dalam
komunikasi  nilai-nilai ~ demokrasi
berbasis dakwah.

DAFTAR PUSTAKA

Adam, Asvi Warman. (2010). Bung
Karno Dibunuh Tiga Kali. Jakarta:
Buku Kompas.

Aripin, Jaenal, Idris Thaha, & Fauzan.
(2007). Kajian Islam Kontemporer,
Jakarta: Lembaga Peneletian UIN
Syarif Hidayatullah.

224

Azra, Azyumardi. (1998). Esei-esei
Inteletual Muslim & Pendidikan
Islam. Jakarta: Logos Wacana Ilmu

Azra, Azyumardi. (2012). Pendidikan
Islam: Tradisi dan Modernisasi di
Tengah Tantangan Milenium III.

Jakarta: Kencana Prenada Media
Group.
Azra, Azyumardi. (2020).

Membebaskan Pendidikan Islam.
Jakarta: Kencana Prenada Media
Group

Effendy, Onong Uchjana. (2003). Ilmu,
Teori, dan Filsafat Komunikasi.
Bandung: Citra Aditya Bakti.

Geertz, Clifford. (1960). The Religion of
Java. Chicago, IL: University of
Chicago Press.

Hefner, Robert William. (2000). Civil
Islam: Muslims and
democratization in  Indonesia.
Princeton, NJ: Princeton University
Press.

Kamil, Sukron. (2002). Islam dan
Demokrasi, Jakarta: Gaya Media
Pratama

Madjid, Nurcholish. (1997). Bilik-bilik
pesantren: Sebuah potret
perjalanan. Jakarta: Paramadina.

Madjid, Nurcholish. (1999). Islam,
Kemodernan, dan Keindonesiaan.
Bandung: Mizan.

Mulyana, Deddy. (2014). Ilmu
Komunikasi: Suatu  Pengantar.
Bandung: Remaja Rosdakarya.

Munir, Muhammad, & Ilaihi, Wahyu.

(2006).  Manajemen  Dakwah.
Jakarta: Kencana Prenada Media
Group.

Nasrullah, Rulli. (2018). Teori dan Riset
Komunikasi Massa. Jakarta:
Kencana.

Shabri, Abdul Fatah & Ali Umar. (2010).
Al-Qira’ah al-Rasyidah (Juz I-III).
Kairo: Dar al-Ma‘arif.

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



