
   
 

135 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

 

 

 

 

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah  

Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 135-158 

 

Communication Strategies for Deradicalizing  

Hardline Islamic Groups in Indonesia 
 

Sutiono Purwosunu 

Tantan Hermansah  

Muhammad Fanshoby 

Wildian Fajrin Nur Rahman 

Magister Dakwah dan Komunikasi  

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta 

sutionopurwosunu@gmail.com  

tantan.hermansah@uinjkt.ac.id 

fanshboy@uinjkt.ac.id  

wildianfajrinnurrahman@gmail.com 

 

 

Abstract 

This study aims to analyze the role of dakwah (Islamic preaching) as a 

communication strategy in the deradicalization of hardline Islamic groups in 

Indonesia. Using a qualitative descriptive approach and a library research 

method, this study examines various academic sources, official reports, and 

religious organization publications through thematic analysis. The findings 

reveal that dakwah, when framed as persuasive communication, functions as 

an ideological intervention that promotes awareness, empathy, and social 

reintegration. The study identifies three strategic stages of dakwah-based 

deradicalization: preventive (education and public awareness), curative 

(dialogue and spiritual counseling), and rehabilitative (social and economic 

reintegration). The effectiveness of these strategies depends on three key 

elements: the communicator’s credibility, the persuasiveness of the message, 

and the participatory nature of communication. This research offers a new 

perspective by positioning dakwah not merely as a religious ritual, but as a 

transformative communication tool, an instrument of soft power that 

strengthens Islamic moderation and social peace in Indonesia. 

Keywords: Dakwah, Communication Strategy, Deradicalization,  
Radicalism, BNPT, Persuasive Communication. 
 

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2. 50022 

mailto:sutionopurwosunu@gmail.com
mailto:tantan.hermansah@uinjkt.ac.id
mailto:fanshboy@uinjkt.ac.id
mailto:wildianfajrinnurrahman@gmail.com


   
 

136 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

 

 

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah  

Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 135-158 

 
Strategi Komunikasi Dakwah Dalam Upaya Deradikalisasi  

Kelompok Islam Garis Keras di Indonesia 
 

Sutiono Purwosunu 
Tantan Hermansah  

Muhammad Fanshoby 
Wildian Fajrin Nur Rahman 

Magister Dakwah dan Komunikasi  
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
sutionopurwosunu@gmail.com  
tantan.hermansah@uinjkt.ac.id 

fanshboy@uinjkt.ac.id  
wildianfajrinnurrahman@gmail.com 

 

 
Abstrak 

Radikalisme keagamaan tetap menjadi ancaman nyata di Indonesia, yang 

semakin mengkhawatirkan dengan maraknya radikalisasi pada generasi muda. 

Penelitian ini menganalisis strategi komunikasi dakwah sebagai instrumen 

deradikalisasi yang efektif bagi kelompok Islam garis keras. Dengan 

metode studi pustaka dan analisis tematik terhadap berbagai sumber 

akademik dan laporan resmi, temuan penelitian mengungkap bahwa dakwah 

yang dirancang sebagai komunikasi persuasif berperan strategis pada 3 tahap 

yaitu preventif, kuratif , dan rehabilitatif. Studi ini menegaskan bahwa dakwah 

tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ajaran, tetapi lebih sebagai 

instrumen komunikasi ideologis yang memfasilitasi perubahan kesadaran, 

empati sosial, dan transformasi keyakinan secara sukarela. Dengan 

memposisikan dakwah dalam kerangka strategi komunikasi, artikel ini 

menawarkan perspektif baru sebagai respons terhadap tantangan 

deradikalisasi yang kian kompleks. 

 
Kata Kunci: Dakwah, Strategi komunikasi, Deradikalisasi, Radikalisme,  
BNPT, Komunikasi Persuasif. 
 
 Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.50022 

 

mailto:sutionopurwosunu@gmail.com
mailto:tantan.hermansah@uinjkt.ac.id
mailto:fanshboy@uinjkt.ac.id
mailto:wildianfajrinnurrahman@gmail.com


   
 

137 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

 

Latar Belakang 

Islam dianggap sebagai agama 

yang sempurna dalam kehidupan 

manusia, diwahyukan oleh Allah SWT 

melalui Nabi Muhammad SAW. 

Sebagaimana dijelaskan dalam Surat Al-

Ahzab Ayat 21, Nabi Muhammad 

dianggap sebagai suri tauladan yang baik. 

Ajaran Islam secara inti mengajak 

manusia untuk beriman dan beribadah 

kepada Allah SWT, sejalan dengan 

keyakinan bahwa manusia dan jin 

diciptakan untuk tujuan ibadah, serta 

mengaktualisasikan iman tersebut dalam 

perilaku sehari-hari. Penelitian ini 

terinspirasi oleh salah satu Kitab yang 

berjudul “Kitab Munajat” karya Abdul 

Hamdid Al Khatib, yang banyak mengulas 

tentang nasehat keagamaan sebagai 

dakwah Islam di Minangkabau. Sebagai 

peneliti yang berminat pada Bahasa Arab, 

dakwah dan keagamaan, peneliti tertarik 

untuk meneliti Kitab Munajat ini, 

khususnya pada bagian yang membahas 

syair tentang nasehat keagamaan 

(Firdausa, 2017). 

Penelitian ini mengkaji puisi 

berjenis syair yang terdapat dalam Kitab 

Munajat, sebuah karya sastra religius 

yang ditulis oleh Abdul Hamid Al-Khatib. 

Pemilihan objek penelitian ini didasarkan 

pada integrasi unsur agama, dakwah, 

sastra, dan sejarah dalam satu karya, yang 

menjadikannya signifikan untuk 

dianalisis. Kitab Munajat dipilih bukan 

hanya karena keindahan bahasanya, 

tetapi juga karena karya ini merupakan 

sumbangan penting dari Abdul Hamid Al-

Khatib, seorang keturunan Minangkabau. 

Kitab ini memuat berbagai nasihat 

keagamaan yang berharga, yang dapat 

memberikan wawasan mendalam 

mengenai ekspresi religius dalam bentuk 

syair. 

Secara etimologis, kata kitab 

berasal dari bahasa Arab "kataba – 

yaktubu – kitaban", yang berarti 

'menulis'. Dalam pengertian istilah, kitab 

merujuk pada kumpulan tulisan yang 

tersusun dalam lembaran-lembaran 

menjadi satu buku. Di Indonesia, banyak 

kitab berbahasa Arab yang tersedia, 

namun tidak semua orang memahami 

isinya. Oleh karena itu, penelitian ini 

diharapkan dapat meningkatkan minat 

masyarakat terhadap bahasa Arab serta 

mendorong eksplorasi lebih lanjut 

terhadap khazanah sastra Arab, 

khususnya dalam Kitab Munajat. 

Peneliti menemukan Kitab 

Munajat di Taman Kanak-kanak (TK) 

Bunayya, Balai Gurah, Bukittinggi. Dalam 

sebuah pertemuan dengan Ibu 

Khuzaimah, peneliti berdiskusi mengenai 

kitab ini dan tertarik untuk 

menjadikannya sebagai objek penelitian. 

Keberadaan Kitab Munajat di TK 

Bunayya tidak lepas dari konektivitas 

antara ulama Minangkabau dan Timur 

Tengah. Banyak ulama lokal yang 

menempuh studi atau mencari ilmu ke 

Timur Tengah, sehingga tidak 

mengherankan jika banyak kitab 

berbahasa Arab yang dikoleksi oleh para 

ulama di daerah tersebut. Hal ini menjadi 

salah satu alasan mengapa Kitab Munajat 

ditemukan di Bukittinggi. 

Sebagai karya sastra, Kitab 

Munajat berisi syair yang merupakan 

ekspresi kreativitas penulis dalam 

menggabungkan nasihat keagamaan, 

penggambaran lingkungan sosial, serta 

pesan-pesan dakwah. Syair dalam kitab 

ini disusun secara artistik untuk 

menonjolkan keindahan bahasa dan 

maknanya (Ahyar, 2019). Melalui analisis 

teks, penelitian ini bertujuan untuk 

memahami bagaimana nasihat 

keagamaan dalam syair tersebut 

memperkaya pengalaman estetika dan 

meningkatkan pemahaman pembaca 

terhadap pesan-pesan religius. Selain itu, 

penelitian ini juga mengeksplorasi 



   
 

134 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

potensi kreatif dan ekspresif dalam 

penggunaan bahasa untuk 

menggambarkan realitas spiritual, emosi, 

dan nilai-nilai yang terkandung dalam 

syair (Sya'ban, 2020). 

Mengenal objek penelitian lebih 

dalam, Abdul Hamid al-Khatib, penyair 

terkemuka dalam tradisi sastra Arab abad 

ke-19, lahir di Kairo, Mesir. Beliau dikenal 

atas kontribusinya yang signifikan dalam 

dunia sastra, terutama melalui karyanya 

"Syair Nasehat Agama" yang 

menunjukkan keahlian dalam 

menggunakan bahasa Arab secara indah 

dan ekspresif. Pesan moral dan religius 

dalam karyanya tetap relevan hingga saat 

ini. Abdul Hamid al-Khatib juga berperan 

sebagai diplomat, menjadi duta besar 

pertama Kerajaan Arab Saudi untuk 

Pakistan. Beliau dikenal pula sebagai 

penulis tafsir Al-Quran dan merupakan 

putra dari Ahmad Khatib Al-

Minangkabawi, imam dan khatib di 

MasjidilHaram serta mufti Mazhab 

Syafi’i. 

Di samping itu, beliau diakui 

sebagai tokoh  penting dalam 

perkembangan sastra Arab di Mesir pada 

masanya. Kemampuan Abdul Hamid al-

Khatib dalam memilih kata-kata secara 

cermat menciptakan gaya penulisan yang 

khas, yang terus diapresiasi dalam sastra 

Arab. Meski sedikit informasi tentang 

kehidupan pribadinya, warisan sastra dan 

pengaruhnya dalam menyampaikan nilai-

nilai agama dan moral melalui karyanya 

tetap memperkaya pemahaman kita 

tentang sastra Arab dan peran sastra 

dalam budaya serta masyarakat.  

Selama hidupnya, Abdul Hamid 

menulis beberapa buku, antara lain Tafsir 

Al-Khatib Al-Makki dan biografi ayahnya 

berjudul Ahmad Khatib Ba'its Nahdhah 

Islamiyah Taharruriyah fi Indunisiya. 

Anaknya, Fuad Abdul Hamid Khatib, 

mengikuti jejaknya sebagai diplomat. 

Lahir pada 13 Juli 1898 (Kalender 

Hijriyah: 24 Safar 1316), Abdul Hamid 

adalah anak ketiga Ahmad Khatib. 

Saudara-saudaranya yang lebih tua 

adalah Abdul Karim dan Abdul Malik 

Khatib. Abdul Hamid memulai belajar Al-

Quran dari ayahnya dan kemudian belajar 

dari ulama-ulama di Masjidil Haram, 

seperti Muhammad Said bin Muhammad 

al-Yamani dan Umar bin Abi Bakr 

Bajunid. Dalam otobiografi yang ditulis 

pada tahun 1334 H, Ahmad Khatib Al-

Minangkabawi menyatakan harapannya 

agar Abdul Hamid menjadi "penerus" 

setelah wafatnya (Ensiklopedia Dunia : 

Stekom, 2016). 

Syekh Abdul Hamid Khatib (13 

Juli 1898 – 29 Agustus 1961) adalah 

seorang diplomat yang menjadi duta 

besar pertama kerajaan Arab Saudi untuk 

Pakistan. Ia dikenal pula sebagai penulis 

tafsir Al Quran dan penyair. Ia 

merupakan putra dari Ahmad Khatib Al 

Minangkabawi, seorang imam dan khatib 

di Masjidil Haram, sekaligus mufti 

MazhabSyafi’i.  Beliau menjadi 

Ambasaddor of Saudi Arabia to Pakistan 

tahun 1953 – 1954, Pekerjaan beliau 

diplomat dan mufasir. Abdul Hamid 

belajar Al quran pertama kali kepada 

ulama ulama di Masjidil Haram, seperti 

Muhammad Said bin Muhammad al 

Yamani dan Umar bin Abi Bakr Bajunid. 

Ahmad Khatib Al-Minangkabawi dalam 

otobiografi yang selesai ditulisnya pada 

tahun 1334 H mencurahkan harapannya 

pada Abdul Hamid agar kelak menjadi 

“penerus” setelah dirinya wafat. Sebelum 

menjadi diplomat, ia pernah menjadi staf 

pengajar di Masjidil Haram dan anggota 

parlemen dari sekitar tahun 1936 sampai 

1946. Ia pernah mengunjungi Ampek 

Angkek, kampung kelahiran ayahnya 

pada Oktober 1937.  

Setelah Indonesia merdeka, Raja 

Abdul Aziz menunjuknya untuk 

memimpin delegasi mewakili kerajaan 

pada upacara serah terima kekuasaan 

Belanda ke Indonesia. Pada tahun 1954, ia 

mengundurkan diri sebagai duta besar 



   
 

135 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Kerajaan Arab Saudi untuk Pakistan 

setelah menderita penyakit jantung. Ia 

menghabiskan sisa umurnya di Al-

Zabadani, salah satudesa di Damaskus, 

dan meninggal pada 29 Agustus 1961.  

Salah satu karya langka ulama 

keturunan Nusantara yang kurang 

dikenal adalah "Tafsîr al-Khatîb al-

Makkî," karya 'Abd al-Hamîd ibn Ahmad 

al-Khatîb ibn 'Abd al-Lathîf al-

Minânkabâwî al-Makkî (1316-1381 

H/1898-1961 M). 'Abd al-Hamîd al-

Khatîb, seorang cendekiawan dan 

diplomat Saudi Arabia keturunan Syaikh 

Ahmad Khatib Minangkabau, menjadi 

penulis kitab ini. Kitab "Tafsîr al-Khatîb 

al-Makkî" terdiri dari empat juz dan 

pertama kali dicetak di Kairo pada tahun 

1947 M. Meskipun telah mengalami 

cetakan ulang pada tahun 1960-an oleh 

Dâr al-Fikr, Libanon, kitab ini tampaknya 

tidak lagi tersedia di pasaran. Namun, 

beberapa salinan naskah versi cetakan 

Musthafâ al-Bâbî al-Halabî tahun 1947 M 

masih tersimpan di perpustakaan, 

termasuk di Masjid Nabawi di Madinah, 

Perpustakaan Universitas Riyadh, Saudi 

Arabia (KSA), dan Perpustakaan 

Universitas Sains Terapan di Uni Emirat 

Arab (UAE). Kehadiran kitab tafsir ini 

menjadi tambahan berharga bagi 

khazanah intelektual ulama Nusantara di 

Timur Tengah (Sya'ban, 2020). 

Saat ini, karya Abdul Hamid Al-

Khatib dalam Kitab Munajat dikenal 

sebagai karya sastra syair yang bertujuan 

untuk memberikan pedoman agama. 

Berikut beberapa contoh dari kutipan 

“Syair Nasehat Agama” karya Abdul 

Hamid al-Khatib: 

 

 ان كانت الاقدار تحكم في الخطى وتسخر الاجعام كالالات 

Jika takdir diatur pada langkah tubuh 

dibanggakan seperti Alat  

 

والله لا يرضى العقوق لعبده وهو المهيمن فى الورى  

 بالذات

Dan Allah tidak ridho dengan 

kedurhakaan hamba-Nya, dan Dialah 

yang  mengawal makhluk dengan 

sendiriNya 

 

الرحمات وهو المنعم للعباد كما يشا وهو اللطيف ومصدر   

Dialah yang menganugerahi hamba – 

hamba Nya sesuai dengan kehendak 

Nya, Dia yang maha lemah lembut dan 

sumberkasih sayang 

 

 فعلا هذا الوعد والتخويف في ما جاء فى التنزيل من ايات 

Ketahuilah janji dan ancaman pada 

ayat – ayat yang diturunkan di dalam 

wahyu( Al -  Quran )  

 

 افهل لنا من قوة من دونه نعصى بها في ساعة الزلات 

Apakah kita mempunyai kekuatan 

tanpa Nya, Kita bermaksiat kepada Nya 

di waktu yang lalu 

 

 ام انه في حاجة لصلا حسنا ولذاك يدعونا تلى الطاعات 

Atau apakah dia membutuhkan 

kebaikan kita, dan untuk itulah Dia 

mengajak kita untuk menunaikan 

ketaatan? 

 

 حشا فذالك منه تذكير لمن نسى الاله وغط  في الغفلات 

Allah melindungi, oleh karena nya ia 

memberikan peringatan kepada siapa 

pun yang telah melupakan tuhan dan 

tenggelam dalam kelalaian 

 

اشعار الورى بوجوده ليراقبوه ويكثروا الدعوات فاراد   

Dan Ia ingin menyadarkan makhluk 

akan keberadaan Nya, sebagai 

pengawasannya agar mereka 

memperbanyak doa 

 

 ويؤسسوا معه المحبة هاهنا بالقلب لابمجرد الصلوات 

Dan jalinlah cinta bersama Nya,  

dengan hati bukan hanya melalui  

sekedar doa (sholat) 

 

فلقلب موضع نظرةالمولى وبيت السر منه ومصدر  

 الرغبات



   
 

136 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Hati adalah tempat yang dipandang 

Tuhan, tempat bagi seluruh rahasia 

sumber dari cinta 

Penelitian ini membatasi 

kajiannya pada empat puisi dalam Kitab 

Munajat karya Abdul Hamid Al-Khatib, 

yaitu Alwa’du Wal Wa’iid, Al Jannatu 

Wa’n-Naar, Al Anbiyaau Warrasul, dan 

Al Asma Allah Wasifatihi. Keempat syair 

yang menjadi fokus penelitian ini, yaitu 

Alwa’du Wal Wa’iid, Al Jannatu Wa’n-

Naar, Al Anbiyaau Warrasul, dan Al 

Asma Allah Wasifatihi, memiliki unsur 

struktural yang khas, baik dari segi fisik 

(kebahasaan) maupun batin (makna). 

Dalam kajian semiotika, struktur fisik 

keempat syair ini mencakup penggunaan 

diksi yang kuat, pengimajian yang 

mendalam, serta persajakan yang 

membangun ritme khas dalam 

penyampaian pesan keagamaannya. 

Secara batin, tema utama yang 

terkandung dalam keempat syair ini 

adalah nasihat keagamaan yang 

menekankan perhitungan amal, 

hukuman bagi manusia, serta gambaran 

konsekuensi akhirat yang diilustrasikan 

melalui konsep surga dan neraka. 

Sebagaimana dijelaskan oleh 

Ensiklopedia Dunia (2016), analisis 

struktur syair tidak dapat dilepaskan dari 

keterkaitan antara unsur-unsur 

pembangunnya, baik dalam aspek 

kebahasaan maupun makna yang 

dikandungnya. Dalam konteks empat 

syair yang dikaji, hubungan ini terlihat 

dari bagaimana diksi yang dipilih 

menciptakan makna yang lebih dalam 

melalui penggunaan simbolisme dan 

metafora yang kompleks. Ahyar (2019) 

menjelaskan bahwa keempat syair dalam 

Kitab Munajat ini tidak hanya 

menyampaikan nasihat keagamaan 

secara eksplisit, tetapi juga menyiratkan 

pesan moral yang lebih luas dengan 

mengaitkan kondisi sosial dan 

keagamaan yang mendasari teks. 

Penggunaan bahasa dalam 

keempat syair ini juga menunjukkan 

kecenderungan terhadap gaya bahasa 

Arab klasik yang kaya dengan figuratif 

bahasa dan retorika yang mendalam, 

sehingga menghasilkan teks yang sarat 

akan simbolisme religius (Alfida, 2023). 

Keunikan ini memperkuat relevansi 

analisis semiotika dalam penelitian ini, 

karena simbolisme dan metafora yang 

digunakan dalam keempat syair tersebut 

menuntut interpretasi lebih lanjut untuk 

memahami pesan moral dan keagamaan 

yang terkandung di dalamnya. 

Pentingnya menggunakan 

pendekatan semiotika dalam analisis 

syair ini juga terlihat dalam bagaimana 

tanda-tanda (seperti kata-kata, metafora, 

dan simbolisme) membangun makna 

yang lebih kompleks. Raharjo (2020) 

menjelaskan bahwa syair-syair ini 

memerlukan pemahaman mendalam 

mengenai bahasa dan budaya Arab, 

karena banyaknya makna konotatif yang 

tersembunyi di balik penggunaan bahasa 

figuratif tersebut. Selain itu, syair ini juga 

menggali konteks agama dan budaya 

yang mendalam, yang membutuhkan 

interpretasi lebih dari sekadar arti 

harfiah. 

Sementara itu, pendekatan 

analisis Riffaterre sangat relevan dengan 

teks ini. Riffaterre (1990) 

mengemukakan bahwa teks sastra yang 

kaya dengan makna figuratif tidak hanya 

mengandung pesan eksplisit, tetapi juga 

lapisan-lapisan makna yang lebih dalam 

yang dapat diinterpretasikan oleh 

pembaca. Hal ini cocok dengan 

karakteristik syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib, yang menggunakan bahasa 

figuratif yang rumit untuk 

menyampaikan pesan moral dan religius. 

Tingkat kesulitan ini bertujuan untuk 

memperkaya pesan moral dan religius 

dalam syair serta menciptakan 

pengalaman sastra yang dalam, sekaligus 

menghargai tradisi sastra Arab yang kaya 



   
 

137 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

dan kompleks (Umaya, 2017). Teknik 

Riffaterre memungkinkan pengungkapan 

makna tersembunyi dalam penggunaan 

simbol-simbol agama, serta bagaimana 

pembaca dapat merasakan hubungan 

antara tanda dan makna yang terkandung 

dalam teks tersebut. 

Syair dalam Kitab Munajat 

mengandung berbagai simbol dan 

metafora yang harus diinterpretasikan 

dengan konteks agama yang kuat, seperti 

"surga", "neraka", dan "hisab" 

(perhitungan amal). Dengan kecocokan 

tersebut, teknik analisis semiotika 

Riffaterre dapat diterapkan untuk 

memahami teks, yang ditujukan untuk 

mengidentifikasi tanda-tanda yang lebih 

dalam yang mengungkapkan pesan moral 

dan spiritual (Pradopo, 2014). Oleh 

karena itu, syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib dalam Kitab Munajat menjadi 

objek penelitian yang tepat untuk 

dianalisis dengan pendekatan semiotika 

dan teknik analisis Riffaterre, karena 

memungkinkan eksplorasi makna yang 

lebih dalam dari simbolisme dan struktur 

bahasa yang digunakan. 

Kitab Munajat, karya klasik sastra 

Arab, mengandung nasehat, ajaran, dan 

pemikiran keagamaan yang berpotensi 

mempengaruhi pemahaman dan praktik 

keislaman (Susanto, 2023). Pengartian 

makna dan tujuan dari nasehat 

keagamaan ini cukup kompleks, 

mengingat tingkat kebahasaan dan cara 

penyampaian dalam naskah tersebut 

(Sugiharto, 2022). Secara garis besar, 

penelitian ini fokus pada nasehat 

keagamaan dalam Kitab Munajat karya 

Abdul Hamid Al-Khatib, dipilih dengan 

alasan nilai historis dan keagamaannya 

yang penting dalam literatur Islam. 

Penelitian ini diperlukan untuk 

mengungkap makna syair dalam "Syair 

Nasehat Agama" karya Abdul Hamid al-

Khatib, yang menarik secara sastra. 

Dari hal tersebut, peneliti 

berupaya mengungkap makna mendalam 

dalam Syair Nasehat Agama karya Abdul 

Hamid Al-Khatib dengan menggunakan 

pendekatan semiotika Riffaterre. Fokus 

utama penelitian ini adalah menelusuri 

bagaimana syair sebagai karya sastra 

religius tidak hanya menyampaikan 

pesan keagamaan secara eksplisit, tetapi 

juga menyimpan makna simbolik yang 

lebih kompleks. Dengan mengidentifikasi 

pola-pola tanda dan struktur makna yang 

tersembunyi, penelitian ini bertujuan 

untuk membangun pemahaman yang 

lebih luas tentang bagaimana bahasa 

dalam syair dapat menjadi medium 

penyampaian nilai-nilai spiritual. 

Salah satu faktor utama yang 

melatarbelakangi penelitian ini adalah 

kurangnya kajian mendalam yang secara 

spesifik membahas aspek semiotika 

dalam syair keagamaan. Selama ini, 

banyak penelitian hanya menitikberatkan 

pada nilai moral dan keagamaan dalam 

teks tanpa menggali bagaimana struktur 

bahasa dan simbolisme berperan dalam 

menyampaikan pesan tersebut. Hal ini 

menyebabkan pemaknaan terhadap syair 

keagamaan sering kali hanya dipahami 

secara tekstual tanpa mempertimbang-

kan aspek intertekstualitas dan makna 

tersembunyi yang ada di dalamnya. 

Dengan menggunakan metode semiotika 

Riffaterre, penelitian ini berusaha 

membuktikan bahwa syair tidak hanya 

mengandalkan keindahan bahasa, tetapi 

juga memiliki mekanisme makna yang 

kompleks yang dapat ditafsirkan melalui 

berbagai pendekatan. Oleh karena itu, 

penelitian ini tidak hanya berkontribusi 

dalam kajian sastra Arab, tetapi juga 

dalam studi keislaman yang lebih luas, 

khususnya dalam memahami bagaimana 

pesan moral dan religius dikonstruksi 

dalam bahasa puitis. 

Melalui analisis ini, penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kon-

tribusi dalam memperluas cakrawala 

kajian sastra religius dengan pendekatan 

semiotika, sekaligus menawarkan 



   
 

138 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

perspektif baru dalam memahami teks-

teks keagamaan melalui sastra. Selain itu, 

penelitian ini juga dapat menjadi 

referensi bagi pengkaji sastra, teolog, 

maupun akademisi yang tertarik untuk 

memahami bagaimana nilai-nilai Islam 

diekspresikan dalam struktur teks sastra. 

Dengan demikian, penelitian ini 

berupaya menjembatani studi sastra dan 

studi keagamaan, serta membuktikan 

bahwa sastra dapat menjadi medium 

efektif dalam menyampaikan nilai-nilai 

transendental kepada pembaca lintas 

zaman dan budaya. Berdasarkan latar 

belakang di atas, yang menjadi lebih 

fokus penelitian adalahBagaimana 

bentuk ekspresi dalam syair syair karya 

Abdul Hamid Al-Khatib? Kedua Apa 

makna dan fungsi yang terkandung 

dalam syair syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib? 

 

Landasan Teori 

Analisis teks adalah sebuah 

pendekatan kritis terhadap karya sastra 

arab yang bertujuan untuk memahami, 

menginterpretasi, dan menyusun 

kembali teks tersebut. Proses analisis teks 

dimulai dengan menterjemahkan teks 

asli ke dalam bentuk yang lebih mudah 

dibaca dan dimengerti. Ini mencakupi 

dentifikasi ejaan, tanda baca, dan 

struktur kalimat yang tepat. Selanjutnya, 

dilakukan analisis teks, yaitu 

pemahaman mendalam tentang konteks 

sejarah dan budaya saat teks itu ditulis.  

Para peneliti kemudian mengidentifikasi 

tema, motif, pesan, dan makna dalam 

teks tersebut. Selama proses analisis, 

catatan-catatan dan perbandingan 

dengan teks sejenisseringkali digunakan 

(Vonka, 1972). 

Analisis dan interpretasi teks 

sastra secara kualitatif menghasilkan 

pemahaman yang mendalam tentang 

aspek linguistik, struktural, dan 

kontekstual karya literatur. Studi ini 

mengidentifikasi karakteristik linguistik 

khusus, seperti penggunaan kata dan 

frase unik, serta mengungkap simbolisme 

dan tema yang mendalam. Selain itu, 

variasi dalam narasi dianalisis untuk 

memahami  

Dalam konteks penelitian ini, 

penelitian akan menggunakan Analisis 

teks berdasarkan teori semiotika atau 

dikenal sebagai "Analisa Semiotika 

Riffaterre" yang  menambah  dimensi 

baru dalam pemahaman terhadap karya 

sastra. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti untuk mengeksplorasi lebih  jauh  

tentang bagaimana tanda-tanda dan 

simbol-simbol digunakan dalam teks 

sastra untuk menyampaikan makna yang 

lebih dalam.  

Semiotik adalah studi tentang 

tanda-tanda, fokusnya adalah pada 

pemahaman sistem-sistem, aturan-

aturan, dan konvensi-konvensi yang 

memberikan makna kepada tanda-tanda. 

Konsep utama dalam semiotik adalah 

sistem tanda yang menjadi dasar bagi 

pemahaman tentang arti tanda itu 

sendiri. Dalam definisi tanda, terdapat 

dua elemen penting: penanda, yang 

merupakan bentuk fisik atau konkret dari 

tanda, dan petanda, yang merupakan 

makna atau konsep yang diwakili oleh 

tanda tersebut (Pradopo, 2005). 

Dalam penafsiran puisi, terdapat 

penggunaan konvensi-konvensi tanda-

tanda sastra yang meliputi bahasa kiasan 

atau symbolic extrapolation. Selain itu, 

terdapat konvensi tambahan dalam puisi 

di mana puisi sering kali menyampaikan 

makna atau konsep secara tidak langsung 

melalui perasaan, imajinasi, bahasa kosa 

kata, struktur, kemahiran sastra, irama 

atau rima, dan ide. Ini berarti bahwa 

bahasa dalam puisi memberikan makna 

yang berbeda dari penggunaan bahasa 

biasa (Pradopo, 2014). 

Dalam konteks akademik, 

penelitian sastra mengkaji karya literatur 

tidak hanya sebagai entitas terisolasi 

tetapi juga dalam konteks produksi dan 



   
 

139 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

resepsi mereka, menyoroti interaksi 

antara teks, pembaca, dan konteks sosial-

budaya. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti untuk mengeksplorasi bagaimana 

bahasa digunakan untuk efek estetik, 

mengekspresikan  ide  dan  emosi, serta 

mencerminkan dinamika budaya dari 

periode spesifik.  

Dalam pelaksanaan penelitian ini, 

analisa yang digunakan adalah Analisa 

semiotika yang dikemukakan oleh 

Riffaterre. Analisa ini merupakan analisa 

yang dikembangkan oleh Riffaterre dalam 

pemahaman semiotika sastra puisi. 

Menurut Riffaterre dalam bukunya 

"Semiotics of Poetry," perbedaan 

mendasar antara puisi dan non-puisi 

terletak pada cara teks puisi 

menyampaikan maknanya. Riffaterre 

menawarkan pemahaman yang lebih 

sederhana tentang struktur makna dalam 

puisi, di mana fenomena sastra 

merupakan sebuah dialektika antara teks 

dan pembaca serta antara tataran 

mimetik dan semiotik.  

 

Metode Penelitian 

Rancangan penelitian ini 

menggunakan metode deskriptif 

kualitatif. Pembahasan dijabarkan dalam 

bentuk deskriptif dalam kata kata, tidak 

menggunakan angka angka (Bodgan dan 

sari, 2007: 4-5). Sebagaimana metode 

kualitatif dalam konteks dirancang untuk 

memahami penggunaan bahasa dalam 

teks sastra secara mendalam, 

memfokuskan pada bagaimana elemen-

elemen bahasa seperti pilihan kata, 

struktur kalimat, dan figur bahasa 

berkontribusi pada makna dan 

estetikakarya. Data dalam penelitian ini 

adalah seluruh elemen stilistik yang 

terdapat pada teks Syair, yang mengacu 

pada gaya bahasa, penggunaan metafora, 

simile, dan aspek-aspek konotatif lainnya. 

Sumber data dalam penelitian adalah 

kata atau frasa yang terdapat pada teks 

Syair Melayu, dengan perhatian khusus 

pada bagaimana elemen-elemen tersebut 

membentuk keindahan dan makna teks. 

Penelitian ini mengkaji sebuah 

karya sastra syair berjudul "Nasehat 

Keagamaan" yang terdapat dalam Kitab 

Munajat karya Abdul Hamid Al-Khatib. 

Objek penelitian ini dipilih karena 

menyatukan aspek-aspek agama, 

literatur, dan sejarah dalam satukarya 

sastra. Dalam bukunya Semiotics of 

Poetry, Riffaterre menyatakan bahwa 

perbedaan antara puisi dan non-puisi 

terletak pada cara teks puisi 

menyampaikan maknanya. Riffaterre 

menawarkan pemahaman sederhana 

mengenai struktur makna puisi, dengan 

menyatakan bahwa fenomena sastra 

adalah dialektika antara teks dan 

pembaca, serta pada tingkat mimetik dan 

semiotik. Konsep ini memberikan ruang 

lebih luas bagi pembaca untuk memaknai 

dan menafsirkan puisi tanpa merasa 

terikat oleh pengarang. 

 

Karya Abdul Hamid Al-Khatib 

Deskripsi Kajian 

Korpus penelitian ini berupa 

syair-syair karya Abdul Hamid Al-Khatib 

yang terkandung dalam Kitab Munajat. 

Wujudnya adalah karya sastra berbentuk 

puisi berbahasa Arab yang mengandung 

nilai-nilai keagamaan mendalam. 

Keempat syair yang dianalisis, yaitu 

"Alwa’duWalWa’Iid" (Janji dan 

Ancaman), "Al Jannatu Wa’nnaar" 

(Surga dan Neraka), "Al Anbiyaau 

Warrasul" (Para Nabi dan Rasul), dan "Al 

Asma’ Allah Wa Sifatihi" (Nama-nama 

Allah dan Sifat-sifat-Nya), berfungsi 

sebagai ekspresi artistik yang 

menyampaikan pesan moral dan spiritual 

tentang kehidupan, takdir, dan hubungan 

manusia dengan Allah. Puisi-puisi ini 

tidak hanya hadir sebagai karya seni, 

tetapi juga sebagai media dakwah yang 

menggunakan bahasa yang sarat dengan 

simbolisme untuk mengajak pembaca 

mendalami nilai-nilai agama Islam. 



   
 

140 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Secara bentuk, syair-syair karya 

Abdul Hamid Al-Khatib ini terdiri dari 

rangkaian bait-bait yang dipenuhi dengan 

metafora, simbolisme, dan perumpama-

an. Setiap baris dalam puisi ini memiliki 

makna ganda yang berhubungan dengan 

aspek spiritual dan moralitas Islam. 

Bentuk puisi ini tidak hanya terbatas pada 

susunan kata-kata, tetapi juga bagaimana 

struktur dan pemilihan kata bekerja 

untuk membangun kedalaman makna. 

Sebagai contoh, dalam "Janji dan 

Ancaman", penggunaan metafora seperti 

"tubuh dibanggakan seperti alat" (  يفُتخر

الأداة بالجسم   مثل  ) memberikan gambaran 

tentang bagaimana manusia sering 

menganggap fisiknya sebagai sumber 

kebanggaan, namun di balik itu ada pesan 

untuk mengingatkan bahwa segala 

kekuatan fisik hanyalah sarana yang 

diciptakan oleh Allah. 

Fungsi utama dari syair-syair ini 

adalah untuk menyampaikan pesan-

pesan keagamaan yang mendalam kepada 

pembaca melalui bahasa yang puitis dan 

simbolik. Dalam puisi-puisi ini, terdapat 

ajakan untuk bertawakal kepada Allah, 

menerima takdir, bertaubat atas dosa-

dosa, dan menyadari pentingnya ketaatan 

kepada Allah. Selain itu, syair-syair ini 

juga berfungsi sebagai pembimbing moral 

dan spiritual, mengingatkan pembaca 

akan kehidupan akhirat, dengan tema 

utama yang menghubungkan antara janji 

dan ancaman Allah, surga dan neraka, 

serta pentingnya mengenal nama-nama 

dan sifat-sifat Allah. Fungsi puisi ini 

adalah sebagai alat refleksi spiritual, yang 

memungkinkan pembaca merenung dan 

mencari kedamaian batin dalam 

menjalani hidup yang sesuai dengan 

ajaran agama. 

Secara rumusan, unsur-unsur 

dalam syair ini berfokus pada 

penyampaian pesan-pesan moral melalui 

simbol dan metafora. Setiap syair 

mengandung penggambaran mengenai 

kekuasaan Allah atas kehidupan manusia, 

serta balasan akhirat bagi yang taat dan 

ingkar. Unsur-unsur utama dalam syair-

syair ini meliputi kekuatan takdir (dalam 

syair "Janji dan Ancaman"), kontras 

antara surga dan neraka (dalam "Surga 

dan Neraka"), serta peran nabi dan rasul 

sebagai pembimbing umat (dalam "Para 

Nabi dan Rasul"). Seluruh puisi ini 

bertujuan untuk mendekatkan pembaca 

kepada Allah, baik melalui pemahaman 

tentang nama-nama dan sifat-sifat-Nya, 

maupun pengajaran mengenai ketaatan, 

kesabaran, dan kesadaran spiritual. 

Dengan cara ini, syair-syair tersebut 

mengajak pembaca untuk meresapi 

makna kehidupan yang lebih dalam dan 

menemukan kedamaian spiritual dalam 

penghambaan kepada Allah. 

 

Perspektif Historis dan Kultural 

Kajian   

Syair-syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib dalam Kitab Munajat 

mencerminkan akar historis dan kultural 

yang kuat dari tradisi kesusastraan Islam. 

Teks-teks ini tidak hanya mencerminkan 

pandangan religius, tetapi juga 

menampilkan konteks sosial dan budaya 

di mana karya-karya tersebut diciptakan, 

sebagaimana terlihat dalam syair-syair 

berjudul "Al Wa’du Wal Wa’iid" (Janji 

dan Ancaman), "Al Jannatu Wa’n-Naar" 

(Surga dan Neraka), "Al Anbiyaau Wa’r-

Rasul" (Para Nabi dan Rasul), serta "Al 

Asma’ Allah Wa Sifatihi" (Nama-nama 

Allah dan Sifat-sifat-Nya). 

Syair-syair dalam Kitab Munajat 

karya Abdul Hamid Al-Khatib 

mencerminkan perpaduan nilai historis 

dan kultural yang kuat dalam tradisi 

literasi Islam. Berikut penjabarannya: 

1. Konteks Historis 

Syair-syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib dalam Kitab Munajat lahir pada 

masa di mana tradisi literasi Islam 

berkembang pesat, terutama dalam 

memanfaatkan karya sastra sebagai 

media dakwah. Puisi digunakan sebagai 



   
 

141 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

alat penting untuk menyampaikan ajaran 

agama kepada masyarakat, mengingat 

fungsinya yang mampu menginspirasi 

dan menggugah hati melalui keindahan 

bahasa. Hal ini sejalan dengan tradisi 

sastra Arab-Islam yang telah lama 

berkembang, di mana karya-karya seperti 

qasidah atau syair keagamaan berfungsi 

sebagai sarana untuk menyampaikan 

pesan moral, spiritual, dan sosial. 

Syair "Al Wa’du Wal Wa’iid" (Janji 

dan Ancaman), sebagai bagian dari Kitab 

Munajat, menunjukkan pengaruh kuat 

tradisi ini. Dalam syair tersebut, pesan 

keagamaan disampaikan melalui 

pemilihan kata yang mendalam dan 

penuh makna, misalnya penggambaran 

kekuatan fisik manusia sebagai alat 

ciptaan Allah yang tidak abadi. Ini 

mencerminkan pemahaman Islam klasik 

bahwa manusia harus menyadari 

kefanaan dunia dan mengarahkan hidup 

pada nilai-nilai spiritual. Pendekatan ini 

menempatkan syair-syair dalam Kitab 

Munajat sebagai bagian dari warisan 

intelektual Islam, yang juga dipengaruhi 

oleh karya ulama besar seperti Al-

Ghazali. 

Selain itu, tema yang diangkat 

dalam syair-syair ini mencerminkan 

pandangan dunia Islam abad 

pertengahan yang menekankan 

hubungan manusia dengan Allah, serta 

peringatan tentang balasan baik dan 

buruk yang akan diterima di akhirat. 

Syair-syair ini berfungsi sebagai 

pengingat akan pentingnya bertakwa 

kepada Allah dan menjalani hidup sesuai 

dengan tuntunan agama. 

2. Konteks Kultural 

Syair-syair dalam Kitab Munajat 

mencerminkan budaya Islam yang sangat 

menghargai keindahan bahasa sebagai 

alat penyampaian pesan spiritual. Bahasa 

Arab klasik yang digunakan dalam syair-

syair ini dipilih secara cermat untuk 

menonjolkan nilai-nilai religius, moral, 

dan estetika. Dalam konteks budaya 

Islam, penggunaan simbolisme dan 

metafora bukan sekadar hiasan retorika, 

melainkan sarana yang efektif untuk 

menyampaikan makna yang lebih 

mendalam. 

Syair "Al Jannatu Wa’n-Naar" 

(Surga dan Neraka) menggambarkan 

kontras antara surga sebagai tempat 

kebahagiaan abadi dan neraka sebagai 

tempat hukuman yang kekal. 

Penggambaran ini sesuai dengan ajaran 

Islam tentang kehidupan setelah mati, di 

mana manusia diberi balasan 

berdasarkan amal perbuatannya. 

Penekanan pada kedua tempat tersebut 

menunjukkan pentingnya ketaatan 

kepada Allah dalam kehidupan dunia 

sebagai persiapan menuju akhirat. 

Syair "Al Anbiyaau Wa’r-Rasul" 

(Para Nabi dan Rasul) menyoroti peran 

para nabi dan rasul sebagai utusan Allah 

yang memberikan panduan hidup kepada 

umat manusia. Tema ini mencerminkan 

penghormatan mendalam terhadap para 

nabi yang menjadi pilar penting dalam 

tradisi keagamaan Islam. Kehadiran nabi 

dan rasul tidak hanya dilihat sebagai 

pembawa wahyu, tetapi juga sebagai 

teladan moral yang harus diikuti oleh 

umat Islam dalam menjalani kehidupan. 

Syair "Al Asma’ Allah Wa Sifatihi" 

(Nama-nama Allah dan Sifat-sifat-Nya) 

menggambarkan pentingnya mengenal 

Allah melalui asmaul husna (nama-nama 

Allah yang indah) dan sifat-sifat-Nya. 

Dalam tradisi Islam, pemahaman tentang 

nama dan sifat Allah adalah inti dari 

spiritualitas, karena hal ini membantu 

manusia menyadari kebesaran dan 

keagungan Allah, serta memperkuat 

hubungan mereka dengan-Nya. 

Meskipun berakar pada konteks 

sejarah dan budaya tertentu, tema-tema 

dalam syair-syair ini bersifat universal. 

Isu-isu seperti hubungan manusia 

dengan Tuhan, pentingnya moralitas, dan 

kesadaran akan kehidupan akhirat yang 

terlihat dalam "Al Wa’du Wal Wa’iid" atau 



   
 

142 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

"Al Jannatu Wa’n-Naar" tetap relevan di 

berbagai tempat dan zaman. Dalam hal 

ini, syair-syair Abdul Hamid Al-Khatib 

melampaui batasan waktu dan tempat, 

menjadikannya kontribusi penting bagi 

khazanah sastra Islam dan refleksi 

spiritual global. 

Dengan demikian, syair-syair 

dalam Kitab Munajat bukan hanya hasil 

kreativitas individual, tetapi juga 

cerminan dari tradisi intelektual dan 

spiritual Islam yang kaya. Melalui 

perpaduan unsur historis, kultural, dan 

universal ini, karya-karya Abdul Hamid 

Al-Khatib mengajak pembaca untuk 

merenungkan makna kehidupan dan 

memperkuat hubungan mereka dengan 

Allah. 

Mengidentifikasi elemen syair dan pola 

dalam penggunaan bahasa. 

 

Elemen dan Pola Bahasa 

Dalam kajian puisi atau syair, 

elemen dan pola bahasa memainkan 

peran yang sangat penting untuk 

memahami makna dan pesan yang ingin 

disampaikan oleh penyair. Elemen 

bahasa merujuk pada unsur-unsur seperti 

pemilihan kata, gaya bahasa, struktur 

kalimat, dan penggunaan simbol atau 

metafora, yang semuanya berkontribusi 

pada pembentukan citra dan suasana 

dalam sebuah karya. Sementara itu, pola 

bahasa berkaitan dengan cara-cara 

tertentu dalam menyusun elemen-elemen 

tersebut secara berulang atau terstruktur, 

seperti dalam penggunaan ritme, rima, 

dan paralelisme, yang memperkuat efek 

estetik dan emosional puisi. Dalam kajian 

ini, analisis elemen dan pola bahasa 

bertujuan untuk menggali lebih dalam 

mengenai cara penyair mengungkapkan 

ide, mengatur makna, dan 

mempengaruhi pembaca melalui 

penggunaan bahasa yang tepat dan 

terencana. 

Berikut ini adalah penjabaran atas 

elemen syair dan pola bahasa yang 

digunakan dari setiap syair nasehat 

agama karya Abdul Hamid Al-Khatib: 

1. Syair “Al Wa’du Wal Wa’iid” 

(Janji dan Ancaman) Karya 

Abdul Hamid Al-Khatib 

Syair “Janji dan Ancaman” karya 

Abdul Hamid Al-Khatib memiliki elemen-

elemen utama yang menunjukkan 

kekuatan struktur dan makna mendalam. 

Syair ini terdiri dari 20 baris yang diatur 

secara sistematis dengan penggunaan 

bahasa Arab klasik yang penuh dengan 

simbolisme dan metafora. Pola 

penyampaian pesan dalam syair ini 

mencerminkan tema keagamaan yang 

kuat, dengan fokus pada hubungan 

manusia dengan Allah, sifat-sifat-Nya, 

dan konsekuensi dari perbuatan manusia. 

Setiap baris tidak hanya berdiri sendiri 

tetapi saling terkait, membangun sebuah 

narasi yang membawa pembaca dari 

pengenalan takdir dan kekuasaan Allah, 

menuju introspeksi diri, hingga pengingat 

akan pentingnya ketaatan dan doa. 

Penggunaan kalimat seperti "Hati itu 

tempat yang dipandang Tuhan" (  والقلب هو

الله  إليه  ينظر  الذي   menekankan (المكان 

pentingnya ketulusan hati dalam 

beribadah, memberikan pesan mendalam 

yang mengundang pembaca untuk 

merenung. 

Bahasa dalam syair ini mengikuti 

pola retorika khas sastra Arab-Islam, 

yang menggabungkan berbagai elemen 

linguistik untuk menyampaikan pesan 

spiritual yang mendalam. Unsur 

pengulangan, metafora, dan kontradiksi 

digunakan secara cermat untuk 

menegaskan makna teologis dan 

emosional yang ingin disampaikan. 

Sebagai contoh, penggantian arti dengan 

simile, seperti dalam kalimat "tubuh 

dibanggakan seperti Alat," menciptakan 

gambaran yang jelas tentang bagaimana 

tubuh manusia dianggap fungsional dan 

penting, namun juga mengingatkan pada 

pentingnya pengakuan akan pencipta-

Nya. Penggunaan metafora dalam kalimat 



   
 

143 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

"Allah melindungi, oleh karenanya ia 

memberikan peringatan kepada siapa 

pun" menggambarkan perlindungan 

Allah yang tidak hanya berupa 

keselamatan fisik tetapi juga peringatan 

untuk menghindari kesalahan dan dosa. 

Kontradiksi juga tercermin dalam baris 

"Apakah kita memiliki kekuatan tanpa-

Nya," yang menunjukkan ketergantungan 

manusia pada Allah meskipun manusia 

sering merasa kuat tanpa menyadari 

bahwa kekuatan sejati hanya datang dari-

Nya. 

Selain itu, penggunaan struktur 

linguistik yang beragam dalam syair ini 

memperlihatkan keseimbangan antara 

penggambaran sifat Allah yang penuh 

kasih sayang dan yang memberi 

peringatan. Sebagai contoh, "Dia yang 

maha lemah lembut dan sumber kasih 

sayang" ( ُالْخَبِير اللَّطِيفُ   menyampaikan (وَهُوَ 

gambaran tentang kelembutan dan kasih 

sayang Allah yang mendalam terhadap 

makhluk-Nya, sementara pada saat yang 

sama, ada ancaman yang datang dari-Nya 

untuk mereka yang lalai dan tidak 

mengikuti petunjuk-Nya. Teknik 

enjambement, yang menghubungkan 

kalimat "Allah melindungi, oleh 

karenanya ia memberikan peringatan 

kepada siapa pun yang telah melupakan 

Tuhan dan tenggelam dalam kelalaian," 

menciptakan aliran yang menyatukan 

perlindungan Allah dengan peringatan-

Nya, sehingga membuat pembaca 

merasakan betapa pentingnya kesadaran 

spiritual dalam kehidupan. 

Keharmonisan ini tidak hanya 

tercipta melalui struktur kalimat dan 

penggunaan metafora atau simile, tetapi 

juga melalui penciptaan makna yang lebih 

mendalam dengan rima, tipografi, dan 

elemen visual lainnya. Rima yang 

digunakan dalam kalimat seperti 

"hambaNya" dan "sendiriNya" 

mempertegas pesan bahwa Allah adalah 

Penguasa tunggal yang mengawasi 

seluruh makhluk-Nya dengan penuh 

perhatian, sekaligus menekankan 

kesucian-Nya yang tiada banding. 

Tipografi dalam penulisan syair ini juga 

dapat memperkuat makna tertentu, 

misalnya dengan memberi penekanan 

visual pada kata-kata kunci seperti "hati" 

dan "rahasia," yang menggambarkan 

kedalaman spiritual dan peran sentral 

hati dalam hubungan manusia dengan 

Tuhan. Dengan segala elemen ini, syair 

ini berhasil menggabungkan keindahan 

artistik dan ajaran teologis, 

menjadikannya tidak hanya sebagai karya 

sastra tetapi juga sebagai media dakwah 

yang efektif dalam menyampaikan pesan 

moral dan spiritual. 

 

2. Syair "Al Jannatu Wa’n-Naar" 

(Surga dan Neraka) Karya 

Abdul Hamid Al-Khatib 

Syair “Surga dan Neraka” karya 

Abdul Hamid Al-Khatib menghadirkan 

elemen-elemen kunci yang menonjolkan 

kontras antara dua destinasi akhir 

kehidupan manusia: surga sebagai 

tempat penuh cahaya dan kebahagiaan, 

serta neraka sebagai tempat kegelapan 

dan penderitaan. Syair ini menggunakan 

bahasa yang lugas namun tetap kaya akan 

simbolisme untuk menggambarkan 

keduanya secara detail, seperti dalam 

baris “Sebagaimana neraka itu penuh 

dengan kegelapan” (بالظلام مليئة  الجحيم   (كما 

dan “Lawannya adalah surga yang 

selalu dipenuhi cahaya” (  التي الجنة  وعكسها 

بالنور دائماً   Struktur naratifnya .(تمتلئ 

dirancang dengan pola bertingkat yang 

membawa pembaca dari penggambaran 

keadaan masing-masing tempat menuju 

refleksi atas konsekuensi perbuatan 

manusia. 

Dalam syair ini, penggunaan 

bahasa menggabungkan deskripsi visual 

yang tajam dan perenungan filosofis yang 

mendalam. Kontras antara dua keadaan 

ekstrem—penderitaan neraka dan 

kebahagiaan surga—terlihat jelas dalam 

struktur syair, terutama pada baris 



   
 

144 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

pertama hingga keenam yang 

menggambarkan kegelapan dan 

kebinasaan neraka, serta pada baris 

ketujuh hingga kesepuluh yang 

menggambarkan surga sebagai tempat 

yang penuh cahaya dan kebahagiaan. 

Simile dan metafora, seperti 

"Sebagaimana neraka itu penuh dengan 

kegelapan" dan "Lawannya adalah surga 

yang selalu dipenuhi cahaya," 

memperkuat gambaran visual yang 

kontras ini, menggambarkan neraka 

sebagai tempat penuh ketakutan dan 

penderitaan, sementara surga 

diibaratkan sebagai tempat penuh 

kebaikan, kedamaian, dan kebahagiaan 

abadi. 

Selain itu, syair ini menunjukkan 

pola repetisi yang menekankan hubungan 

langsung antara kelalaian manusia 

dengan takdir akhir mereka. Frasa seperti 

“manusia yang mengingkari ayat Tuhan” 

ينكرون آية الله ) الذين  البشر   muncul berulang (كل 

kali, menggambarkan bagaimana 

manusia yang mengabaikan wahyu Tuhan 

akan menghadapi nasib buruk di akhirat. 

Repetisi ini mempertegas ajaran moral 

yang ada dalam syair ini, yaitu pentingnya 

keimanan dan ketakwaan dalam hidup 

seseorang. Pola repetisi tidak hanya 

memperkuat pesan moral, tetapi juga 

menunjukkan pentingnya kesadaran dan 

pengingat akan konsekuensi dari 

kelalaian. 

Struktur syair ini juga 

mengintegrasikan pola pengajaran 

langsung yang mengarah pada refleksi 

moral pembaca. Dalam baris seperti 

“Adapun orang-orang yang menjaga diri 

dengan ketakwaannya, maka mereka 

menempuh jalan menuju perlindungan 

surga” ( ِا الَّذِينَ اتَّقَوْا ... فأَوُلئكَِ يَسْلكُُونَ سَبِيلَ الْجَنَّة  ,(فأَمََّ

pembaca diarahkan untuk merenungi 

perbuatan mereka dan memilih jalan 

hidup yang benar. Dengan menggunakan 

teknik seperti enjambement dan 

tipografi, syair ini menambah kedalaman 

filosofisnya. Penggunaan ruang kosong 

dan aliran kalimat yang berkelanjutan 

membentuk ritme yang menuntun 

pembaca untuk lebih fokus pada pesan 

spiritual yang ingin disampaikan. 

 

3. Syair "Al Anbiyaau Wa’r-Rasul" 

(Para Nabi dan Rosul) Karya 

Abdul Hamid Al-Khatib 

Syair “Para Nabi dan Rasul” 

karya Abdul Hamid Al-Khatib 

menonjolkan karakteristik khas puisi 

keagamaan, yakni pengagungan terhadap 

nabi dan rasul sebagai utusan Allah yang 

memiliki peran mendasar dalam 

menyebarkan risalah. Elemen-elemen 

syair ini mencakup pengakuan terhadap 

kemuliaan mereka (baris 1–4), 

penderitaan yang mereka alami dalam 

menjalankan misi dakwah (baris 5–6), 

hingga penekanan pada sifat-sifat terpuji 

dan peran kenabian sebagai teladan bagi 

umat manusia (baris 7–13). Syair ini juga 

mencerminkan penghormatan terhadap 

mukjizat dan keajaiban yang mereka 

bawa sebagai bukti kenabian mereka 

(baris 19–20) 

Pola bahasa dalam syair ini 

memperlihatkan penggunaan repetisi dan 

paralelisme yang kuat untuk menegaskan 

pesan moral dan spiritual. Seperti dalam 

kalimat “Mereka mencintai ketaatan 

umat manusia dan takut melakukan 

maksiat” (  ارتكاب من  خافوا   ... طَاعَتكََ  يحُِبُّونَ 

 "repetisi pada kata "mencintai ,(المعاصي

dan "takut" menggarisbawahi dua sikap 

penting yang harus dimiliki oleh umat 

yang benar-benar mengikut ajaran nabi 

dan rasul, yaitu cinta terhadap ketaatan 

dan ketakutan terhadap dosa. Hal ini 

diperkuat oleh paralelisme yang 

menyoroti dua sisi kehidupan spiritual, 

yaitu ketaatan kepada Tuhan dan 

kekhawatiran terhadap maksiat. 

Penggunaan pola ini memperkuat makna 

bahwa para nabi dan rasul adalah contoh 

utama bagi umat dalam mencapai 

kesucian dan keutamaan spiritual. 



   
 

145 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Selain itu, gaya bahasa retoris 

dalam syair ini juga ditandai dengan 

kontras yang jelas antara kelompok yang 

menerima risalah nabi dan mereka yang 

menolak atau memfitnah utusan Allah. 

Dalam baris 25–26, penekanan pada kata 

“mempercayai” ( آمَنوُا) memperlihatkan 

bahwa kelompok yang menerima risalah 

hidup dengan keyakinan dan ketaatan 

yang mendalam. Sebaliknya, dalam baris 

27–32, kata “menolak” ( َكَفَر) 

menggambarkan sikap keras kepala dan 

penolakan terhadap kebenaran yang 

dibawa oleh para nabi. Kontras ini 

menciptakan ruang bagi pembaca untuk 

merenungkan pilihan mereka dalam 

menghadapi ajaran ilahi, mengingat 

konsekuensi yang mengikutinya. 

Melalui penggunaan repetisi, 

paralelisme, dan kontras yang efektif, 

syair ini menyampaikan pesan yang 

mendalam mengenai pentingnya iman 

dan ketakwaan. Pilihan kata-kata yang 

kuat seperti “mempercayai” dan 

“menolak” tidak hanya menegaskan 

makna mendalam dari akidah yang harus 

diyakini, tetapi juga menciptakan ajakan 

untuk merenungkan sikap pribadi 

terhadap wahyu Tuhan. Penekanan pada 

figur nabi dan rasul sebagai teladan yang 

sempurna dalam spiritualitas 

menginspirasi pembaca untuk 

merenungkan peran mereka dalam 

memperkuat keyakinan dan mengikuti 

jalan yang benar. 

4. Syair "Al Asma’ Allah Wa 

Sifatihi" (Nama-nama Allah 

beserta sifat-sifatNYA) Karya 

Abdul Hamid Al-Khatib 

Syair "Nama-nama Allah beserta 

sifat-sifat-NYA" karya Abdul Hamid Al-

Khatib menyajikan pujian dan 

pengagungan terhadap berbagai sifat 

Allah yang Maha Sempurna. Setiap baris 

syair menggambarkan salah satu sifat 

Allah yang mulia, seperti Al-‘Aleem 

(Maha Mengetahui), Al-Hakeem (Maha 

Bijaksana), Al-Rahman (Maha Pengasih), 

dan Al-Qawiyy (Maha Kuat), dengan 

menyoroti peran Allah dalam 

mengendalikan segala sesuatu di alam 

semesta. Elemen-elemen syair ini 

mencerminkan pemahaman mendalam 

tentang kekuasaan dan kebesaran Tuhan 

yang tak terbatas, serta peran-Nya dalam 

menciptakan, memberi rezeki, 

melindungi, dan membimbing umat-Nya. 

Penggunaan repetisi dalam bentuk 

pengulangan kata seperti "Maha" pada 

hampir setiap baris mempertegas 

pengagungan terhadap sifat-sifat Tuhan 

yang meliputi seluruh aspek kehidupan 

umat manusia. 

Pola bahasa dalam syair ini 

menggunakan struktur paralel yang 

sangat kuat, menggambarkan sifat-sifat 

Allah secara konsisten di setiap barisnya. 

Setiap baris dimulai dengan pujian untuk 

salah satu nama-Nya, seperti "Maha 

Mengetahui," "Maha Perkasa," dan 

"Maha Melindungi," diikuti oleh deskripsi 

sifat atau kekuasaan-Nya dalam konteks 

yang luas dan mendalam. Teknik ini 

memperlihatkan kebesaran Allah yang 

tidak terbatas dan menekankan sifat-

sifat-Nya yang mencakup segala sesuatu, 

mulai dari pengetahuan-Nya yang 

mendalam, kekuatan-Nya yang tak 

tertandingi, hingga kasih sayang dan 

perlindungan-Nya terhadap makhluk-

Nya. Dengan demikian, pola paralel ini 

menciptakan kesan yang teratur dan 

mendalam tentang keagungan Tuhan, 

memperkuat pesan bahwa Allah 

menguasai dan mengatur segala sesuatu 

di alam semesta. 

Selain struktur paralel, gaya 

bahasa yang digunakan sangat formal dan 

penuh kehormatan, menciptakan kesan 

suci dan tinggi terhadap Tuhan. Pujian 

dan penghormatan yang diberikan 

kepada Allah menggunakan bahasa yang 

melambangkan kebesaran dan 

kemuliaan-Nya. Misalnya, ungkapan 

seperti "Engkau maha mengetahui hingga 

sehelai daun yang jatuh" atau "Engkau 



   
 

146 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

yang maha memuliakan makhluk yang 

menghadap-Mu" memperlihatkan 

keagungan dan kedalaman pengetahuan 

Allah serta kasih sayang-Nya yang tak 

terhingga. Hal ini memberikan pembaca 

pemahaman yang lebih mendalam 

tentang peran Allah dalam kehidupan 

mereka dan menunjukkan hubungan 

spiritual yang erat antara makhluk dan 

Pencipta. 

Selain itu, terdapat penggunaan 

kontras yang jelas dalam syair ini, seperti 

antara "Kekuasaan atas kehidupan dan 

kematian" atau "Memberi dan 

mengendalikan tanpa kekurangan," yang 

menyoroti kebesaran Allah dalam 

mengatur segala hal. Kontradiksi ini 

menggambarkan keadilan ilahi yang 

memadukan kasih sayang dan kekuasaan 

yang tak terbantahkan. Syair ini tidak 

hanya mengungkapkan kekaguman 

terhadap sifat Allah, tetapi juga mengajak 

pembaca untuk melakukan refleksi 

spiritual, menyadari keterbatasan 

manusia, dan lebih mendekatkan diri 

kepada Tuhan. Melalui penggunaan 

bahasa yang penuh kehormatan, kontras 

yang menggugah, dan struktur yang 

terorganisir dengan baik, syair ini 

memperkenalkan Allah sebagai Tuhan 

yang Maha Besar dan memberi 

pemahaman yang mendalam tentang 

kebesaran-Nya.  

 

Makna Sosial Yang Terkandung 

Dalam Syair Karya Abdul Hamid 

Al-Khatib 

Syair-syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib tidak hanya menggambarkan 

aspek spiritual dan keagamaan, tetapi 

juga mengandung makna sosial yang 

dalam. Melalui puisi-puisinya, penyair 

menyampaikan nilai-nilai moral, 

konsekuensi dari perbuatan manusia, 

serta pentingnya menjalankan kehidupan 

berdasarkan ajaran agama dan etika 

sosial. Syair-syair ini merefleksikan 

realitas kehidupan manusia dalam 

hubungannya dengan Tuhan dan sesama, 

serta bagaimana prinsip-prinsip 

keimanan diterapkan dalam kehidupan 

sehari-hari. Setiap syair menyajikan 

gambaran mengenai bagaimana individu 

harus menjalani kehidupannya dalam 

masyarakat dengan mengedepankan 

tanggung jawab, ketaatan, dan kesadaran 

akan akibat dari tindakan mereka. 

Berikut adalah makna sosial yang 

terkandung dalam masing-masing syair: 

1. Makna Sosial dalam Syair "Alwa’du 

Wal Wa’iid" (Janji dan Ancaman) 

Syair ini menyoroti pentingnya 

kesadaran akan konsekuensi dari 

perbuatan manusia, baik berupa pahala 

maupun hukuman. Dalam konteks sosial, 

syair ini memberikan pengajaran bahwa 

setiap tindakan individu memiliki 

dampak, tidak hanya bagi dirinya sendiri 

tetapi juga bagi masyarakat secara luas. 

Nilai-nilai keadilan dan tanggung jawab 

sosial tercermin dalam pesan bahwa 

kebaikan akan mendapat ganjaran, 

sedangkan kedurhakaan akan berujung 

pada hukuman. Dalam syair ini, terdapat 

diksi seperti "  yang (janji) "وَعْدٌ 

melambangkan harapan bagi mereka 

yang menjalankan kehidupan dengan 

kebaikan, serta "  yang (ancaman) "وَعِيدٌ 

merepresentasikan hukuman bagi 

mereka yang berbuat zalim. Pesan ini 

menunjukkan bahwa kehidupan sosial 

akan berjalan harmonis jika masyarakat 

memahami bahwa setiap tindakan 

memiliki akibatnya, baik di dunia 

maupun di akhirat. 

Selain itu, dalam syair ini terdapat 

istilah "العملٌ جنس من الجزاء" (balasan sesuai 

dengan perbuatan), yang menegaskan 

bahwa dalam kehidupan bermasyarakat, 

seseorang akan menerima balasan yang 

setimpal atas perbuatannya. Konsep ini 

mencerminkan sistem keadilan sosial 

yang menuntut individu untuk 

bertanggung jawab atas setiap keputusan 

dan perbuatan mereka. Dengan 

demikian, syair ini mengajarkan bahwa 



   
 

147 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

kehidupan yang baik dalam masyarakat 

tidak hanya ditentukan oleh aturan 

hukum yang bersifat formal, tetapi juga 

oleh kesadaran moral individu dalam 

bertindak dengan adil dan bijaksana. 

 

2. Makna Sosial dalam Syair "Al 

Jannatu Wa’n-Naar" (Surga dan 

Neraka) 

Melalui deskripsi surga dan neraka, 

syair ini mengajarkan bahwa kehidupan 

manusia di dunia memiliki konsekuensi 

di akhirat. Dalam konteks sosial, syair ini 

memperkuat nilai-nilai etika dan moral 

dengan menegaskan bahwa kehidupan 

dunia bukanlah semata-mata tentang 

pencapaian materi, melainkan juga 

tentang bagaimana manusia membangun 

hubungan baik dengan sesama dan 

berperilaku sesuai dengan norma agama. 

Diksi seperti "الجنة" (surga) 

melambangkan kehidupan yang penuh 

kebahagiaan sebagai hasil dari kebaikan, 

sedangkan "النار" (neraka) mencerminkan 

penderitaan yang disebabkan oleh 

kesalahan dan kelalaian dalam 

menjalankan perintah Tuhan. 

Konsep keadilan sosial juga 

tercermin dalam istilah "الحساب يوم" (hari 

perhitungan), yang mengingatkan bahwa 

setiap amal manusia akan 

dipertanggungjawabkan. Hal ini memiliki 

relevansi dalam kehidupan 

bermasyarakat, di mana kejujuran, 

keadilan, dan tanggung jawab menjadi 

faktor utama dalam menciptakan 

lingkungan sosial yang harmonis. Dengan 

demikian, syair ini memberikan refleksi 

bahwa masyarakat yang baik adalah 

masyarakat yang menjunjung tinggi nilai-

nilai etika, di mana setiap individu sadar 

akan dampak perbuatannya terhadap 

orang lain serta terhadap kehidupannya 

di akhirat. 

 

3. Makna Sosial dalam Syair "Al 

Anbiyaau Wa’r Rasul" (Para 

Nabi dan Rasul) 

Syair ini menggambarkan peran 

penting para nabi dan rasul dalam 

menuntun umat manusia ke jalan 

kebenaran. Dari perspektif sosial, syair ini 

menekankan pentingnya keteladanan 

dalam kehidupan bermasyarakat. Para 

nabi dan rasul bukan hanya penyampai 

wahyu, tetapi juga pemimpin sosial yang 

memberikan pedoman tentang 

bagaimana manusia harus berinteraksi, 

mengedepankan kejujuran, keadilan, dan 

kasih sayang. Diksi seperti "ٌالنبي" (nabi) 

dan "ٌالرسول" (rasul) menggambarkan 

peran mereka dalam membimbing 

masyarakat, sedangkan istilah "أمة" 

(umat) menekankan pentingnya 

kebersamaan dalam menjalankan 

kehidupan yang harmonis. 

Selain itu, konsep "ٌحسنة أسوة" 

(teladan yang baik) dalam syair ini 

mengajarkan bahwa keberhasilan dalam 

kehidupan sosial bergantung pada adanya 

pemimpin yang memiliki moral tinggi 

dan dapat dijadikan panutan. Hal ini juga 

menekankan bahwa dalam kehidupan 

bermasyarakat, seseorang harus mampu 

menjadi contoh yang baik bagi 

lingkungannya, sebagaimana para nabi 

dan rasul menjadi panutan bagi umat 

mereka. Oleh karena itu, syair ini 

menanamkan nilai bahwa kepemimpinan 

dalam masyarakat harus didasarkan pada 

kebijaksanaan, ketakwaan, dan tanggung 

jawab moral yang tinggi. 

 

4. Makna Sosial dalam Syair "Al 

Asma’ Allah Wa Sifatihi" 

(Nama-nama Allah dan Sifat-

sifat-Nya) 

Syair ini menyoroti kebesaran dan 

sifat-sifat Allah yang menggambarkan 

keadilan, kasih sayang, dan 

kebijaksanaan. Dari sudut pandang 

sosial, syair ini memberikan pemahaman 

bahwa manusia harus meneladani sifat-

sifat ilahi dalam kehidupan sehari-hari. 

Kasih sayang, kejujuran, keadilan, dan 

kebijaksanaan bukan hanya merupakan 



   
 

148 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

sifat Tuhan, tetapi juga nilai-nilai 

fundamental yang harus diterapkan 

dalam kehidupan sosial. Diksi seperti 

 "الرحيم" dan (Maha Pengasih) "الرحمن"

(Maha Penyayang) menekankan bahwa 

kasih sayang adalah prinsip utama dalam 

hubungan antarindividu dalam 

masyarakat. 

Selain itu, istilah "ٌالعادل" (Maha 

Adil) mengajarkan bahwa keadilan 

adalah pilar utama dalam kehidupan 

bermasyarakat. Seseorang harus mampu 

berperilaku adil dalam setiap aspek 

kehidupannya, baik dalam keluarga, 

pekerjaan, maupun dalam hubungan 

sosial lainnya. Syair ini juga mengajarkan 

bahwa sifat Allah yang "الحليم" (Maha 

Penyabar) dan "الغفور" (Maha 

Pengampun) harus diterapkan dalam 

interaksi sosial, yaitu dengan memaafkan 

kesalahan orang lain dan bersikap sabar 

dalam menghadapi tantangan kehidupan. 

Dengan demikian, syair ini memberikan 

pesan bahwa masyarakat yang harmonis 

hanya dapat terwujud jika individu-

individu di dalamnya meneladani sifat-

sifat Allah dalam kehidupan sehari-hari. 

Secara keseluruhan, syair-syair 

karya Abdul Hamid Al-Khatib tidak hanya 

berfungsi sebagai ekspresi keagamaan, 

tetapi juga sebagai refleksi nilai-nilai 

sosial yang membentuk pola pikir dan 

perilaku manusia dalam kehidupan 

bermasyarakat. Melalui Alwa’du Wal 

Wa’iid, penyair menegaskan pentingnya 

kesadaran akan konsekuensi perbuatan, 

sementara dalam Al Jannatu Wa’n-Naar, 

ia menggambarkan keseimbangan antara 

pahala dan hukuman sebagai prinsip 

keadilan sosial. Dalam Al Anbiyaau Wa’r 

Rasul, makna sosial tersirat dalam 

konsep keteladanan yang menekankan 

pentingnya pemimpin yang berintegritas 

dalam membimbing umat, sedangkan Al 

Asma’ Allah Wa Sifatihi menanamkan 

bahwa kehidupan yang harmonis dapat 

dicapai dengan meneladani sifat-sifat 

Allah dalam interaksi sosial. Dengan 

penggunaan diksi-diksi yang sarat dengan 

simbolisme dan makna moral, syair-syair 

ini tidak hanya memberikan wawasan 

religius tetapi juga membangun 

kesadaran kolektif mengenai bagaimana 

manusia seharusnya menjalani 

kehidupan dengan bertanggung jawab, 

beretika, dan berlandaskan keadilan serta 

kasih sayang. 

 

Syair Syair Karya Abdul Hamid Al-

Khatib 

Penjabaran ini akan berfokus 

pada empat syair terkenal karya Abdul 

Hamid Al-Khatib dalam Kitab Munajat. 

Keempat syair tersebut adalah: 

1. "Alwa’duWalWa’Iid" ( ُوَالْوَعِيد  (الْوَعْدُ 

– "Janji dan Ancaman" 

2. "Al JannatuWa’nnaar" ( ُوَالنَّار  (الْجَنَّةُ 

– "Surga dan Neraka" 

3. "Al AnbiyaauWarrasul" ( ُالْأنَْبِياَء

سُلُ   "Para Nabi dan Rasul" – (وَالرُّ

4. "Al Asma’ Allah Wa Sifatihi" 

( فاَتُ الْأسَْمَاءُ  وَالص ِ  ) – "Nama-nama 

Allah dan Sifat-sifat-Nya" 

Melalui analisis semiotika 

Riffaterre, penjabaran ini akan garis besar 

mengenai nasehat keagamaan yang 

terkandung dalam syair-syair karya 

Abdul Hamid Al-Khatib akan dilakukan 

melalui pendekatan analisis semiotika 

Riffaterre, yang fokus pada simbolisme 

dan metafora yang digunakan dalam 

syair. Keempat syair yang dianalisis, yaitu 

"Alwa’duWalWa’Iid" (Janji dan 

Ancaman), "Al JannatuWa’nnaar" (Surga 

dan Neraka), "Al AnbiyaauWarrasul" 

(Para Nabi dan Rasul), dan "Al Asma’ 

Allah Wa Sifatihi" (Nama-nama Allah dan 

Sifat-sifat-Nya), mengandung pesan 

moral dan religius yang dapat dipahami 

melalui simbol-simbol yang ada dalam 

syair tersebut. Setiap syair membawa 

nasehat yang berkaitan dengan 

pengajaran spiritual tentang takdir, 

kehidupan akhirat, kesabaran, 

penyerahan diri kepada Allah, serta 

pentingnya mengikuti teladan nabi dan 



   
 

149 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

mengenal sifat-sifat Allah. Melalui 

simbolisme yang digunakan, Al-Khatib 

berhasil menyampaikan pesan-pesan ini 

dengan cara yang lebih mendalam dan 

memikat bagi pembaca. 

 

1. Makna Takdir dan Kewajiban 

Umat Beragama 

Makna tersirat ini dikutip dari 

Syair "Janji dan Ancaman" karya Abdul 

Hamid Al-Khatib. Makna tersebut 

menyatakan hubungan antara takdir dan 

tanggung jawab moral manusia. Penanda 

seperti "القدر" (takdir) mengisyaratkan 

bahwa kehidupan manusia berjalan 

sesuai dengan kehendak Allah. Namun, 

meskipun segala sesuatu telah digariskan, 

manusia tetap memiliki kebebasan untuk 

membuat keputusan, termasuk dalam hal 

berjanji. Syair ini menekankan bahwa 

janji bukan hanya sekadar keputusan 

pribadi, tetapi juga tanggung jawab 

spiritual yang diatur oleh syariat Islam. 

Penjelasan ini diperkuat oleh 

pandangan Hosen dan Muayyad (2014), 

yang menjelaskan bahwa janji dalam 

Islam terkait erat dengan takdir karena ia 

mencerminkan tanggung jawab moral 

dan spiritual seorang Muslim. Takdir 

tidak membebaskan seseorang dari 

kewajiban memenuhi janji, karena janji 

adalah ikatan moral yang harus dipenuhi 

selama tidak melanggar hukum Islam. 

Oleh sebab itu, manusia harus tunduk 

pada keputusan ilahi sambil tetap 

menjaga tanggung jawabnya untuk 

memenuhi janjinya. 

Dalam syair ini juga menyoroti 

makna bahwa keterbatasan fisik manusia 

tidak boleh menjadi alasan untuk 

membanggakan diri. Frasa seperti "  يفُتخر

اةبالجسم مثل الأد " (Tubuh dibanggakan seperti 

alat) menekankan bahwa kebanggaan 

pada tubuh fisik bersifat sementara, 

sedangkan hubungan spiritual dengan 

Allah jauh lebih penting. Hal ini 

mengingatkan manusia bahwa ketaatan 

dan keikhlasan hati memiliki nilai yang 

lebih tinggi dibandingkan atribut fisik. 

Menurut Saputra dkk. (2023), 

filsafat Islam menyatakan bahwa tubuh 

fisik manusia hanyalah sarana bagi jiwa 

untuk menjalankan kewajibannya di 

dunia. Meskipun tubuh bersifat fana, jiwa 

bersifat kekal dan akan 

mempertanggungjawabkan perbuatan di 

akhirat. Oleh karena itu, menjaga 

kesehatan fisik adalah kewajiban agar 

seseorang dapat melaksanakan ibadah 

dengan baik dan memperkuat hubungan 

spiritual dengan Allah. Keseimbangan 

antara fisik dan rohani sangat penting 

dalam mencapai kehidupan yang diridhoi 

Allah. 

Secara garis besar, makna yang 

tersirat adalah bahwa kehidupan manusia 

berada di bawah pengaturan takdir ilahi, 

namun manusia tetap diberi kebebasan 

untuk membuat keputusan, termasuk 

dalam memenuhi tanggung jawab moral 

dan spiritualnya. Janji merupakan bagian 

dari kebebasan tersebut, tetapi juga 

menjadi kewajiban yang diatur oleh 

syariat. Selain itu, makna lain yang 

ditekankan adalah pentingnya hubungan 

spiritual dengan Allah yang jauh lebih 

berharga daripada kebanggaan pada 

atribut fisik yang fana. Keseimbangan 

antara fisik dan rohani sangatlah penting, 

karena tubuh fisik adalah sarana untuk 

menjalankan kewajiban hidup, sementara 

jiwa yang kekal akan 

mempertanggungjawabkan segala 

perbuatan di akhirat. 

Syair Janji dan Ancaman karya 

Abdul Hamid Al-Khatib menggambarkan 

takdir sebagai ketentuan ilahi yang tidak 

dapat dihindari, namun tetap 

memberikan ruang bagi manusia untuk 

bertindak dan memilih jalannya. 

Hubungan antara takdir dan tanggung 

jawab manusia dalam syair ini 

mencerminkan pandangan teologis 

Islam, di mana takdir bukanlah alasan 

untuk menghindari kewajiban moral dan 



   
 

150 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

spiritual. Penanda "ٌالقدر" (takdir) dalam 

syair ini tidak hanya menegaskan bahwa 

hidup manusia telah diatur oleh Allah, 

tetapi juga mengingatkan bahwa mereka 

harus bertanggung jawab atas setiap janji 

dan perbuatan yang dilakukan. Makna ini 

memperjelas bahwa agama mengajarkan 

keseimbangan antara kepasrahan kepada 

takdir dan kewajiban untuk menjalankan 

perintah Allah, sehingga manusia tetap 

dituntut untuk menjalani hidupnya 

dengan penuh kesadaran dan tanggung 

jawab moral. 

 

2. Makna Kehidupan Akhirat 

Makna tersirat ini dikutip dari 

Syair "Surga dan Neraka" karya Abdul 

Hamid Al-Khatib. Makna tersebut adalah 

gambaran dualitas akhirat melalui 

konsep surga dan neraka. Penanda 

seperti "الجحيم" (neraka) menunjukkan 

penderitaan, kehancuran, dan hukuman, 

sedangkan "الجنة" (surga) mencerminkan 

kebahagiaan, cahaya, dan pemenuhan 

keinginan sebagai imbalan atas 

ketakwaan. Syair ini menekankan bahwa 

perilaku manusia di dunia akan 

menentukan apakah mereka menuju 

kebahagiaan abadi di surga atau siksaan 

pedih di neraka. 

Penjelasan ini sejalan dengan 

pandangan Zulfikarullah (2017) dan 

Hamzah (2014). Surga, atau "Jannah" 

 digambarkan sebagai tempat yang ,(الجن ة )

penuh kenikmatan, dengan pohon-pohon 

rindang dan sungai-sungai mengalir, 

menjadi balasan bagi orang-orang yang 

beriman dan beramal saleh. Sementara 

itu, neraka, atau "النار" (an-nar), 

digambarkan sebagai tempat siksaan 

yang mengerikan dengan api menyala, 

makanan zaqqum, dan air mendidih. 

Surga dan neraka merupakan wujud 

balasan atas pilihan dan perbuatan 

manusia di dunia. 

Makna tersirat ini juga mengarah 

pada pentingnya menjaga hubungan 

spiritual yang erat dengan Allah. Frasa 

 menunjukkan (mendekatkan diri) "مقربون"

bahwa ketakwaan, ibadah yang tulus, dan 

pengenalan terhadap Allah adalah jalan 

menuju kebahagiaan sejati di surga. Syair 

ini menekankan bahwa kebahagiaan tidak 

terletak pada kesenangan duniawi tetapi 

dalam ketaatan kepada Tuhan. 

Penjelasan ini didukung oleh 

pandangan yang menegaskan bahwa 

kehidupan dunia hanyalah sementara. 

Dengan menempuh jalan ketakwaan dan 

pengabdian, manusia dapat mencapai 

surga yang dijanjikan. Syair ini 

mengingatkan pembaca bahwa hanya 

dengan mendekatkan diri kepada Allah, 

manusia dapat meraih kebahagiaan abadi 

yang tidak terbayangkan sebelumnya. 

Secara garis besar, makna yang 

tersirat adalah penggambaran dualitas 

akhirat sebagai surga dan neraka, di mana 

perilaku manusia di dunia menjadi 

penentu nasib mereka di akhirat. Surga 

melambangkan kebahagiaan abadi 

sebagai imbalan atas ketakwaan, 

sedangkan neraka merupakan hukuman 

bagi mereka yang menyimpang dari 

ajaran Allah. Kehidupan dunia yang 

sementara mengingatkan manusia untuk 

menjaga hubungan spiritual dengan 

Allah, karena hanya dengan ketakwaan, 

pengabdian, dan ketaatan yang tulus, 

kebahagiaan sejati dan keselamatan di 

akhirat dapat diraih. 

Syair Surga dan Neraka 

menekankan konsep keadilan Allah 

dalam kehidupan akhirat, di mana setiap 

amal perbuatan manusia akan 

mendapatkan balasan yang setimpal. 

Hubungan antara kehidupan dunia dan 

akhirat dalam syair ini mencerminkan 

ajaran Islam tentang sebab-akibat, yaitu 

bahwa setiap ketaatan membawa pahala 

dan setiap kedurhakaan membawa 

hukuman. Penanda "الجحيم" (neraka) dan 

 dalam syair ini bukan (surga) "الجنة"

sekadar gambaran tempat, tetapi juga 

simbol konsekuensi dari pilihan moral 

manusia. Makna ini mengajarkan bahwa 



   
 

151 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

kehidupan dunia adalah ujian yang 

menentukan nasib seseorang di akhirat, 

sehingga manusia harus selalu menjaga 

hubungan spiritualnya dengan Allah dan 

menjalani kehidupan yang penuh 

ketakwaan. 

 

3. Makna Kemuliaan Sebagai 

Penyebar Agama Islam 

Makna tersirat ini dikutip dari 

Syair "Para Nabi dan Rasul" karya Abdul 

Hamid Al-Khatib. Makna ini 

mengungkapkan adalah kemuliaan para 

nabi dan rasul sebagai utusan Allah. Frasa 

“Engkau yang dijunjung dengan gelar 

kenabian” dan penanda 'النبوة' (kenabian) 

menekankan bahwa mereka adalah sosok 

istimewa yang diberi kehormatan untuk 

menyampaikan wahyu. Gelar kenabian 

menggambarkan kedudukan tinggi 

mereka dalam Islam sebagai perantara 

antara Allah dan manusia, yang bertugas 

membawa umat menuju jalan kebenaran. 

Penjelasan ini diperkuat oleh 

pandangan Syafirin (2021), yang 

menyatakan bahwa kenabian terkait erat 

dengan wahyu sebagai legalitas tugas 

kenabian. Wahyu berfungsi sebagai 

instrumen untuk menyampaikan pesan 

ilahi, sebagaimana disebutkan dalam Al-

Qur'an (QS. An-Nisa' [4]:136, QS. Al-

Ghafir [40]:78). Para nabi disebut sebagai 

"anbiya" (الأنبياء), diberikan tanggung 

jawab untuk membimbing umat menuju 

akidah yang benar, dengan peran ini 

menjadi bukti nyata kemuliaan dan 

kehormatan mereka. 

Tanggung jawab moral dan 

spiritual para nabi tergambar dalam frasa 

“Aku sucikan mereka dari segala sifat-

sifat kecacatan”. Penanda ' ُْرُهم  aku) 'أطَُهِ 

sucikan mereka) menunjukkan tugas para 

nabi untuk membersihkan umat dari 

dosa, membimbing mereka ke arah 

kebaikan, dan menanamkan nilai-nilai 

akhlak yang luhur. Para nabi juga menjadi 

teladan bagi umat dalam menjalankan 

kehidupan yang penuh integritas dan 

ketakwaan. 

Mutmainah (2024) menjelaskan 

bahwa tugas nabi tidak hanya 

menyampaikan wahyu, tetapi juga 

menegakkan moral dan etika berdasarkan 

ajaran Al-Qur'an dan Sunnah. Mereka 

diharapkan menjadi contoh dalam 

menegakkan nilai-nilai keadilan ( العدل) 

dan kasih sayang ( الرحمة). Dengan 

demikian, para nabi memiliki tanggung 

jawab untuk membawa umat kepada 

keselamatan di dunia dan akhirat, yang 

tercermin dalam pengajaran dan perilaku 

mereka. 

Syair ini juga mengangkat makna 

pengorbanan besar yang dihadapi para 

nabi, sebagaimana tergambar dalam frasa 

“Mereka ditimpa kesukaran, maka 

mereka tersiksa oleh kemalangan itu”. 

Penanda ' بالمصائبيُ  بتلون  ' (ditimpa 

kesukaran) menyiratkan bahwa 

perjuangan para nabi tidaklah mudah. 

Mereka menghadapi banyak cobaan dan 

penolakan dalam menyampaikan 

kebenaran, namun tetap bersabar dan 

ikhlas menjalankan amanah ilahi. 

Menurut pandangan Syafirin 

(2021), cobaan yang dihadapi para nabi 

adalah bagian dari perjuangan mereka 

dalam menegakkan akidah yang benar. 

Kesabaran dan pengorbanan mereka 

menjadi pelajaran bagi umat, bahwa 

menyampaikan kebenaran sering kali 

membutuhkan keberanian dan 

keikhlasan yang luar biasa. 

Penggambaran ini mempertegas bahwa 

para nabi menghadapi tantangan yang 

berat dalam menjalankan tugas suci 

mereka. 

Makna tersirat terakhir adalah 

tanggung jawab para nabi dalam 

menegakkan akidah di tengah penolakan 

umat, sebagaimana tergambar dalam 

frasa “Dan sebagian lagi tidak 

mempercayai dan menolak utusan 

(Rasul) kepada mereka”. Penanda ' َكَفَر' 

(tidak mempercayai) menggambarkan 



   
 

152 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

tantangan besar yang dihadapi nabi 

dalam menjalankan tugas mereka di 

tengah penyimpangan umat dari jalan 

Allah. 

Penjelasan ini menunjukkan 

bahwa para nabi memiliki tanggung 

jawab besar untuk menegakkan 

kebenaran, meskipun menghadapi 

banyak penolakan. Tugas ini melibatkan 

keberanian untuk mengajak umat 

kembali kepada tauhid, meski harus 

menghadapi perlawanan yang keras. 

Dengan demikian, tanggung jawab para 

nabi mencakup tugas spiritual dan sosial 

yang penuh tantangan, namun 

dilaksanakan dengan penuh keikhlasan 

sebagai wujud pengabdian kepada Allah. 

Garis besar makna yang tersirat 

dalam syair ini mengungkapkan 

kemuliaan para nabi dan rasul sebagai 

utusan Allah yang diangkat untuk 

menyampaikan wahyu, membersihkan 

umat dari dosa, dan menegakkan nilai-

nilai moral dan spiritual. Mereka diberi 

kehormatan dengan gelar kenabian, yang 

mencerminkan kedudukan tinggi mereka 

sebagai perantara antara Allah dan umat 

manusia. Selain itu, para nabi 

menghadapi berbagai cobaan dan 

penolakan dalam menjalankan tugas 

mereka, namun tetap sabar dan ikhlas 

dalam mengajarkan kebenaran. 

Meskipun banyak tantangan dan 

penolakan yang dihadapi, mereka tetap 

teguh dalam menegakkan akidah yang 

benar dan mengajak umat kembali ke 

jalan Allah dengan penuh keberanian dan 

pengorbanan. Tanggung jawab mereka 

mencakup dimensi spiritual dan sosial 

yang berat, namun dilaksanakan dengan 

ketakwaan dan keikhlasan sebagai wujud 

pengabdian kepada Allah. 

Syair Para Nabi dan Rasul 

menggambarkan kemuliaan para nabi 

sebagai utusan Allah yang memiliki tugas 

membimbing umat manusia. Hubungan 

antara kenabian dan tugas dakwah dalam 

syair ini mencerminkan peran sentral 

para nabi sebagai perantara antara Allah 

dan manusia, sebagaimana tertulis dalam 

berbagai kitab suci dan tradisi Islam. 

Penanda "النبوة" (kenabian) dan "ٌُْرُهم  "أطَُهِِّ

(Aku sucikan mereka) menunjukkan 

bahwa para nabi adalah manusia pilihan 

yang telah disucikan dan diberikan 

amanah untuk menegakkan tauhid serta 

menyebarkan ajaran Islam. Makna ini 

menegaskan bahwa penghormatan 

terhadap nabi bukan hanya sebatas 

pengakuan atas kedudukan mereka, 

tetapi juga harus diwujudkan dalam 

ketaatan terhadap ajaran yang mereka 

bawa, agar umat tetap berada dalam jalan 

yang benar. 

 

4. Ketaatan dan Kepatuhan Umat 

Beragama 

Makna tersirat yang pertama ini 

dikutip dari Syair "Para Nabi dan Rasul" 

karya Abdul Hamid Al-Khatib. Makna ini 

menggambarkan ketaatan umat kepada 

ajaran yang telah disebar luaskan oleh 

para nabi, tergambar dalam frasa 

“Mereka menaati perintah-Mu dan 

menyebarkan agama mereka”. Penanda 

أمَْرَكَ ' -Mereka menaati perintah) 'أطََاعُوا 

Mu) menunjukkan bahwa nabi tidak 

hanya menyampaikan ajaran, tetapi juga 

memastikan bahwa umat mematuhi 

perintah Allah. Ketaatan ini menjadi 

bukti keimanan dan kedisiplinan spiritual 

umat yang dipimpin oleh para nabi. 

Menurut Mutmainah (2024), 

tanggung jawab nabi tidak hanya 

menyampaikan wahyu, tetapi juga 

membangun ketaatan dalam masyarakat. 

Proses ini melibatkan ajaran yang terus-

menerus agar umat memahami dan 

menjalankan syariat Islam dengan penuh 

keikhlasan. Ketaatan ini menunjukkan 

bahwa hubungan antara umat dan nabi 

adalah bagian penting dari sistem nilai 

dalam Islam, yang menjaga keberlanjutan 

ajaran agama. 

Pada Makna tersirat ini dikutip 

dari Syair "Surga dan Neraka" karya 



   
 

153 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Abdul Hamid Al-Khatib. Tema keadilan 

ilahi menjadi makna tersirat kedua yang 

mendukung pemahaman atas ketaatan 

dan kepatuhan. Frasa seperti "  في ظلم  لا 

 tidak ada ketidakadilan dalam) "العذاب

hukuman) menunjukkan bahwa Allah 

memberikan balasan sesuai dengan amal 

perbuatan manusia. Surga dan neraka 

adalah wujud dari keadilan Allah, di mana 

manusia menerima hasil dari 

perbuatannya tanpa ada ketidakadilan. 

Samson Fajar (2014) menjelaskan 

bahwa keadilan dalam Islam mencakup 

seluruh aspek kehidupan, baik material 

maupun spiritual. Istilah seperti " العدل" 

(al-adl) dan "القسط" (al-qist) 

menggambarkan nilai-nilai keadilan yang 

diajarkan dalam Islam, mencakup 

keseimbangan dan pembagian hak yang 

benar. Dalam syair ini, keadilan Allah 

menjadi pengingat bahwa kehidupan di 

dunia adalah ujian untuk menentukan 

nasib akhir manusia di akhirat. 

Garis besar makna yang tersirat 

menggambarkan pentingnya ketaatan 

dan kepatuhan umat beragama terhadap 

ajaran yang disampaikan oleh para nabi. 

Ketaatan umat menjadi bukti keimanan 

mereka dan kedisiplinan spiritual dalam 

menjalankan perintah Allah, yang 

merupakan aspek utama dalam sistem 

nilai Islam. Selain itu, keadilan ilahi juga 

menjadi tema penting, di mana setiap 

amal perbuatan manusia mendapat 

balasan yang setimpal tanpa adanya 

ketidakadilan. Surga dan neraka sebagai 

manifestasi keadilan Allah mengingatkan 

umat bahwa kehidupan di dunia adalah 

ujian untuk menentukan nasib akhir 

manusia. Ketaatan umat kepada ajaran 

agama dan keyakinan akan keadilan Allah 

membentuk pondasi moral yang 

mendalam dalam kehidupan beragama. 

Syair Para Nabi dan Rasul serta 

Surga dan Neraka menyoroti ketundukan 

umat terhadap ajaran Islam sebagai 

bentuk kepatuhan kepada Allah dan 

utusan-Nya. Hubungan antara ketaatan 

dan konsekuensi dalam agama dalam 

syair ini mencerminkan bahwa iman yang 

sejati harus diwujudkan dalam perbuatan 

nyata. Penanda " كَ أمَْرَ  أطََاعُوا " (Mereka 

menaati perintah-Mu) dan "العذاب  في  ظلم لا" 

(Tidak ada ketidakadilan dalam 

hukuman) dalam syair ini menegaskan 

bahwa setiap manusia memiliki tanggung 

jawab untuk menjalankan perintah Allah, 

dengan surga sebagai imbalan bagi yang 

taat dan neraka sebagai hukuman bagi 

yang ingkar. Makna ini mengajarkan 

bahwa ketaatan kepada ajaran Islam tidak 

hanya menentukan nasib di akhirat, 

tetapi juga menciptakan keteraturan 

sosial dan spiritual dalam kehidupan 

dunia. 

 

5. Kekuasaan Allah yang Mutlak 

Makna tersirat ini dikutip dari 

Syair "Nama-nama Allah beserta sifat-

sifat-Nya" karya Abdul Hamid Al-Khatib. 

Makna tersebut adalah kebesaran sifat 

Allah sebagai "العليم" (Maha Mengetahui). 

Baris "Engkau Maha Mengetahui semua 

yang akan terjadi pada diri kami" dan 

"Engkau Maha Mengetahui hingga 

sehelai daun yang jatuh" menggambarkan 

pengetahuan Allah yang meliputi segala 

sesuatu, baik yang tampak maupun 

tersembunyi. Allah mengetahui semua 

detail kehidupan manusia tanpa 

terkecuali. 

Penjelasan ini diperkuat oleh 

Anton (2024), yang menyatakan bahwa 

sifat Al-'Alim dan As-Samī’ menunjukkan 

bahwa Allah mengetahui segala sesuatu 

dengan detail dan mendengar semua 

suara, termasuk yang paling pelan 

sekalipun. Dalam Al-Qur'an (QS. Al-

Baqarah/2:137), disebutkan bahwa Allah 

Maha Mendengar dan Maha Mengetahui, 

yang mengingatkan manusia untuk 

senantiasa mawas diri karena Allah 

mengetahui setiap tindakan dan 

mendengar doa-doa mereka. 

Allah digambarkan sebagai "الحكيم" 

(Maha Bijaksana) dan "العدل" (Maha Adil), 



   
 

154 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

sebagaimana tercermin dalam baris 

"Yang Maha Bijaksana lagi Adil serta 

Maha Pengasih terhadap keadaan kami." 

Kebijaksanaan Allah memastikan bahwa 

setiap keputusan-Nya tepat, sementara 

keadilan-Nya memastikan semua 

makhluk menerima hak dan balasan 

sesuai dengan amal mereka. 

Menurut Ahyar (2024), sifat Allah 

sebagai Maha Bijaksana dan Maha Adil 

mengajarkan bahwa setiap keputusan 

Allah, meskipun kadang tidak dapat 

dipahami manusia, selalu berdasarkan 

hikmah yang terbaik. Dalam berbagai 

ayat Al-Qur'an, Allah disebut sebagai Ar-

Rahim (Maha Pengasih), yang 

menunjukkan kasih sayang-Nya terhadap 

makhluk, bahkan dalam keadaan sulit. 

Makna tersirat lainnya adalah 

sifat Allah sebagai "الكريم" (Maha 

Pemurah), sebagaimana tergambar 

dalam baris "Yang Maha Bermurah hati 

lagi Maha Pemberi segala kenikmatan." 

Allah memberikan kenikmatan dan rezeki 

kepada manusia tanpa batas, bahkan 

seringkali lebih dari yang mereka 

perlukan. 

Dalam pandangan Sujatna (2018), 

sifat Allah sebagai Al-Karim (Pemurah) 

mengingatkan manusia untuk senantiasa 

bersyukur atas karunia yang diberikan-

Nya. Al-Qur'an (QS. Ali Imran:26) 

menegaskan bahwa Allah memuliakan 

siapa yang Dia kehendaki, memberikan 

nikmat melimpah kepada hamba-Nya 

yang beriman dan bersyukur, serta 

menunjukkan kemurahan yang meliputi 

seluruh makhluk-Nya. 

Allah juga digambarkan sebagai 

 Maha) "الغفور" dan (Maha Sabar) "الصبور"

Pengampun). Baris "Engkau yang Maha 

Sabar atas segala bentuk penghinaan" 

dan "Engkau yang Maha Pengampun" 

menunjukkan bahwa Allah memberikan 

waktu kepada manusia untuk bertobat 

meskipun mereka sering berbuat dosa. 

Dalam penelitian Anton (2024), 

sifat As-Sabur (Maha Sabar) 

menggambarkan betapa Allah tidak 

segera menghukum kesalahan manusia, 

melainkan memberi mereka kesempatan 

untuk memperbaiki diri. Sifat Al-Ghafur 

(Maha Pengampun) menunjukkan bahwa 

Allah mengampuni dosa-dosa hamba-

Nya yang bertobat dengan tulus, 

sebagaimana dijelaskan dalam banyak 

ayat Al-Qur'an. 

Allah juga digambarkan sebagai 

 Maha) "الغفور" dan (Maha Sabar) "الصبور"

Pengampun). Baris "Engkau yang Maha 

Sabar atas segala bentuk penghinaan" 

dan "Engkau yang Maha Pengampun" 

menunjukkan bahwa Allah memberikan 

waktu kepada manusia untuk bertobat 

meskipun mereka sering berbuat dosa. 

Dalam penelitian Anton (2024), sifat As-

Sabur (Maha Sabar) menggambarkan 

betapa Allah tidak segera menghukum 

kesalahan manusia, melainkan memberi 

mereka kesempatan untuk memperbaiki 

diri. Sifat Al-Ghafur (Maha Pengampun) 

menunjukkan bahwa Allah mengampuni 

dosa-dosa hamba-Nya yang bertobat 

dengan tulus, sebagaimana dijelaskan 

dalam banyak ayat Al-Qur'an. 

Sifat Allah sebagai "القادر" (Maha 

Kuasa) tercermin dalam baris "Engkau 

yang sanggup memajukan dan 

mengakhirkan segala sesuatu." Hal ini 

menegaskan bahwa Allah memiliki 

kendali penuh atas segala sesuatu, 

termasuk kehidupan, kematian, dan 

perjalanan takdir manusia. Ahyar (2024) 

menegaskan bahwa Allah adalah 

penguasa absolut atas alam semesta. 

Dalam Al-Qur'an, sifat Al-Qadir 

menunjukkan bahwa segala sesuatu 

terjadi atas kehendak-Nya, dan manusia 

diingatkan untuk berserah diri kepada-

Nya dalam setiap langkah kehidupan. 

Allah digambarkan sebagai "الممجد" 

(Maha Memuliakan) dan "الرحيم" (Maha 

Penyayang) dalam baris "Dan Engkau 

yang Maha Memuliakan makhluk yang 

menghadap-Mu" dan "Yang Maha 

Pengasih terhadap keadaan kami." Allah 



   
 

155 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

memberikan kemuliaan kepada makhluk-

Nya yang taat dan kasih sayang kepada 

mereka, bahkan dalam keadaan sulit. 

Menurut Sujatna (2018), sifat Al-Mu'izz 

(Maha Memuliakan) menunjukkan 

bahwa Allah memberikan kehormatan 

kepada makhluk-Nya yang mengikuti 

jalan-Nya, sementara sifat Ar-Rahim 

(Maha Pengasih) mengingatkan bahwa 

kasih sayang Allah selalu meliputi 

makhluk-Nya. QS. Ali Imran:26 

menegaskan bahwa Allah memuliakan 

siapa yang Dia kehendaki sebagai bentuk 

rahmat dan kasih sayang-Nya. 

Garis besar makna yang tersirat 

dalam syair ini menggambarkan 

kebesaran dan kekuasaan Allah yang 

mutlak, yang tercermin melalui berbagai 

sifat-Nya yang sempurna. Allah Maha 

Mengetahui, Maha Bijaksana, Maha Adil, 

dan Maha Pemurah, memberikan 

kenikmatan dan rezeki tanpa batas 

kepada makhluk-Nya. Sifat-Nya sebagai 

Maha Sabar dan Maha Pengampun 

menunjukkan kasih sayang-Nya yang tak 

terbatas, memberi kesempatan kepada 

manusia untuk bertobat dan 

memperbaiki diri. Allah juga Maha Kuasa 

atas segala sesuatu, mengendalikan 

takdir dan kehidupan makhluk-Nya 

dengan penuh hikmah. Semua sifat ini 

mencerminkan kekuasaan Allah yang 

mutlak, yang senantiasa mengatur dan 

memelihara seluruh alam semesta 

dengan penuh keadilan, kasih sayang, dan 

kemuliaan. 

Syair Nama-nama Allah beserta 

sifat-sifat-Nya menggambarkan keesaan 

dan keagungan Allah melalui sifat-sifat-

Nya yang sempurna. Hubungan antara 

kekuasaan Allah dan kehidupan manusia 

dalam syair ini mencerminkan tauhid 

dalam Islam, yaitu keyakinan bahwa 

segala sesuatu di alam semesta berada di 

bawah kendali Allah. Penanda "العليم" 

(Maha Mengetahui), "الحكيم" (Maha 

Bijaksana), dan " العدل" (Maha Adil) 

menegaskan bahwa Allah tidak hanya 

mengatur alam semesta, tetapi juga 

memberikan keadilan kepada setiap 

makhluk-Nya. Makna ini mengajarkan 

bahwa kesadaran akan kekuasaan Allah 

harus mendorong manusia untuk 

menjalani hidup dengan penuh 

ketakwaan, berserah diri kepada-Nya, 

serta menjadikan sifat-sifat Allah sebagai 

pedoman dalam berperilaku. 

 

Matriks, model, dan Varian Syair 

Karya Abdul Hamid Al-Khatib 

Syair karya Abdul Hamid Al-

Khatib memiliki kekayaan makna yang 

dalam dan terstruktur dengan rapi, yang 

tercermin melalui penggunaan matriks, 

model, dan varian dalam setiap syairnya. 

Matriks dalam analisis syair ini mengacu 

pada struktur fisik dan tematik dari setiap 

puisi. Matriks pertama yang penting 

adalah jumlah kata dan baris dalam setiap 

syair, yang menunjukkan bagaimana 

penyair mengorganisasi bentuk puisi. 

Misalnya, syair "Janji dan Ancaman" 

memiliki 20 baris dengan 85 kata, yang 

memberi gambaran mengenai bentuk 

fisik syair dan seberapa banyak penyair 

menggunakan kata untuk 

mengungkapkan ide. Matriks juga 

mencakup diksi dan pemilihan kata 

kunci, seperti "Takdir" (القدر), "Ridho" 

 yang ,(طاعته) "dan "Taat ,(يرضى )

memperjelas tema utama setiap syair, 

seperti takdir, ketaatan, dan 

kedurhakaan. Selain itu, penggunaan 

sinonim dalam beberapa syair 

memperkaya makna yang disampaikan, 

seperti sinonim antara "Tubuh" ( الجسم) 

dan "Wadah" (وعاء) yang memperhalus 

makna tubuh sebagai sarana dalam 

menjalani kehidupan. 

Model analisis yang digunakan 

dalam puisi ini berfokus pada bagaimana 

setiap elemen dalam syair, seperti tema, 

gaya bahasa, dan struktur, bekerja 

bersama untuk menyampaikan pesan 

moral dan spiritual yang mendalam. 

Model tematik yang digunakan membagi 



   
 

156 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

syair menjadi kategori besar, seperti 

takdir dan kedurhakaan, surga dan 

neraka, kenabian, serta sifat-sifat Allah. 

Masing-masing syair mengangkat tema 

yang penting dalam kehidupan spiritual 

umat manusia, seperti dalam syair "Surga 

dan Neraka" yang menggambarkan 

kontras antara keduanya untuk 

mengingatkan pembaca akan akibat dari 

tindakan duniawi. Orang-orang yang 

beriman akan mendapatkan balasan 

berupa surga, yang penuh dengan 

kenikmatan dan kebahagiaan yang kekal. 

Sebaliknya, orang-orang yang berdosa 

akan merasakan azab di neraka, yang 

dipenuhi dengan kesengsaraan abadi 

(Siregar & Matondang, 2023). Penyair 

juga menggunakan model estetika, 

dengan memilih kata-kata yang sarat 

dengan makna simbolik dan konotatif. 

Misalnya, dalam syair "Nama-nama Allah 

beserta sifat-sifat-Nya", penyair 

menggunakan kata-kata seperti "Al-

‘Alim" (العليم) untuk menggambarkan Allah 

sebagai Maha Mengetahui, yang 

menunjukkan tidak ada yang luput dari 

pengetahuan-Nya.  

Berbeda dengan model tematik 

dan estetika, varian dalam syair Abdul 

Hamid Al-Khatib mengacu pada variasi 

dalam gaya bahasa dan penyampaian 

pesan dalam setiap karya. Setiap syair 

memiliki karakteristiknya sendiri yang 

membedakannya dari yang lain. Syair 

bertema takdir dan kedurhakaan 

menekankan pada peran takdir sebagai 

kekuatan yang mengatur kehidupan, dan 

bagaimana kedurhakaan manusia dapat 

merusak hubungan mereka dengan 

Tuhan. Dalam "Surga dan Neraka", 

penyair menggambarkan dengan jelas 

kontras antara keduanya, menggunakan 

kata-kata yang mengandung nuansa 

konotatif untuk menekankan penderitaan 

di neraka dan kebahagiaan di surga. 

Sementara itu, dalam syair "Para Nabi 

dan Rasul", penyair memuliakan para 

nabi dan rasul sebagai utusan Allah yang 

disucikan dan diberi penghormatan, yang 

menunjukkan betapa pentingnya peran 

mereka dalam menyampaikan wahyu dan 

menjaga kemurnian ajaran Allah. Di sisi 

lain, syair "Nama-nama Allah beserta 

sifat-sifat-Nya" menggambarkan 

berbagai sifat Allah, seperti Maha 

Mengetahui, Maha Bijaksana, dan Maha 

Pemurah, untuk menekankan kebesaran 

dan kekuasaan-Nya. Ini didukung dari 

dari hasil penelitian Anton (2024) yang 

menyatakan sifat Allah yang Maha 

Mendengar (As-Samī’) dan Maha 

Mengetahui (Al-`Alīm) merupakan 

bagian dari Asmaul-Husna yang 

menggambarkan keagungan Allah SWT 

dalam mendengar segala hal, bahkan 

suara yang paling pelan sekalipun, dan 

mengetahui segala sesuatu dengan detail 

dan pasti. Sifat ini bersangkutan dengan 

penyebutan Allah karena hanya Allah 

yang memiliki hak mutlak dalam 

mengatur dan mendahulukan sesuatu di 

antara ciptaan-Nya sesuai dengan 

kehendak dan hikmah-Nya (Asrianti et. 

al., 2022). 

Secara keseluruhan, matriks, 

model, dan varian syair karya Abdul 

Hamid Al-Khatib memberikan gambaran 

yang komprehensif tentang bagaimana 

penyair menyusun puisi-puisinya dengan 

memanfaatkan struktur bahasa, 

pemilihan kata, serta tema besar yang 

terkait dengan ajaran Islam. Matriks 

membantu menganalisis struktur fisik 

dan makna dari setiap syair, model 

memberikan perspektif interpretatif 

terhadap pesan moral dan spiritual yang 

ingin disampaikan, sementara varian 

memperlihatkan keberagaman gaya dan 

tema yang digunakan oleh penyair dalam 

menghadirkan keindahan dan kedalaman 

makna dalam karyanya. 

 

SIMPULAN 

Berdasarkan analisis semiotika 

Riffaterre terhadap antologi puisi karya 

Abdul Hamid Al-Khatib, dapat 



   
 

157 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

disimpulkan bahwa puisi-puisi dalam 

Kitab Munajat mengandung berbagai 

nasihat keagamaan yang disampaikan 

melalui simbol-simbol religius, bahasa 

puitis, dan struktur naratif yang kuat. 

Secara umum, puisi-puisi tersebut 

menggambarkan ajaran-ajaran penting 

dalam Islam, seperti ketaatan kepada 

Allah, kesadaran akan takdir, peringatan 

terhadap kedurhakaan, dan anjuran 

untuk hidup dengan keimanan serta 

kepasrahan yang tulus kepada Tuhan. 

Pertama, dalam kajian terhadap 

puisi “Janji dan Ancaman” (وتهديد  ,(وعد 

terungkap bahwa kata-kata seperti qadar 

 menyiratkan (طاعته) dan ṭā‘atihi (قدَرَ )

hubungan antara takdir ilahi dan 

kewajiban manusia untuk taat. 

Pemaknaan terhadap kata-kata ini 

menuntut pemahaman kontekstual yang 

tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga 

kultural dan spiritual. Demikian pula, 

puisi “Surga dan Neraka” ( والنار  (الجنة 

menggambarkan tanggung jawab moral 

melalui simbol al-jahīm (الجحيم) dan al-

jannah (الجنة), yang tidak hanya merujuk 

pada tempat di akhirat, tetapi juga pada 

konsekuensi dari tindakan manusia. 

Analisis semiotik menunjukkan bahwa 

puisi-puisi ini membentuk narasi religius 

yang mengajak pembaca merenungkan 

pilihan hidup dan tanggung jawab 

spiritualnya. 

Kedua, meskipun puisi-puisi ini 

ditulis dalam bahasa Arab, pentingnya 

penerjemahan dan interpretasi ke dalam 

bahasa Indonesia memungkinkan nilai-

nilai yang terkandung dalam teks dapat 

dijangkau oleh masyarakat luas, 

khususnya di Indonesia. Dalam puisi 

“Para Nabi dan Rasul” ( والرسل  ,(الأنبياء 

istilah seperti al-nubuwwah (النبوة) dan al-

waḥy (الوحي) menunjukkan pentingnya 

kenabian dan wahyu dalam membimbing 

umat. Sementara itu, dalam puisi “Nama-

nama Allah dan Sifat-sifat-Nya” (  الله أسماء 

ته وصفا ), penggunaan nama-nama seperti 

al-‘alīm (العليم) dan al-ḥakīm (الحكيم) 

mengajak pembaca untuk menghayati 

sifat-sifat Allah dalam kehidupan sehari-

hari. Penerjemahan dan pemaknaan 

ulang dalam konteks lokal memperkuat 

hubungan antara bahasa sumber dan 

pengalaman religius masyarakat. 

Ketiga, hasil analisis 

menunjukkan bahwa makna dalam puisi-

puisi Al-Khatib tersampaikan melalui 

simbol-simbol yang merepresentasikan 

konsep-konsep inti dalam ajaran Islam. 

Puisi “Janji dan Ancaman” mengingatkan 

bahwa setiap perbuatan manusia akan 

mendapatkan ganjaran atau hukuman 

dari Allah, sebagaimana ditegaskan 

dalam Al-Qur'an Surat Az-Zalzalah ayat 

7–8. Puisi “Surga dan Neraka” 

menampilkan kontras yang tajam antara 

ganjaran bagi yang taat dan siksa bagi 

yang ingkar. “Para Nabi dan Rasul” 

menekankan pentingnya mengikuti 

ajaran nabi sebagai jalan menuju 

keselamatan, sementara “Nama-nama 

Allah dan Sifat-sifat-Nya” mengajak 

pembaca merenungkan keagungan sifat 

Ilahi sebagai pedoman dalam hidup. 

Secara keseluruhan, puisi-puisi 

Abdul Hamid Al-Khatib ditulis dengan 

gaya yang sederhana namun sarat dengan 

nilai spiritual dan simbolisme religius. 

Diksi yang digunakan memperlihatkan 

kekayaan makna, tidak hanya dalam arti 

harfiah, tetapi juga dalam dimensi moral 

dan spiritual. Simbol-simbol religius yang 

digunakan mengandung kedalaman 

makna yang menggugah kesadaran 

pembaca akan nilai-nilai Islam. Gaya 

penyampaian Al-Khatib menggabungkan 

keindahan estetika bahasa Arab klasik 

dengan pesan moral yang kuat, sehingga 

menciptakan pengalaman spiritual yang 

mendalam dan relevan bagi pembaca 

lintas budaya dan zaman. Sehingga islam 

dapat dengan mudah dipahami melaui 

sastra dan dakwah syair syair Syaikh 

Abdul Hamdid Al Khatib baik di 

nusantara maupun di dunia Islam.***   

 



   
 

158 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahyar, J. (2019). Apa itu sastra: Jenis-

jenis karya sastra dan 

bagaimanakah cara menulis dan 

mengapresiasi sastra. 

Deepublish Publisher.  

Alfida. (2023). Ulama dan pengelolaan 

akses informasi naskah-naskah 

Islam Pasaman abad 20. Penerbit 

YPM. 

Anton, A., Saputra, A. D. P. K., Suryanto, 

D. H., Khopipah, H., Azzahra, N., 

& Anggita, Y. (2024). Pengamalan 

Asmaul-Husna dan bersujud 

sebagai bagian dari ibadah 

kepada Allah SWT. JICN 

Nusantara, 1(1), 527-535. 

Asrianti, P. U., Anwar, S., Mawadda, M., 

& Septiani, S. (2022). Moderasi 

beragama dalam kurikulum. 

Proceedings of the 2nd 

International Conference on 

Islamic Education (ICIE), 2, 355-

366. 

Azizah, N., & Romziana, L. (2024). Tafsir 

Ali Al-Shabuni: Sebuah Kajian 

Tematik Atas Ayat-Ayat Melihat 

Allah di Akhirat. Journal of 

Education Research, 5(3), 3111-

3121. 

Bogdan, R. C., & Biklen, S. K. (1982). 

Qualitative Research for 

Education: An Introduction to 

Theory and Methods. Boston: 

Allyn and Bacon, Inc. 

Dalimunthe, D. S., & Pohan, I. (2023). 

Transformasi Pendidikan Agama 

Islam: Memperkuat Nilai-nilai 

Spiritual, Etika, dan Pemahaman 

Keislaman dalam Konteks 

Modern. AL-MURABBI: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 1(1), 

74-96.  

Ensiklopedia Dunia. (2016). Abdul 

Hamid Khatib. Diambil dari 

https://p2k.stekom.ac.id/ensiklo

pedia/Abdul_Hamid_Khatib#cit

e_note-keturunan-6 diakses 14 

Oktober 2023 

Firdausa, U. (2017). Telaah makna 

kesempurnaan agama dalam Al-

Quran Surat Al-Maidah ayat 3. 

Tesis Ungraduate. OneResearch. 

Hosen, M. N., & Muayyad, D. M. (2014). 

Tinjauan Hukum Islam terhadap 

Janji (Wa’d) di Perbankan 

Syari’ah. ALQALAM, 31(1), 23-45.  

Pradopo, R. D. (2010). Beberapa Teori 

Sastra, Metode, dan 

Penggunaannya. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Pradopo, R. D. (2014). Pengkajian puisi. 

Yogyakarta: Gadjah Mada. 

Riffaterre, M. (1978). Semiotics of Poetry. 

London: Indiana University Press. 

Siregar, M., & Matondang, H. A. (2023). 

Kedudukan dunia bagi seorang 

mukmin dan kafir perspektif 

hadis. Iuris Studia: Jurnal Kajian 

Hukum, 4(2), 112-119.  

Sya'ban, A. Ginanjar. (2020). Tafsîr al-

Khatîb al-Makkî: Karangan ‘Abd 

al-Hamîd ibn Ahmad al-Khatîb 

ibn ‘Abd al-Lathîf al-

Minânkabâwî al-Makkî. Diambil 

dari Tarbiyah Islamiyah: 

https://tarbiyahislamiyah.id/tafsi

r-al-khatib-al-makki-karangan-

abd-al-hamid-ibn-ahmad-al-

khatib-ibn-abd-al-lathif-al-

minankabawi-al-makki/  

 

 

 

 

https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Abdul_Hamid_Khatib#cite_note-keturunan-6
https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Abdul_Hamid_Khatib#cite_note-keturunan-6
https://p2k.stekom.ac.id/ensiklopedia/Abdul_Hamid_Khatib#cite_note-keturunan-6
https://tarbiyahislamiyah.id/tafsir-al-khatib-al-makki-karangan-abd-al-hamid-ibn-ahmad-al-khatib-ibn-abd-al-lathif-al-minankabawi-al-makki/
https://tarbiyahislamiyah.id/tafsir-al-khatib-al-makki-karangan-abd-al-hamid-ibn-ahmad-al-khatib-ibn-abd-al-lathif-al-minankabawi-al-makki/
https://tarbiyahislamiyah.id/tafsir-al-khatib-al-makki-karangan-abd-al-hamid-ibn-ahmad-al-khatib-ibn-abd-al-lathif-al-minankabawi-al-makki/
https://tarbiyahislamiyah.id/tafsir-al-khatib-al-makki-karangan-abd-al-hamid-ibn-ahmad-al-khatib-ibn-abd-al-lathif-al-minankabawi-al-makki/
https://tarbiyahislamiyah.id/tafsir-al-khatib-al-makki-karangan-abd-al-hamid-ibn-ahmad-al-khatib-ibn-abd-al-lathif-al-minankabawi-al-makki/

