
   
 

172 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

 

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah  

Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 172-191 

 

The Role of Pesantren and Surau 

In Islamic Da'wah in Indonesia 
 

Panji Putrawan Makalalag  

Rizky Amalia 

Islamic Broadcasting Communication  

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  

ra8811197@gmail.com 

 

 

 

Abstract 

Pesantren and surau are traditional Islamic educational institutions that 

play an important role in the spread of Islam in Indonesia. Pesantren, which 

developed extensively in Java, integrate religious education and community 

development through boarding schools and direct guidance from kyai. During the 

Walisongo period, pesantren became centers for da'wah, education, and training 

for Islamic missionaries. Despite facing challenges during the Dutch and Japanese 

colonial periods, pesantren continued to contribute to education and the struggle 

for independence. In the modern era, pesantren have adapted to the demands of 

the times without abandoning traditional values. Surau, which developed in 

Sumatra, originally functioned as places of Hindu-Buddhist worship. After Islam 

entered the region, surau transformed into centers of Islamic education and 

spirituality. Surau played an important role in non-formal education through 

halaqoh methods, Quranic teaching, book studies, and tarekat practices. These 

institutions not only spread Islamic teachings but also preserved local cultural 

values, shaping the religious and civilized character of the Minangkabau people. 

Through a combination of educational, social, and spiritual functions, pesantren 

and surau have become important pillars in the development of Islamic society in 

Indonesia. Both institutions remain relevant in the era of globalization by 

preserving traditions while innovating to respond to the challenges of the times. 

 

Keywords: Pesantren, Surau, Dakwah.  

 

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.44540 



   
 

173 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

 

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan 

http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah  

Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 172-191 

 
Peran Pesantren dan Surau 

dalam Dakwah Islam di Indonesia 
 

Panji Putrawan Makalalag  
Rizky Amalia 

Komunikasi Penyiaran Islam  

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta  
ra8811197@gmail.com 

 
 
 
Abstrak 

Pesantren dan surau merupakan institusi pendidikan Islam tradisional 
yang memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di Indonesia. Pesantren, 
yang banyak berkembang di Jawa, mengintegrasikan pendidikan agama dan 
pengembangan komunitas melalui asrama dan bimbingan langsung oleh kyai. 
Pada masa Walisongo, pesantren menjadi pusat dakwah, pendidikan, dan 
pelatihan kader penyebar agama Islam. Meskipun menghadapi tantangan selama 
penjajahan Belanda dan Jepang, pesantren terus berkontribusi dalam pendidikan 
dan perjuangan kemerdekaan. Di era modern, pesantren beradaptasi dengan 
tuntutan zaman tanpa meninggalkan nilai-nilai tradisional. Sedangkan surau, 
yang berkembang di Sumatera, awalnya berfungsi sebagai tempat ibadah Hindu-
Buddha. Setelah Islam masuk, surau bertransformasi menjadi pusat pendidikan 
dan spiritualitas Islam. Surau memainkan peran penting dalam pendidikan 
nonformal melalui metode halaqoh, pengajaran Al-Qur'an, kajian kitab, dan 
praktek tarekat. Institusi ini tidak hanya menyebarkan ajaran Islam tetapi juga 
melestarikan nilai-nilai budaya lokal, membentuk karakter masyarakat 
Minangkabau yang religius dan beradab. Melalui kombinasi fungsi-fungsi 
pendidikan, sosial, dan spiritual, pesantren dan surau telah menjadi pilar penting 
dalam pengembangan masyarakat Islam di Indonesia. Kedua lembaga ini terus 
relevan di era globalisasi dengan mempertahankan tradisi sambil berinovasi untuk 
menjawab tantangan zaman. 
 
Kata kunci: Pesantren, Surau, Dakwah Islam, Pendidikan Islam, Dakwah. 
 
Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.44540 

 

mailto:ra8811197@gmail.com


   
 

174 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Pendahuluan 
Artikel ini akan mengkaji 

bagaimana peran pesantren dan surau 
dalam penyebaran islam di Indonesia. 
Sebelum menguraikan peran pesantren 
dan surau di dalam bentangan sejarah 
pendidikan Indonesia, perlu dijelaskan 
hal-hal penting yang melekat dengan 
kata pesantren/surau seperti 
pengertian, karakteristik, dan 
tujuannya. Hal ini dimaksudkan untuk 
lebih mengenal dan memahaminya 
secara kompleks dan integral dalam 
tulisan ini.  

Menurut Nurcholis Madjid, 
secara historis pesantren tidak hanya 
identik dengan makna keislaman tetapi 
juga mengandung makna keaslian 
(indigenous) Indonesia karena, 
sebelum datangnya Islam ke Indonesia 
pun lembaga serupa pesantren ini 
sudah ada di Indonesia dan Islam 
tinggal meneruskan, melestarikan dan 
mengislamkannya. Dengan kata lain, 
pesantren merupakan hasil penyerapan 
akulturasi kebudayaan Hindu-Budha 
dan kebudayaan Islam kemudian 
menjelma menjadi suatu lembaga yang 
kita kenal sebagai pesantren sekarang 
ini. (Sukawi, Sri: 2020 37 - 48) 

Sebagai sebuah lembaga 
pendidikan keagamaan pesantren 
memiliki ciri dan kekhasan tersendiri 
dan berbeda bila dibandingkan dengan 
lembaga pendidikan lainnya. Hal ini 
dapat dilihat dari sistem pembelajaran 
yang dilaksanakan oleh pesantren yang 
menghimpun komunitas tersendiri, di 
dalamnya hidup bersama-sama 
sejumlah orang yang dengan komitmen 
keikhlasan dan kerelaan hati, mengikat 
diri dengan kyai, Tuan guru, ajengan, 
atau nama lainnya, untuk hidup 
bersama dengan standar moral 
tertentu, dalam membentuk kultur atau 
budaya tersendiri.  

Selanjutnya, Ahmad Syafi’’I 
Noer mengemukakan bahwa pesantren 
merupakan tempat penampungan 
sederhana bagi pelajar yang jauh dari 
negeri asalnya, dan merupakan tempat 

tinggal kiyai bersama santrinya yang 
bekerja sama untuk memenuhi 
kebutuhan sehari-hari pada awalnya 
pertumbuhan dan perkembangan 
pesantren bukanlah semata-mata 
sebagai tempat tinggal atau asrama para 
santri untuk mengikuti dengan baik 
pelajaran yang diberikan oleh kyai, 
melainkan juga sebagai tempat training 
atau latihan bagi santri agar mampu 
hidup mandiri dalam masyarakat.  

Bila ditinjau dari segi historisnya 
pesantren adalah bentuk lembaga 
pengembang masyarakat pribumi 
tertua di Indonesia sudah dikenal 
sebelum Indonesia merdeka bahkan 
sejak agama Islam masuk ke Indonesia 
terus tembuh dan berkembang sejalan 
dengan perkembangan dunia 
pendidikan pada umumnya. Nurcholis 
Madjid menyatakan lembaga pesantren 
telah dikenal luas di kalangan 
masyarakat Indonesia pra-Islam. Islam 
datang dan tinggal mengislamkannya. 
Dengan kata lain, pesantren seperti 
yang dikatakan Nurcholis Madjid, tidak 
hanya identic dengan makna keislaman, 
tetapi juga mengandung makna 
keaslian Indonesia (Hasanah, 2021:33). 
Sebab lembaga serupa pesantren 
sebenarnya sudah ada sejak masa 
Hindu-Buddha.  

Lain halnya dengan surau, 
Istilah surau di Minangkabau sudah 
dikenal sebelum datangnya Islam di 
wilayah ini. Ketika itu surau dibangun 
untuk tempat ibadah orang Hindu-
Buddha (Muhammad Furqan, 2019:1). 
Surau dalam sistem adat Minangkabau 
adalah kepunyaan suku atau kaum 
sebagai pelengkap rumah gadang oleh 
Sidi Gazalba disebut “uma galanggang” 
yang berfungsi sebagai tempat bertemu, 
berkumpul, rapat dan tempat tidur bagi 
anak laki-laki yang telah akil baligh 
serta orang tua yang uzur.  

Fungsi surau ini semakin kuat 
posisinya karena struktur masyarakat 
(sistem kekerabatan) Minangkabau 
yang menganut sistem Matrilineal (Aly, 
Ma’mum:2019), menurut ketentuan 



   
 

175 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

adat bahwa laki-laki tidak punya kamar 
di rumah orang tua mereka, sehingga 
mereka diharuskan tidur di surau. 
Kenyataan ini menyebabkan surau 
menjadi tempat penting bagi 
pedewasaan generasi Minangkabau, 
baik dari segi ilmu pengetahuan 
maupun keterampilan praktis lainnya, 
seperti silat untuk mempertahankan 
diri, petatah-petitih adat istiadat serta 
tradisi anak nagari lainnya.  

Fungsi surau tidak berubah 
setelah kedatangan Islam, hanya saja 
fungsi keagamaannya semakin penting 
yang diperkenalkan pertama kali oleh 
Syekh Burhanuddin di Ulakan, 
Pariaman. Pada masa ini, eksistensi 
surau di samping sebagai tempat shalat 
juga digunakan oleh Syekh 
Burhanuddin sebagai tempat 
mengajarkan ajaran Islam. Di samping 
itu, surau juga difungsikan sebagai 
peribadatan, khususnya tarekat (suluk). 
Dengan demikian, surau di 
Minangkabau pada dasarnya telah 
berperan sebagai “lembaga” 
pedewasaan sebelum Islam masuk ke 
Minangkabau. Kemudian peran 
tersebut masih berlanjut setelah Islam 
masuk yang dipelopori oleh Syekh 
Burhanuddin. Namun pada kondisi 
terakhir, surau lebih difungsikan 
sebagai tempat mentransformasi ajaran 
Islam terhadap anak nagari. Hal ini, 
surau mempunyai dua makna bagi 
kehidupan masyarakat Minangkabau. 
Pertama, bermalam berarti menjadi 
tempat tidur dan tempat beristirahat di 
malam hari. Kedua, sebagai tempat 
belajar dan menimba ilmu untuk bekal 
hidup.  

Masyarakat Minangkabau 
dikenal sebagai masyarakat adat yang 
masih menjunjung tinggi nilai-nilai 
budaya dan kearifan lokal. Budaya lokal 
yang memanfaatkan tradisi khusus 
dengan cara membangun watak dan 
pemikiran Masyarakat yang lebih 
berlandaskan ajaran Islam. Pada 
lingkungan masyarakat Minangkabau, 
tradisi yang berkearifan lokal 

merupakan suatu warisan yang sangat 
tinggi nilai sejarahnya. Mulai dari 
ajaran agama yang masuk pada 
Minangkabau melalui surau. Surau 
memegang peranan penting dalam 
membangun pendidikan yang terpola, 
baik secara mental, moral dan perilaku 
sehingga tercipta Pendidikan yang 
berkarakter dibawah asuhan ulama 
local (Effendi, Y:2018) Surau adalah 
institusi lokal yang berperan dalam 
mengembangkan nilai moral agama dan 
ada istiadat budaya Minangkabau. 
Penyebaran nilai Pendidikan yang 
dimulai dari lingkungan surau 
didukung oleh para ulama yang lahir 
dari surau. Keberhasilan pendidikan 
dan nilai karakter ditandai dalam 
mendidik akhlak anak-anak untuk 
mengaji, taat beribadah, berakhlak dan 
berkepribadian luhur, serta mampu 
berperilaku sopan santun sesuai dengan 
ajaran agama, bagi Masyarakat 
Minangkabau, surau tidak hanya 
digunakan sebagai sarana belajar dan 
mengaji saja, tetapi digunakan sebagai 
tempat silat atau beladiri, berdiskusi, 
dan bersosialisasi sehingga banyak 
tokoh-tokoh yang lahir dari surau. 
Munculnya tokoh-tokoh nasional 
berpengaruh di Indonesia yang berasal 
dari Minangkabau tidak lepas dari 
peran surau dalam membentuk 
karakter, pola pemikiran dan sikap. 
Saat ini, surau melahirkan pada 
pemuka agama dan ulama yang 
berperan membentuk karakter 
Masyarakat sehingga melahirkan kaum 
terpelajar yang modernis-rasionalis.  

Di dalam artikel ini, penulis 
mencoba melakukan kajian historis 
terhadap keberadaan Pesantren, dan 
Surau dalam penyebaran dakwah Islam 
di Indonesia. Sesuai dengan topik yang 
telah diberikan, penulis akan 
membahas mengenai sejarah dan 
perkembangan Pesantren, Surau serta 
peranannya dalam penyebaran Islam di 
tanah Jawa dan Sumatera. Penulis 
sangat menyadari bahwa makalah ini 
masih jauh dari kata sempurna. Oleh 



   
 

176 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

karena itu, penulis sangat mengharap 
kritik dan saran yang sifatnya 
membangun dari para pembaca agar 
dapat memperbaiki pembuatan 
makalah di waktu yang akan datang.  

 
Method 

Metode yang digunakan dalam 
penelitian ini adalah studi kepustakaan, 
yang merupakan pendekatan penelitian 
yang memanfaatkan sumber-sumber 
tertulis, seperti buku, artikel, jurnal, 
dan dokumen lainnya, untuk 
mengumpulkan data dan informasi 
yang relevan dengan topik yang diteliti. 
Dalam penelitian kepustakaan, peneliti 
tidak melakukan observasi langsung 
atau eksperimen, melainkan menggali 
informasi dari literatur yang sudah ada 
untuk memperoleh pemahaman yang 
lebih mendalam mengenai fenomena 
yang sedang diteliti. Metode ini sering 
diterapkan dalam penelitian kualitatif, 
di mana peneliti mengkaji konsep-
konsep, teori, atau peristiwa yang sudah 
dipublikasikan dalam berbagai sumber 
literatur, kemudian menganalisis dan 
mengevaluasi informasi tersebut untuk 
mengembangkan hipotesis, menguji 
teori, atau memperluas pemahaman 
tentang topik yang sedang dibahas. 
(Sugiyono: 2016) 
 
Results and Discussion 
A. Pengertian Pesantren  

Pesantren adalah suatu lembaga 
pendidikan Islam yang telah tua sekali 
usianya, telah tumbuh sejak ratusan 
tahun yang lalu, yang setidaknya 
memiliki lima unsur pokok, yaitu kiyai, 
santri, pondok, mesjid dan pengajaran 
ilmu-ilmu agama. Menurut Karel A. 
Steenbrink yang mengutip dari 
Soegarda Purbakawatja, menyatakan 
bahwa pendidikan pondok pesantren 
jika dilihat dari segi bentuk dan 
sistemnya berasal dari India dan dari 
masyarakat Hindu. Sebelum proses 
penyebaran Islam di Indonesia, sistem 
tersebut telah dipergunakan untuk 
pendidikan dan pengajaran agama 

Hindu di Jawa. Setelah Islam masuk 
dan banyak tersebar di Pulau Jawa, 
sistem tersebut kemudian diambil alih 
oleh Islam. Sementera Mahmud Yunus 
menyatakan, bahwa asal-usul 
pendidikan yang digunakan pondok 
pesantren berasal dari Baghdad dan 
merupakan bagian dari sistem 
pendidikan saat itu.  

Secara Etimologi Istilah 
pesantren berasal dari kata santri. Karel 
A. Steenbrink mengatakan kata santri 
berasal dari bahasa Tamil atau India, 
shastri yang diartikan guru mengaji 
atau orang yang memahami buku-buku 
dalam agama Hindu. Ada pula yang 
mengatakan pesantren berasal dari 
turunan kata shastra yang berarti buku-
buku suci, buku-buku agama, atau 
buku-buku tentang ilmu pengetahuan. 
Pendapat lain mengatakan pesantren 
berasal dari gabungan dua kata bahasa 
Sankrit, yakni sant yang berarti 
manusia baik dan tra yang bermakna 
suka menolong. Dengan begitu 
pesantren adalah tempat pendidikan 
manusia yang baik-baik. Berbeda lagi 
dengan Robson yang mengatakan kata 
santri berasal dari bahasa Tamil sattiri 
yang artinya orang yang tinggal di 
sebuah rumah miskin atau bangunan 
keagamaan secara umum. Dalam 
kamus besar bahasa Indonesia seperti 
yang disampaikan mahdi, bahwa 
pesantren diartikan sebagai asrama, 
tempat santri, atau tempat murid-
murid belajar mengaji. Sedangkan 
secara istilah pesantren adalah lembaga 
pendidikan Islam, dimana para santri 
biasanya tinggal di pondok (asrama) 
dengan materi pengajaran kitab-kitab 
klasik dan kitab-kitab umum, bertujuan 
untuk menguasai ilmu agama Islam 
secara detail, serta mengamalkannya 
sebagai pedoman hidup keseharian 
dengan menekankan pentingnya moral 
dalam kehidupan bermasyarakat.  

Secara terminologi pesantren 
adalah lembaga pendidikan Islam 
dengan sistem asrama atau pondok, 
dimana kyai sebagai figur sentral, 



   
 

177 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

masjid sebagai pusat kegiatan yang 
menjiwai, dan pengajaran agama Islam 
di bawah bimbingan kyai yang diikuti 
oleh santri sebagai kegiatan utama. 
Definisi yang hampir sama 
diungkapkan Mastuhu, pesantren 
merupakan lembaga pendidikan Islam 
tradisional yang mempelajari, 
memahami, menghayati dan 
mengamalkan ajaran Islam dengan 
menekankan aspek moral keagamaan 
sebagai pedoman perilaku sehari-hari. 
Definisi yang cukup sederhana 
diutarakan Abdurrahman Mas’ud, 
pesantren adalah tempat di mana para 
santri mencurahkan sebagian besar 
waktunya untuk tinggal dan 
memperoleh pengetahuan. Pengertian 
Mas’ud ini selaras dengan pendefinisian 
Abdurrahman Wahid, pesantren adalah 
a place where santri (student) live.  

Namun, jika ditarik sebuah 
benang, Adapun penggabungan antara 
kata pondok dan pesantren, menurut 
Manfred Ziemek, adalah sesuai dengan 
sifat pesantren, yang di dalamnya kedua 
komponen yaitu pendidikan keagamaan 
dan kehidupan yang bersama dalam 
suatu kelompok belajar, berdampingan 
secara berimbang. 

Sebenarnya penggunaan 
gabungan kedua istilah secara integral 
yakni pondok dan pesantren menjadi 
pondok pesantren lebih 
mengakomodasikan karakter keduanya. 
Pondok pesantren menurut M. Arifin, 
sebagaimana dikutip oleh Mujamil 
Qomar, berarti: suatu lembaga 
pendidikan agama islam yang tumbuh 
serta diakui masyarakat sekitar, dengan 
sistem asrama (kompleks) di mana 
santri-santri menerima pendidikan 
agama melalui sistem pengajian atau 
madrasah yang sepenuhnya berada di 
bawah kedaulatan dari leadership 
seorang atau beberapa orang kyai 
dengan ciri-ciri khas yang bersifat 
karismatik serta independen dalam 
segala hal.  

Dengan demikian, pengertian 
pondok pesantren berarti, pondok 

kemungkinan berasal dari bahasa Arab, 
funduk yang artinya rumah penginapan 
yaitu berupa perumahan sederhana dan 
merupakan asrama bagi para santri. 
Sedangkan perkataan pesantren adalah 
dari kata santri dengan awalan pe dan 
akhiran an berarti tempat tinggal para 
santri. Selanjutnya, kata santri itu 
sendiri artinya murid atau orang yang 
belajar ilmu agama.  

Penyebutan pondok pesantren 
ini menurut Daulay umumnya untuk 
lembaga pendidikan Islam tradisonal 
yang terdapat di pulau Jawa (khusunya 
Jawa tengah, Jawa Timur) dan Madura. 
Sedang untuk wilayah diluar pulau 
Jawa dan Madura, istilah yang 
dipergunakan ada beberapa macam, 
seperti surau di Sumatra Barat, 
meunasah, rangkang, dan dayah 
terdapat di Aceh. Akan tetapi, 
penyebutan tersebut sudah banyak 
dipakai oleh nama lembaga pendidikan 
islam di luar Jawa, seperti pondok 
pesantren Tgk. H. Hasan di Aceh Besar, 
pondok pesantren Maslurah di langkat 
Sumatra Utara, serta pondok pesantren 
Al-Qurániyah di Sumatra Selatan.  

Jumlah pesantren yang begitu 
banyak pada masa sekarang, memiliki 
aneka ragam bentuk, jenis dan spesifik. 
Hal tersebut sudah barang tentu sangat 
sulit untuk mendeskripsikan dari 
masing-masingnya. Bahkan menurut 
M. Habib Chirzin, adalah suatu hal yang 
mustahil untuk bisa mendeskripsikan 
yang persis mengenai pondok 
pesantren dengan segala seluk 
beluknya. Sebagaimana pernyataannya 
yang dikutip Haidar Putra Daulay, 
bahwa: Deskripsi yang persis mengenai 
pondok pesantren dengan segala seluk 
beluknya, hampir merupakan suatu hal 
yang mustahil. Kemajemukan pondok 
pesantren yang ditunjukkan oleh 
kekhususan motif dan sejarah 
berdirinya, ruh, sunnah, isi, serta cara 
penyelenggaraan masing-masing 
pesantren, tidak dapat begitu saja 
diverbalkan. Meskipun terdapat 
perbedaan pendapat mengenai 



   
 

178 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

pengertian pondok pesantren 
sebagaimana beberapa pengertian di 
atas, namun secara umum kami 
menyimpulkan bahwa pengertian 
tentang pondok pesantren adalah suatu 
lembaga pendidikan Islam yang 
didirikan oleh seorang kyai atau Syaikh, 
yang didalamnya terdapat para santri 
(murid) yang menuntut ilmu-ilmu 
agama Islam dari kitab-kitab dengan 
menggunakan masjid atau Aula sebagai 
sarana belajar.  

 
B. Perkembangan Pesantren 
Dalam Dakwah Islam di Jawa  

Mengenai asal-usul dan latar 
belakang pesantren di Indonesia terjadi 
perbedaan pendapat di kalangan para 
ahli sejarah. Pertama, pendapat yang 
menyebutkan bahwa pesantren berakar 
pada tradisi Islam sendiri, yaitu tradisi 
tarekat. Pandangan ini dikaitkan 
dengan fakta bahwa penyebaran Islam 
di Indonesia pada awalnya banyak 
dikenal dalam bentuk kegiatan tarekat 
dengan dipimpin oleh kyai. Salah satu 
kegiatan tarekat adalah melakukan 
ibadah di masjid di bawah bimbingan 
kyai. Untuk keperluan tersebut, kyai 
menyediakan ruang- ruang khusus 
untuk menampung para santri sebelah 
kiri dan kanan masjid. Para pengikut 
tarekat selain diajarkan amalan-amalan 
tarekat mereka juga diajarkan kitab 
agama dalam berbagai cabang ilmu 
pengetahuan agama Islam.  

Pendapat kedua, pesantren yang 
ada sekarang merupakan pengambil 
alihan dari sistem pesantren orang-
orang Hindu di Nusantara pada masa 
sebelum Islam. Lembaga ini 
dimaksudkan sebagai tempat 
mengajarkan ajaranajaran agama 
Hindu serta tempat membina kader-
kader penyebar agama tersebut. 
Pesantren merupakan kreasi sejarah 
anak bangsa setelah mengalami 
persentuhan budaya dengan budaya 
pra-Islam. Pesantren merupakan 
sistem pendidikan Islam yang memiliki 
kesamaan dengan sistem pendidikan 

Hindu-Budha. Pesantren disamakan 
dengan mandala dan asrama dalam 
khazanah lembaga pendidikan pra-
Islam.  

Hasil penelusuran sejarah 
menunjukkan bahwa cikal bakal 
pendirian pesantren pada awal ini 
terdapat di daerah -daerah sepanjang 
pantai utara Jawa, seperti Giri (Gresik), 
Ampel Denta (Surabaya), Bonang 
(Tuban), Kudus, Lasem, dan Cirebon. 
Kota-kota tersebut pada waktu itu 
merupakan kota kosmopolitan yang 
menjadi jalur penghubung perdagangan 
dunia, sekaligus tempat persinggahan 
para pedagang dan mubalig Islam yang 
datang dari Jazirah Arab seperti Persia 
dan Irak .  

Keberadaan pesantren pada 
masa awal pertumbuhannya tidak 
terlepas dari sejarah perkembangan 
Islam di Timur Tengah. Hal ini bisa 
dilihat dari aspek metode, materi atau 
kelembagaannya yang sangat diwarnai 
oleh corak pendidikan Islam di Timur 
Tengah pada Abad Pertengahan. Dalam 
konteks penyebaran Islam itulah, 
pesantren mulai terbentuk dan tumbuh 
di Indonesia.  

Masuknya Islam ke Indonesia 
adalah pada Abad ke 7 Masehi. Jika 
pada abad 7 tersebut Islam benar-benar 
mulai masuk ke Indonesia, berarti pada 
masa itu, peradaban Islam di Timur 
Tengah sedang cerah. Sebab, sekitar 
abad ke 6 – 7 Masehi, obor kemajuan 
ilmu pengetahuan berada di pangkuan 
peradaban Islam. Dalam lapangan 
kedokteran, muncul nama-nama 
terkenal seperti: Al-Hawi karya al-Razi 
(850-923) merupakan sebuah 
Ensiklopedi mengenai seluruh 
perkembangan ilmu kedokteran sampai 
masanya.  

Meskipun Timur Tengah sedang 
mengalami kemajuan pada abad 
tersebut, namun yang membawa Islam 
ke Indonesia adalah pedagang yang 
disinyalir orangnya hidup tidak selalu 
menetap. Artinya, setiap musim 
pelayaran, mereka pergi berdagang 



   
 

179 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

sesuai dengan arah mata angin. Apalagi 
ketika mereka memasuki wilayah 
Indonesia, kondisi masyarakatnya saat 
itu masih sangat sederhana dan banyak 
dipengaruhi oleh agama Hindu, 
sehingga diperkirakan ajaran Islam 
yang mereka sebarkan juga disesuaikan 
dengan keadaan masyarakatnya.  

Hal ini begitu terlihat pada saat 
Wali Songo yang menyebarkan ajaran 
Islam, kebudayaan masyarakat 
setempat sering dijadikan modal dasar 
bagi mereka untuk menyisipkan ajaran 
Islam. Misalnya saja Sunan Kalijaga 
menggunakan Wayang sebagai media 
dakwahnya. Islamisasi kebudayaan 
sebagai strategi penyebaran Islam 
tersebut tentunya sangat 
mempermudah diterimanya ajaran 
yang disampaikan. Oleh karena itu, 
dalam catatan sejarah, Wali Songo 
sangat berhasil menyebarkan dan 
mengembangkan ajaran Islam di 
Indonesia. Dalam catatan sejarah, pada 
zaman Wali Songo inilah istilah pondok 
pesantren mulai dikenal di Indonesia. 
Ketika itu, Sunan Ampel mendirikan 
sebuah padepokan di Ampel Surabaya 
dan menjadikannya pusat pendidikan 
di Jawa. Para santri yang berasal dari 
pulau Jawa datang untuk menuntut 
ilmu agama. Bahkan di antara para 
santri ada yang berasal dari Gowa dan 
Talo, Sulawesi. Padepokan Sunan 
Ampel inilah yang menjadi cikal bakal 
berdirinya pesantren-pesantren di 
Indonesia.  

Salah seorang santri dari 
padepokan Sunan Ampel adalah Sunan 
Giri yang mendirikan pesantren Giri 
Kedaton, beliau juga merupakan 
penasehat dan panglima militer ketika 
Raden Patah melepaskan diri dari 
Majapahit. Keahlian beliau di bidang 
Fiqh menyebabkan beliau diangkat 
menjadi mufti se-tanah Jawa. Santri 
dari Sunan Giri ini adalah Raden Patah 
yang kemudian menjadi raja pertama di 
kerajaan Demak, yang merupakan putra 
terakhir dari Raja Majapahit Prabu 
Brawijaya V. Kerajaan Demak 

merupakan kerajaan Islam pertama di 
tanah Jawa yang dibimbing oleh para 
wali songo. Pada masa Raden Patah 
pula kerajaan Demak mengirimkan 
ekspedisi ke Malaka yang dipimpim 
Adipati Unus untuk merebut selat 
Malaka dari tangan Belanda.  

Apabila diteliti mengenai silsilah 
ilmu para wali songo tersebut, akan 
ditemukan bahwa kebanyakan 
silsilahnya sampai pada Sunan Ampel. 
Misalnya saja Sunan Kalijaga, beliau 
adalah santri dari Sunan Bonang yang 
merupakan Putra Sunan Ampel. Begitu 
pula Sunan Kudus yang banyak 
menuntut ilmu dari Sunan Kalijaga. 
Semua mereka tersebut punya jasa yang 
sangat dalam penyebaran agama Islam.  

Begitulah pesantren pada masa 
Wali Songo, ia digunakan sebagai 
tempat untuk menimba ilmu sekaligus 
untuk menempa para santri agar dapat 
menyebarluaskan ajaran agama Islam, 
mendidik kader-kader pendakwah guna 
disebarkan ke seluruh Nusantara. 
Hasilnya bisa dilihat sendiri, Islam 
menjadi agama mayoritas di Indonesia 
dan bahkan bukan hanya itu, jumlah 
pengikutnya adalah yang terbanyak di 
dunia. Setelah itu muncul pula 
pesantren-pesantren lain yang 
mengajarkan ilmu agama diberbagai 
bidang berdasarkan kitab-kitab salaf. 
Setelah periodesasi perkembangan 
pesantren yang cukup maju pada masa 
Wali Songo, masa-masa suramnya 
mulai terlihat ketika Belanda menjajah 
Indonesia. Pada periode penjajahan ini, 
pesantren selalu berhadapan dengan 
kolonialis Belanda yang sangat 
membatasi ruang geraknya. Pemerintah 
Belanda mengeluarkan kebijakan 
politik pendidikan dalam bentuk 
Ordonansi Sekolah Liaratau Widle 
School Ordonanti. Melalui kebijakan 
tersebut, pihak Belanda ingin 
membunuh madrasah dan sekolah yang 
tidak memiliki izin. Selain itu, kebijakan 
formal Belanda tersebut juga bertujuan 
melarang pengajaran kitab-kitab Islam 
yang menurut mereka berpotensi 



   
 

180 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

memunculkan gerakan subversi atau 
perlawanan di kalangan santri dan 
kaum muslim pada umumnya. 
Setidaknya, tercatat empat kali pihak 
Belanda mengeluarkan peraturan yang 
bertujuan membelenggu 
perkembangan pesantren di Indonesia, 
yaitu pada tahun 1882, 1905, 1925, dan 
1932. 

Sejak perjanjian Giyanti, 
pendidikan dan perkembangan 
pesantren dibatasi oleh Belanda. 
Belanda bahkan menetapkan resolusi 
pada tahun 1825 yang membatasi 
jumlah jamaah haji. Selain itu, Belanda 
membatasi kontak atau hubungan 
orang Islam Indonesia dengan negara-
negara Islam lainnya. Hal-hal seperti ini 
pada akhirnya membuat pertumbuhan 
dan pekembangan Islam menjadi 
tersendat. Sebagai respons penindasan 
Belanda tersebut, kaum santri mulai 
melakukan perlawanan. Menurut 
Clifford Geertz, antara tahun 1820-
1880, telah terjadi pemberontakan dari 
kaum santri di Indonesia, yaitu:  

1. Pemberontakan kaum Padri di 
Sumatra dipimpin oleh Imam Bonjol.  

2. Pemberontakan Diponegoro 
di Jawa 

 3. Pemberontakan Banten 
akibat tanam paksa yang dilakukan 
Belanda.  

4. Pemberontakan di Aceh yg 
dipimpin antara lain oleh Teuku Umar 
dan Teuku Cik Ditiro.  

Akhirnya, pada akhir abad ke-19, 
Belanda mencabut resolusi yang 
membatasi jamaah haji sehingga 
jumlah peserta jamaah haji pun 
membludak. Hal ini menyebabkan 
tersedianya guru-guru pendidikan 
agama Islam dalam jumlah yang besar, 
karena selain berniat untuk 
menunaikan ibadah haji, para jamaah 
juga menuntut ilmu-ilmu agama, dan 
ketika mereka kembali lagi ke 
Indonesia, mereka mengembangkan 
dan menyebarluaskan ilmunya. 
Lantaran adanya niat ganda seperti ini, 
jumlah pesantren semakin meningkat 

dari tahun ke tahun. Adapun ulama-
ulama Indonesia yang berkualitas 
internasional setelah melaksanakan 
ibadah Haji, diantaranya adalah Syekh 
Ahmad Khatib As-Sambasi, Syekh 
Nawawi Al-Bantani, Syekh Mahfudz At-
Tarmizi, Syekh Abdul Karim, dan lain 
sebagainya. Dari mereka itulah inti 
keilmuan kyaikyai Indonesia bertemu.  

Setelah penjajahan Belanda 
berakhir, Indonesia dijajah kembali 
oleh Jepang. Pada masa penjajahan 
Jepang ini, pesantren masih saja 
berhadapan dengan kebijakan Saikere 
yang dikeluarkan pemerintah Jepang. 
Melalui kebijakan tersebut, setiap orang 
bumiputra diharuskan membungkuk 
90 derajat ke arah Tokyo setiap pagi jam 
07.00 untuk menghormati atau memuja 
Kaisar Jepang, Tenno Haika, yang 
diyakini sebagai keturunan Dewa 
Amaterasu. Disinilah peran karismatik 
K.H Hasyim Asy’ari terbukti ampuh. 
K.H Hasyim Asy’ari sangat menentang 
dan menolak ritual yang diatur oleh 
pemerintah Jepang itu sehingga ia 
ditangkap dan dipenjara selama 8 
bulan. Di luar dugaan pihak Jepang, 
penangkapan dan pemenjaraan kyai 
tersebut justru melahirkan aksi 
perlawanan di kalangan santri. 
Terjadilah demonstrasi besar-besaran 
yang melibatkan ribuan kaum santri 
untuk menuntut pembebasan K.H 
Hasyim Asy’ari dan menolak kebijakan 
Saikere. Sejak itulah pihak Jepang tidak 
pernah mengusik dunia pesantren, 
walau kekejamannya terhadap kaum 
bumiputra lebih menyakitkan 
dibandingkan penjajahan Belanda.  

Menjelang kemerdekaan, kaum 
santri telah dilibatkan di dalam 
penyusunan undang-undang dan 
anggaran dasar Republik Indonesia, 
yang diantaranya melahirkan piagam 
Jakarta. Namun, oleh golongan 
nasionalis sekuler, piagam Jakarta 
tersebut dihilangkan sehingga kandas 
impian kaum santri untuk mendirikan 
negara Islam Indonesia.  

 



   
 

181 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

C. Peran Pesantren Dalam 
Dakwah Islam di Jawa  
 
1. Pesantren Masa Walisongo  

Asal-usul pesantren tidak bisa 
dipisahkan dari sejarah pengaruh 
Walisongo pada abad ke-15 - 16 di Jawa. 
Pada zaman walisongo ini pondok 
pesantren memainkan peran penting 
dalam penyebaran agama Islam di 
pulau Jawa. Menurut M. Dawam 
Raharjo, hal itu menjadi identitas 
pesantren pada awal pertumbuhannya, 
yaitu sebagai pusat penyebaran agama 
Islam, disamping sebagai sebuah 
lembaga pendidikan.  

Dan pada zaman penjajahan 
Belanda, hampir semua peperangan 
melawan pemerintah kolonial Belanda 
bersumber atau paling tidak dapat 
dukungan sepenuhnya dari pesantren. 
Walisongo adalah tokoh-tokoh 
penyebar agama Islam di Jawa abad ke-
15-16 yang telah berhasil 
mengkombinasikan aspek-aspek 
sekuler dan spiritual dalam 
memperkenalkan Islam pada 
masyarakat. Mereka adalah Maulana 
Malik Ibrahim, Sunan Ampel, Sunan 
Bonang, Sunan Kalijaga, Sunan Drajat, 
Sunan Giri, Sunan Kudus, Sunan Muria 
dan Sunan Gunung Jati.  

Dalam pandangan orang jawa 
(santri jawa), Walisongo adalah 
pemimpin umat yang sangat saleh dan 
dengan pencerahan spiritual religius 
mereka, bumi jawa yang tadinya tidak 
mengenal agama monotheis menjadi 
bersinar terang. Posisi mereka dalam 
kehidupan sosio-kultural dan religius di 
jawa demikian memikat.  

Pada abad ke-15 para saudagar 
muslim telah mencapai kemajuan pesat 
dalam usaha bisnis dan dakwah mereka 
hingga mereka memiliki jaringan di 
kota kota bisnis di sepanjang pantai 
utara Jawa Tengah dan Jawa Timur. Di 
kota-kota inilah komunitas muslim 
pada mulanya terbentuk. Komunitas ini 
dipelopori oleh Walisongo mendirikan 
masjid pertama di Tanah Jawa, yaitu 

masjid Demak. Masjid ini kemudian 
menjadi pusat terpenting di Jawa dan 
memainkan peran besar dalam upaya 
menuntaskan Islamisasi di seluruh 
Jawa termasuk daerah-daerah 
pedalaman.  

Pendidikan Islam atau juga 
transmisi Islam yang dipelopori 
Walisongo merupakan perjuangan 
brilliant yang diimplementasikan 
dengan cara sederhana, yaitu 
menunjukkan jalan dan alternatif baru 
yang tidak mengusik tradisi dan 
kebiasaan lokal, serta mudah ditangkap 
oleh orang awam karena pendekatan- 
pendekatan Walisongo yang konkrit 
realistik, tidak "jlimet" dan menyatu 
dengan kehidupan masyarakat.  

Dalam era Wali Songo inilah 
istilah pondok pesantren mulai dikenal 
di Indonesia. Ketika itu Sunan Ampel 
mendirikan padepokan di Ampel 
Surabaya sebagai pusat pendidikan di 
Jawa. Para santri yang berasal dari 
pulau Jawa datang untuk menuntut 
ilmu agama. Bahkan di antara para 
santri ada yang berasal dari Gowa dan 
Talo, Sulawesi. Padepokan Sunan 
Ampel inilah yang dianggap sebagai 
cikal bakal berdirinya pesantren- 
pesantren yang tersebar di Indonesia.  

Salah seorang santri dari 
padepokan Sunan Ampel adalah Sunan 
Giri yang mendirikan pesantren Giri 
Kedaton. Beliau juga merupakan 
penasehat dan panglima militer ketika 
Raden Patah melepaskan diri dari 
Majapahit. Keahlian beliau di bidang 
fikih menyebabkan beliau diangkat 
menjadi mufti se-tanah Jawa. Santri 
dari Sunan Giri ini adalah Raden Patah 
yang kemudian menjadi raja pertama di 
kerajaan Demak, yang merupakan putra 
terakhir dari Raja Majapahit Prabu 
Brawijaya V.  

Kerajaan Demak merupakan 
kerajaan Islam pertama di tanah Jawa 
yang dibimbing oleh para wali Songo. 
Pada masa Raden Patah pula kerajaan 
Demak mengirimkan ekspedisi ke 
Malaka yang dipimpin Adipati Unus 



   
 

182 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

untuk merebut selat Malaka dari tangan 
Belanda. Apabila diteliti mengenai 
silsilah ilmu para wali Songo tersebut, 
akan ditemukan bahwa kebanyakan 
silsilahnya sampai pada Sunan Ampel. 
Misalnya, Sunan Kalijaga, beliau adalah 
santri dari Sunan Bonang yang 
merupakan Putra Sunan Ampel. Begitu 
pula Sunan Kudus yang banyak 
menuntut ilmu dari Sunan Kalijaga. 
Dapat disimpulkan bahwa peran 
pesantren pada masa Wali Songo 
digunakan sebagai tempat untuk 
menimba ilmu sekaligus untuk 
menempa para santri agar dapat 
menyebarluaskan ajaran agama Islam, 
mendidik kader-kader pendakwah guna 
disebarkan ke seluruh Nusantara. 
Hasilnya bisa dilihat, Islam menjadi 
agama mayoritas di Indonesia dan 
bahkan bukan hanya itu, jumlah 
pengikutnya adalah yang terbanyak di 
dunia.  

 
2. Pesantren Masa Kolonial  

Setelah periodesasi 
perkembangan pesantren yang cukup 
maju pada masa Wali Songo, masa-
masa suram mulai terlihat ketika 
Belanda menjajah Indonesia. Pada 
periode penjajahan ini, pesantren selalu 
berhadapan dengan kolonialis Belanda 
yang sangat membatasi ruang geraknya. 
Pemerintah Belanda mengeluarkan 
kebijakan politik pendidikan dalam 
bentuk Ordonansi Sekolah Liaratau 
Widle School Ordonanti. Melalui 
kebijakan tersebut, pihak Belanda 
inginmembunuh madrasah dan sekolah 
yang tidak memiliki izin. Selain itu, 
kebijakan formal Belanda tersebut juga 
bertujuan melarang pengajaran kitab-
kitab Islam yang menurut mereka 
berpotensi memunculkan gerakan 
subversi atau perlawanan di kalangan 
santri dan kaum muslim pada 
umumnya. Setidaknya, tercatat empat 
kali pihak Belanda mengeluarkan 
peraturan yang bertujuan 
membelenggu perkembangan 

pesantren di Indonesia, yaitu pada 
tahun 1882, 1905, 1925, dan 1932.  

Sejak perjanjian Giyanti, 
pendidikan dan perkembangan 
pesantren dibatasi oleh Belanda. 
Belanda bahkan menetapkan resolusi 
pada tahun 1825 yang membatasi 
jumlah jamaah haji. Selain itu, Belanda 
membatasi kontak atau hubungan 
orang Islam Indonesia dengan negara-
negara Islam lainnya. Hal-hal seperti ini 
pada akhirnya membuat pertumbuhan 
dan pekembangan Islam menjadi 
tersendat. Sebagai respons penindasan 
Belanda tersebut, kaum santri mulai 
melakukan perlawanan. Menurut 
Clifford Geertz, antara tahun 1820-
1880, telah terjadi pemberontakan dari 
kaum santri di Indonesia, yaitu 
pemberontakan kaum Padri di 
Sumatera yang dipimpin oleh Imam 
Bonjol, pemberontakan Diponegoro di 
Jawa, pemberontakan Banten akibat 
tanam paksa yang dilakukan Belanda 
dan pemberontakan di Aceh yg 
dipimpin antara lain oleh Teuku Umar 
dan Teuku Cik Ditiro.  

Akhirnya, pada akhir abad ke-19, 
Belanda mencabut resolusi yang 
membatasi jamaah haji sehingga 
jumlah peserta jamaah haji pun 
membludak. Hal ini menyebabkan 
tersedianya guru-guru pendidikan 
agama Islam dalam jumlah yang besar, 
karena selain berniat untuk 
menunaikan ibadah haji, para jamaah 
juga menuntut ilmu-ilmu agama, dan 
ketika kembali lagi ke Indonesia, 
mereka mengembangkan dan 
menyebarluaskan ilmunya. Lantaran 
adanya niat ganda seperti ini, jumlah 
pesantren semakin meningkat dari 
tahun ke tahun.  

Adapun ulama-ulama Indonesia 
yang berkualitas internasional setelah 
melaksanakan ibadah Haji, di 
antaranya adalah Syekh Ahmad Khatib 
As-Sambasi, Syekh Nawawi Al-Bantani, 
Syekh Mahfuz At-Tarmusi dan Syekh 
‘Abd al-Karim. Dari mereka itulah, 



   
 

183 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

mayoritas genealogi (nasb) keilmuan 
kyai- kyai Indonesia bertemu.  

Adapun ulama-ulama Indonesia 
yang berkualitas internasional setelah 
melaksanakan ibadah Haji, di 
antaranya adalah Syekh Ahmad Khatib 
As-Sambasi, Syekh Nawawi Al-Bantani, 
Syekh Mahfuz At-Tarmusi dan Syekh 
‘Abd al-Karim. Dari mereka itulah, 
mayoritas genealogi (nasb) keilmuan 
kyai- kyai Indonesia bertemu. Setelah 
penjajahan Belanda berakhir, Indonesia 
dijajah kembali oleh Jepang. Pada masa 
penjajahan Jepang ini, pesantren 
berhadapan dengan kebijakan Saikere 
yang dikeluarkan pemerintah Jepang. 
Melalui kebijakan tersebut, setiap 
seorang bumiputra diharuskan 
membungkuk 90 derajat ke arah Tokyo 
setiap pagi jam 07.00 untuk 
menghormati atau memuja Kaisar 
Jepang, Tenno Haika, yang diyakini 
sebagai keturunan Dewa Amaterasu.  

Disinilah peran karismatik Kyai 
Hasyim Asy'ari terbukti ampuh. Kyai 
Hasyim Asy'ari sangat menentang dan 
menolak ritual yang diatur oleh 
pemerintah Jepang itu sehingga 
ditangkap dan dipenjara selama 8 
bulan. Di luar dugaan pihak Jepang, 
penangkapan dan pemenjaraan kyai 
tersebut justru melahirkan aksi 
perlawanan di kalangan santri. 
Terjadilah demonstrasi besar-besaran 
yang melibatkan ribuan kaum santri 
menuntut pembebasan Kyai Hasyim 
Asy'ari dan menolak kebijakan Saikere. 
Sejak itulah pihak Jepang tidak pernah 
mengusik dunia pesantren.  

Dapat disimpulkan peran 
pesantren pada masa kolonial ini adalah 
kaum santri terlibat dalam 
merumuskan dan menyusun undang-
undang Dasar Republik Indonesia, yang 
di antaranya melahirkan piagam 
Jakarta. Salah satu tokoh pesantren 
yang ikut andil besar adalah Kyai Wahid 
Hasyim, bapak Abdurrahman wahid  

 
3. Pesantren Masa Kemerdekaan 
Indonesia  

Pada masa awal kemerdekaan, 
kaum santri kembali berjuang untuk 
mempertahankan kemerdekaan 
Indonesia. KH. Hasyim Asy’ari 
mengeluarkan fatwa wajib hukumnya 
mempertahankan kemerdekaan. Fatwa 
tersebut disambut positif oleh umat 
Islam sehingga membuat arek-arek 
Surabaya yang dikomandoi Bung Tomo 
dengan semboyan “Allahu Akbar! 
Merdeka atau Mati” tidak gentar 
menghadapi penjajah Inggris yang 
bersenjata lengkap. Dengan 
pengorbanan lebih dari 10.000 pejuang 
akhirnya Inggris terusir dan gagal 
menduduki Surabaya.  

Di sisi lain, muncul pula 
kekuatan massa Islam dalam bentuk 
organisasi ekonomi dan 
kemasyarakatan, seperti Serikat 
Dagang Islam, Persyarikatan 
Muhammadiyah, dan Nahdhatul Ulama 
sehingga isu-isu strategis tentang fatwa- 
fatwa ulama yang mewajibkan umat 
Islam berjihad melawan penjajah 
sangat cepat menyebar di kalangan 
umat Islam.  

Setelah perang selesai dan 
Indonesia dinyatakan merdeka, pondok 
pesantren kembali mendapatkan ujian, 
karena pemerintahan Soekarno yang 
dinilai sekuler itu telah melakukan 
penyeragaman atau pemusatan 
pendidikan nasional. Akibatnya 
pengaruh pesantren mulai menurun 
kembali, jumlah pesantren berkurang, 
hanya pesantren besarlah yang mampu 
bertahan. Hal ini dikarenakan 
pemerintah mengembangkan sekolah- 
sekolah umum.  

Pada masa Orde Baru, 
bersamaan dengan dinamika politik 
umat Islam dan negara, Golongan Karya 
(Golkar) sebagai kontestan Pemilu 
selalu membutuhkan dukungan dari 
pesantren. Atas kebutuhan itulah 
pemerintah yang dikuasai Golkar 
menaruh perhatian pada dunia 
pesantren. Sementar dari kalangan 
pesantren sendiri muncul intelektual 
santri yang secara sadar berusaha 



   
 

184 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

memperoleh pembiayaan pendidikan 
dari Anggaran Pendapatan dan Belanja 
Negara (APBN). Dari sinilah kemudian 
ada usaha timbal balik dari pemerintah 
dan pesantren. Beberapa pesantren 
beraviliasi dengan pemerintah agar 
mendapatkan kucuran dana APBN. 
Namun begitu dengan alasan teologis 
banyak pesantren yang mencoba 
menghindari pemerintah.  

Pada masa orde baru ini 
madrasah-madrasah yang didirikan 
pesantren mulai menjamur. Dari sini 
kemudian berbagai gagasan mulai 
muncul dalam rangka mengajarkan 
keterampilan di madrasah pesantren, 
seperti mendirikan peternakan, 
pertanian, kerajinan, dagang dan lain-
lain. Suasana ini tampak kondusif 
hingga terbit kebijakan SKB 3 Menteri 
(Surat Keputusan Bersama Menteri 
Agama, Menteri Pendidikan, dan 
Menteri Dalam Negeri) tentang 
penyetaraan madrasah dengan sekolah 
umum.  

Di sisi lain, sesuai dengan 
dinamika politik dan dinamika dalam 
sistem pendidikan nasional, Institut 
Agama Islam Negeri (IAIN) justru 
menolak alumni pesantren karena 
ijazahnya tidak diakui oleh pemerintah, 
meskipun kualitas alumninya diakui 
lebih baik dibanding lulusan Madrasah 
Aliyah versi SKB 3 Menteri. Sebut saja 
misalnya, Pesantren Gontor, Sarang, 
Ploso, atur Lirboyo dengan sistem 
kurikulum yang mandiri tanpa 
menginduk pemerintah mampu 
menghasilkan lulusan yang faqih dalam 
urusan agama.  

Dalam kasus di atas, jelas jasa 
dan peran pesantren masih belum 
diakui eksistensinya secara baik oleh 
pemerintah. Kalangan santri dari 
pesantren masih dianggap manusia 
kelas dua karena pendidikannya dinilai 
tidak sesuai dengan standar pendidikan 
yang diberlakukan oleh pemerintah. 
Bahkan, lulusan pesantren pada waktu 
itu tidak bisa diterima menjadi pegawai 
pemerintah. Kondisi nyata seperti itu 

mengakibatkan pesantren mengalami 
pasang surut hingga pada era 
pembangunan.  

Meskipun demikian, pesantren 
tetap mampu melahirkan ulama-ulama 
hebat yang sangat berjasa dan menjadi 
orang penting di negara Indonesia ini, 
misalnya Kyai Hasyim Asy’ari, Kyai 
Wahid Hasyim, Kyai Abdurrahman 
Wahid (Presiden RI ke-4), Kyai MA. 
Sahal Mahfudz, M. Nastir, Buya Hamka, 
Kyai Mukti Ali, Kyai Saifuddin Zuhri 
dan lain sebagainya. 

 
4. Pesantren Era Modern  

Setelah tumbangnya rezim Orde 
Baru yang berkuasa selama + 32 tahun, 
perbaikan-perbaikan sistem pendidikan 
Indonesia terus dilakukan. Perbaikan 
tersebut memberikan peluang yang 
cukup positif bagi perkembangan 
pesantren di Indonesia. Berdasarkan 
data pada tahun 2003/2004, Dirjen. 
Lembaga Islam Departemen Agama RI 
telah mengeluarkan data yang 
menjelaskan bahwa jumlah pesantren 
pada saat itu sudah mencapai 14.656 
buah. Tentu bukan perbandingan ideal 
dengan jumlah penduduk Indonesia 
saat itu yang telah mencapai lebih dari 
230 juta jiwa. Namun, perkembangan 
pesantren terbilang cukup baik. Apalagi 
setelah terbitnya Undang-undang 
Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem 
Pendidikan Nasional (Sisdiknas), 
pendidikan pesantren mulai diakui 
pemerintah. Terbitnya undang-undang 
tersebut telah menghapus diskriminasi 
terhadap pendidikan keagamaan yang 
berbasis pesantren selama ini.  

Meskipun udara segar tersebut 
telah berhembus, namun pesantren 
selalu saja mendapatkan ujian. Salah 
satu ujian terberat saat ini adalah 
penilaian miring terkait sistem 
pendidikan pesantren, yang dianggap 
ikut andil terhadap suburnya aksi 
terorisme di Indonesia. Pemerintah pun 
mulai menekan dan mengawasi 
pesantren dengan menyebarkan agen-
agen intelijen. Adapun ujian lainnya 



   
 

185 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

adalah semakin merebaknya paham-
paham sekulerisme, pluralisme, dan 
liberalisme yang dianggap virus oleh 
sebagian masyarakat, di mana sebagian 
dari alumni pesantren justru turut andil 
dalam penyebaran paham-paham di 
atas. Ditambah pula adanya penilaian 
rendah terhadap pesantren, karena 
kualitas lulusannya tidak sebanding 
dengan sekolah-sekolah umum saat ini.  

Berdasarkan anggapan dan 
penilaian miring di atas, akhirnya 
pesantren “diwajibkan”oleh pemerintah 
untuk terikat dengan berbagai regulasi 
teknis dan ketentuan administratif. 
Seperti misalnya, pesantren diharuskan 
mengikuti SNP (Standar Nasional 
Pendidikan) yang meliputi; standar isi, 
standar proses, standar kompetensi 
lulusan, standar pendidik dan tenaga 
kependidikan, standar sarana dan 
prasarana, standar pengelolaan, 
standar pembiayaan, dan juga standar 
penilaian pendidikan. Kurikulum 
Pesantren juga diwajibkan untuk 
memasukkan muatan pendidikan 
kewarganegaraan, matematika, bahasa 
Indonesia, ilmu pengetahuan alam, 
serta pendidikan seni dan budaya.  

Berdasarkan adanya ketentuan 
di atas, banyak pesantren yang sudah 
melaksanakan kurikulum Kemendiknas 
dengan menggunakan rasio 70% mata 
pelajaran umum dan hanya 30% saja 
mata pelajaran agama. Pelaksanaan 
kurikulum Kemendiknas ini telah 
direalisasikan oleh madrasahmadrasah 
di lingkungan pesantren. Jika sudah 
demikian, porsi untuk mengajarkan 
kitab-kitab klasik, milsanya ilmu tafsir, 
ilmu hadis, ‘Ilm Usul Fiqh, dan 
sebagainya akan semakin berkurang. 
Akibatnya, keunggulan pendidikan 
pesantren lama-kelamaan akan 
memudar dan kehilangan powernya.  

Untuk menghindari hal tersebut, 
maka pesantren harus konsisten 
memegang prinsip utamanya, yaitu al-
muhafazah ‘ala al-qadim as-salih wa 
alakhz bi al-jadid al-aslah (tetap 
memegang tradisi yang positif dan 

mengambil hal-hal baru yang positif. 
Dengan cara berpegang teguh pada 
prinsip tersebut, pesantren akan bisa 
tetap eksis dan tidak dilindas 
perkembangan zaman. Maka, idealnya 
madrasah pesantren ke depan harus 
bisa mempertahankan pendidikan 
klasikal pesantren, khususnya kitab 
kuning, dari jenjang Ibtidaiyah sampai 
pada jenjang Aliyah sebagai Kegiatan 
Belajar Mengajar wajib santri. Selain itu 
juga mengimbanginya dengan 
pengajian tambahan, kegiatan ekstra 
seperti kursus computer, bahasa 
Inggris, dan berbagai skill lainnya.  

Berdasarkan paparan diatas, 
dapat dipahami bahwa peran pesantren 
di era modern adalah mempertahankan 
eksistensi dan fungsinya sebagai 
lembaga pendidikan ilmu agama, cara 
nya dengan konsisten berinovasi dalam 
kegiatan pendidikan yang 
diselenggarakannya misalnya dengan 
mengadopsi sistem pendidikan formal, 
serta mengem-bangkan kegiatan seperti 
dalam bidang ekonomi dan bisnis agar 
eksistensi pesantren tetap terjaga.  

 
D. Pengertian Surau  

Istilah "surau" merupakan 
bagian integral dari khazanah budaya 
masyarakat Minangkabau, Sumatera 
Selatan, Semenanjung Malaysia, 
Sumatera Tengah, dan Patani 
(Thailand). Secara etimologi, kata 
"surau" merujuk pada suatu tempat 
yang diperuntukkan bagi kegiatan 
ibadah atau penyembahan. Jika kita 
telusuri lebih jauh, asal-usul kata ini 
mengarah pada praktik animisme dan 
dinamisme yang pernah berkembang di 
wilayah tersebut. Pada masa lampau, 
surau lebih berfungsi sebagai tempat 
pemujaan terhadap arwah leluhur. Oleh 
karena itu, pemilihan lokasi 
pembangunan surau pun sangat 
strategis, yakni di puncak bukit atau 
tempat-tempat tinggi lainnya yang 
dianggap lebih dekat dengan alam gaib 
dan para leluhur.  



   
 

186 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Dalam Kamus Besar Bahasa 
Indonesia, surau didefinisikan sebagai 
sebuah tempat atau bangunan yang 
diperuntukkan bagi umat Islam untuk 
melaksanakan ibadah, seperti shalat 
dan mengaji. Namun, pengertian surau 
tidak sesederhana itu. Jika kita telaah 
lebih dalam, surau memiliki peran yang 
jauh lebih kompleks dalam kehidupan 
masyarakat. Selain sebagai tempat 
ibadah, surau juga berfungsi sebagai 
lembaga pendidikan nonformal. Anak-
anak belajar mengaji dan mendalami 
ilmu agama di surau, sementara orang 
dewasa dapat mengikuti kegiatan 
keagamaan seperti wirid atau 
pengajian. Dengan demikian, surau 
tidak hanya menjadi pusat ibadah, 
tetapi juga menjadi pusat kegiatan 
sosial dan budaya masyarakat. Dalam 
konteks keagamaan, surau seringkali 
diibaratkan sebagai "masjid kecil" yang 
memiliki peran penting dalam 
kehidupan umat Islam. Di surau, 
masyarakat dapat belajar membaca dan 
memahami Al-Qur'an, mendalami 
dasar-dasar ilmu agama Islam, serta 
melaksanakan berbagai ibadah sunnah. 
Selain itu, surau juga menjadi tempat 
yang tepat untuk memperingati hari-
hari besar Islam dan menyelenggarakan 
kegiatan keagamaan lainnya. Bagi 
mereka yang ingin memperdalam 
spiritualitas, surau juga menyediakan 
ruang untuk mempelajari tarekat atau 
suluk.  

Namun, fungsi surau tidak 
hanya terbatas pada ranah keagamaan. 
Dalam konteks sosiokultural, surau juga 
berfungsi sebagai lembaga pendidikan 
nonformal. Anak-anak dan remaja 
dapat belajar ilmu agama dan 
keterampilan hidup di surau. Lebih jauh 
lagi, surau juga menjadi tempat 
berkumpulnya masyarakat untuk 
bermusyawarah dan menyelesaikan 
masalah-masalah yang dihadapi 
bersama. Dalam tradisi adat 
Minangkabau surau bahkan berfungsi 
sebagai tempat tidur bagi para pemuda 
yang sedang menuntut ilmu  

 
1. Sejarah Surau  

Sejak abad ke-14, surau telah 
menjadi bagian penting dari sejarah 
Minangkabau. Pada masa 
pemerintahan Raja Adityawarman, 
surau didirikan di Bukit Gombak. 
Mulanya, surau memiliki makna 
religius yang kuat dalam konteks 
Hindu-Budha. Namun, seiring dengan 
perkembangan Islam di Minangkabau, 
fungsi surau pun bergeser. Proses 
akulturasi yang terjadi menjadikan 
surau sebagai pusat kegiatan 
keagamaan umat Islam, melepaskan 
diri dari stigma mistis dan sakral yang 
sebelumnya melekat padanya.  

Dalam tatanan masyarakat 
Minangkabau yang unik dengan sistem 
kekerabatan matrilineal, terdapat suatu 
tradisi yang telah mengakar sejak lama: 
pemisahan tempat tinggal bagi laki-laki 
yang telah memasuki usia dewasa. Adat 
ini mewajibkan para pemuda 
Minangkabau untuk hidup terpisah dari 
rumah keluarganya pada malam hari. 
Konsekuensi dari adat tersebut adalah 
munculnya kebutuhan akan suatu 
ruang khusus bagi kaum adam yang 
telah baligh. Sebelum pengaruh Islam 
merasuki ranah Minangkabau, telah 
hadir semacam surau yang berfungsi 
sebagai tempat berkumpul dan 
berinteraksi bagi para pemuda lajang. 
Surau ini tidak hanya sekadar tempat 
bermalam, tetapi juga menjadi pusat 
kegiatan sosial, tempat berbagi 
pengalaman, dan belajar adat istiadat. 
Kedatangan Islam di Nusantara 
membawa perubahan signifikan 
terhadap fungsi dan peran surau. 
Bangunan yang awalnya berfungsi 
sebagai tempat pemujaan dalam agama 
Hindu-Buddha secara bertahap 
mengalami proses Islamisasi. Meskipun 
namanya tetap dipertahankan, surau 
mengalami transformasi yang 
mendalam. Di beberapa daerah, 
terutama di wilayah terpencil seperti 
puncak bukit, surau-surau peninggalan 
Hindu-Buddha perlahan menghilang 



   
 

187 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

ditelan oleh waktu dan pengaruh Islam 
yang semakin meluas. Sebaliknya, 
surau-surau yang mengadopsi ajaran 
Islam semakin banyak ditemukan di 
kawasan pemukiman penduduk 
Muslim, menjadi pusat kegiatan 
keagamaan dan sosial masyarakat 
setempat. Kedatangan Islam di 
Minangkabau tidak hanya membawa 
perubahan dalam aspek keagamaan, 
tetapi juga memicu perkembangan 
dunia pendidikan. Syeikh Burhanuddin, 
sebagai salah satu tokoh kunci dalam 
penyebaran Islam di Minangkabau, 
melihat surau sebagai sarana yang 
efektif untuk mendidik masyarakat. 
Dengan menjadikan surau sebagai 
pusat pembelajaran, beliau berhasil 
menciptakan lingkungan belajar yang 
unik. Adat Minangkabau yang 
mewajibkan anak laki-laki tinggal di 
surau semakin memperkuat peran 
surau sebagai lembaga pendidikan. 
Melalui surau, Syeikh Burhanuddin 
tidak hanya mengajarkan ilmu agama, 
tetapi juga nilai-nilai moral dan 
keterampilan hidup yang diperlukan 
untuk menghadapi tantangan zaman. 
Pendirian surau-surau baru oleh para 
murid Syekh Burhanuddin memiliki 
dampak yang sangat signifikan 
terhadap perkembangan Islam di 
Minangkabau. Surau-surau ini tidak 
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah, 
tetapi juga sebagai pusat pendidikan, 
sosial, dan budaya. Melalui surau, nilai-
nilai Islam dan ajaran tarekat 
Syattariyah disebarluaskan ke seluruh 
lapisan masyarakat. Dengan demikian, 
surau berperan penting dalam 
membentuk karakter dan identitas 
umat Islam Minangkabau.  
2. Sistem Pendidikan  

Pemanfaatan surau sebagai 
pusat pendidikan Islam merupakan 
contoh penerapan strategi dakwah 
rasional ala Muhammad Ali Al-
Bayanuni. Strategi ini menekankan 
pentingnya penggunaan akal dan 
pikiran dalam menyebarkan Islam, 
mendorong orang untuk berpikir kritis 

dan mengambil kesimpulan 
berdasarkan pemahaman yang 
mendalam. Sistem pendidikan di surau 
memiliki kemiripan dengan pesantren, 
di mana keduanya menekankan pada 
fleksibilitas belajar. Murid tidak terikat 
dengan aturan yang kaku dan bebas 
berpindah dari satu surau ke surau lain 
untuk memperdalam ilmu.  

Materi yang diajarkan pun 
sesuai dengan apa yang dianjurkan oleh 
Nabi Muhammad SAW yakni Al Qur’an 
dan Hadits, sebagaimana Sabda beliau:  

 
قال   : قال عنهُ اللَّ  رضي   عفان   بن  عثمان   عن   

لّى  اَللّه  رسولُ  يركُم » : وس لمَ ع ل يْهه  اللُ  ص  نْ  خ  ت ع لمَ   م   
علَمهُ  القرُْآن   و    
البخاري رواه   

 
Dari Usman bin Affan ra, Rasulullah 
saw. bersabda, “Sebaik-baik kalian 
adalah yang mempelajari al-Qur’an 
dan mengajarkannya.” (HR. Tirmidzi)  
 

كْتُ  يْنه  فهيْكُمْ  ت ر  لُّوْا ل نْ  أ مْر  ا ت ضه سَكْتمُْ  م  م   ت م  بههه  : 
ت اب   سُوْلههه  سُنَة   و   الله  كه ر    

 
“Aku telah tinggalkan kepada kamu 
dua perkara. Kamu tidak akan sesat 
selama berpegang kepada keduanya, 
(yaitu) Kitab Allah dan Sunnah Rasul-
Nya.” (HR. Malik; Al-Hakim, Al-
Baihaqi, Ibnu Nashr, Ibnu Hazm.)  

Berdasarkan keterangan diatas, 
pada masa awal perkembangannya, 
pendidikan di surau memiliki dua 
jenjang, yaitu:  

 
a. Pembelajaran Al-Qur’an  

Pendidikan Al-Qur'an di surau 
umumnya terbagi menjadi dua jenjang. 
Pada jenjang dasar, fokus pembelajaran 
lebih diarahkan pada pengenalan 
huruf-huruf hijaiyah, tata cara wudhu, 
dan pelaksanaan shalat. Metode 
pembelajaran yang digunakan pun 
beragam, mulai dari praktek langsung, 
menghafal, hingga bernyanyi. Anak-
anak diajarkan untuk memahami 
makna keimanan melalui lagu-lagu 
bernuansa Islami, sementara akhlak 



   
 

188 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

mulia ditanamkan melalui cerita-cerita 
tentang para nabi dan orang-orang 
saleh. Setelah menguasai dasar-dasar 
agama, peserta didik dapat melanjutkan 
ke jenjang yang lebih tinggi. Pada 
jenjang ini, pembelajaran lebih 
difokuskan pada keterampilan 
membaca Al-Qur'an dengan tajwid yang 
baik, serta mempelajari berbagai 
macam lagu dan irama bacaan Al-
Qur'an. Seorang siswa dapat dinyatakan 
lulus jika ia telah menguasai seluruh 
materi pembelajaran dengan baik. 
Bahkan, tidak jarang ada siswa yang 
terus belajar di surau meski telah 
berkali-kali menyelesaikan hafalan Al-
Qur'an.  

 
b. Pengkajian Kitab  

Di tingkat yang lebih tinggi, 
pembelajaran di surau lebih fokus pada 
ilmu-ilmu agama yang mendalam. 
Siswa mempelajari berbagai kitab klasik 
dalam bahasa Arab, seperti ilmu tata 
bahasa Arab (nahwu dan sharaf), 
hukum Islam (fiqh), tafsir Al-Qur'an, 
dan ilmu-ilmu agama lainnya. Proses 
belajarnya pun unik. Guru akan 
membacakan teks kitab lalu 
menerjemahkannya ke dalam bahasa 
Melayu agar mudah dipahami. Untuk 
mempermudah menghafal, materi-
materi penting seringkali diubah 
menjadi lagu-lagu yang menarik. 
Karena itu, tidak jarang siswa belajar 
hingga malam hari untuk menguasai 
semua materi yang diajarkan. Pada 
tahap awal perkembangannya, 
pendidikan di surau mengacu pada satu 
kitab tertentu untuk setiap mata 
pelajaran. Namun, seiring dengan 
kembalinya para ulama Minangkabau 
dari Timur Tengah, terjadi pergeseran 
dalam penggunaan sumber belajar. 
Kini, setiap mata pelajaran memiliki 
kitab rujukan yang berbeda-beda. 
Berkat sistem pembelajaran yang kuat, 
surau berhasil menarik minat banyak 
orang. Ajaran tarekat yang dipelopori 
oleh Syekh Burhanuddin berhasil 
mengubah pandangan masyarakat yang 

sebelumnya lebih percaya pada 
kekuatan alam dan roh-roh, dengan 
kata lain, tarekat berhasil 
menggantikan kepercayaan animisme 
dengan ajaran tauhid. Perpaduan 
antara syariat dan tarekat dalam 
dakwah Syekh Burhanuddin telah 
membawa perubahan yang signifikan 
dalam kehidupan masyarakat 
Minangkabau. Pemanfaatan surau 
sebagai tempat pendidikan agama 
Islam merefleksikan model pendidikan 
Islam pertama yang dilakukan 
Rasulullah SAW di rumah Al-Arqam bin 
Abil Arqam. Sama seperti di surau, di 
rumah Al-Arqam, para sahabat 
diajarkan secara langsung oleh 
Rasulullah tentang tauhid, shalat, zakat, 
puasa, dan berbagai aspek Islam 
lainnya. Selain sebagai tempat belajar, 
rumah Al-Arqam juga menjadi wadah 
bagi para sahabat untuk saling 
menguatkan iman, berbagi 
pengalaman, dan merumuskan strategi 
dakwah. Suasana kekeluargaan yang 
hangat dan penuh kasih sayang yang 
tercipta di rumah Al-Arqam menjadi 
contoh ideal bagi pembentukan 
komunitas muslim yang kuat.  

 
c. Metode Pembelajaran  

Metode pembelajaran yang 
paling umum di surau adalah halaqoh. 
Dalam suasana yang khidmat, para 
murid duduk melingkar di hadapan 
syekh. Syekh kemudian menyampaikan 
materi pelajaran secara lisan, sambil 
sesekali menunjuk pada teks kitab yang 
sedang dibahas. Para murid dengan 
tekun mendengarkan penjelasan syekh 
dan mencatat poin-poin penting di tepi 
halaman kitab atau pada buku catatan 
pribadi mereka. Metode halaqoh ini 
tidak hanya memfasilitasi transfer ilmu 
pengetahuan, tetapi juga menciptakan 
ikatan yang kuat antara guru dan murid 
serta di antara sesama murid. Jika 
dilihat dari kacamata Tasawuf, metode 
halaqoh tidak hanya berfokus pada 
transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga 
melibatkan transfer energi positif dari 



   
 

189 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

guru kepada murid. Hal ini sejalan 
dengan ungkapan Syaikh Ahmad 
Shohibul Wafa Ta’jul Arifin dalam Kita 
Miftahusshudur, "Ruh itu saling 
memberi makan antara satu dengan 
yang lainnya." Lebih jauh lagi, 
penelitian ilmiah menunjukkan bahwa 
interaksi sosial positif dalam halaqoh 
dapat memicu produksi hormon 
oksitosin yang berperan penting dalam 
membentuk ikatan sosial dan 
meningkatkan rasa empati. Sehingga 
sistem halaqoh ini tidak hanya efektif 
dalam mentransfer ilmu pengetahuan, 
tetapi juga memupuk nilai-nilai sosial 
seperti saling menghormati, kerjasama, 
dan kesabaran. Interaksi langsung 
antara guru dan murid menciptakan 
ikatan yang kuat, menjadikan surau 
bukan hanya tempat menuntut ilmu, 
tetapi juga rumah kedua bagi para 
murid.Dalam konteks strategi dakwah, 
metode ini dikategorikan sebagai 
strategi indrawi. Artinya, metode ini 
lebih fokus pada pengalaman langsung 
dan bukti-bukti konkret yang dapat 
ditangkap oleh panca indra. Contoh 
penerapannya adalah melalui praktik 
keagamaan sehari-hari dan keteladanan 
dari para tokohagama.  

 
E. Fungsi Surau Dalam Dakwah 
Islam Di Indonesia  

Surau, sebagai pilar utama 
pendidikan Islam di Minangkabau, 
telah memainkan peran yang sangat 
strategis dalam sejarah perkembangan 
Islam di tanah air. Lembaga ini tidak 
hanya berfungsi sebagai tempat untuk 
mempelajari dasar-dasar agama, tetapi 
juga sebagai pusat pengembangan ilmu 
pengetahuan Islam yang lebih tinggi. 
Melalui proses pembelajaran yang 
intensif dan berkelanjutan, surau telah 
berhasil mencetak para ulama besar 
yang memiliki pemahaman yang 
mendalam tentang ajaran Islam dan 
nilai-nilai kemanusiaan. Para ulama 
inilah yang kemudian menjadi tokoh 
sentral dalam perjuangan melawan 
penjajahan Belanda, membangkitkan 

semangat juang dan nasionalisme di 
kalangan umat Islam Minangkabau. 
Dengan demikian, surau tidak hanya 
berperan sebagai lembaga pendidikan, 
tetapi juga sebagai benteng pertahanan 
umat dalam menghadapi berbagai 
tantangan zaman. Surau di 
Minangkabau tidak hanya berfungsi 
sebagai lembaga pendidikan formal 
yang mengajarkan ilmu-ilmu agama 
Islam secara sistematis, tetapi juga 
berperan sebagai pusat pengembangan 
spiritualitas melalui ajaran-ajaran 
tarekat. Kombinasi unik antara 
pendidikan agama formal dan praktik 
spiritual tarekat ini menjadikan surau 
sebagai lembaga pendidikan yang 
komprehensif. Setiap ulama 
Minangkabau, sebagai tokoh agama 
yang berpengaruh, memiliki surau 
pribadi yang menjadi pusat kegiatan 
keagamaan dan tarekat di masyarakat. 
Melalui surau-surau inilah, ajaran 
Islam dan tarekat menyebar luas dan 
mengakar kuat di kalangan masyarakat 
Minangkabau. Sebagai pusat 
pengajaran tarekat sufi, surau telah 
memainkan peran yang sangat strategis 
dalam proses Islamisasi masyarakat 
Minangkabau, khususnya di wilayah 
pedalaman. Para ulama yang bertugas 
di surau tidak hanya mengajarkan 
ajaran-ajaran Islam secara formal, 
tetapi juga mampu menyesuaikannya 
dengan nilai-nilai dan praktik budaya 
yang sudah ada di masyarakat. Melalui 
praktik-praktik tarekat, seperti zikir 
dan muraqabah, surau berhasil 
menanamkan nilai-nilai spiritual yang 
mendalam pada diri para santrinya. 
Nilai-nilai spiritual yang diperoleh di 
surau kemudian diimplementasikan 
dalam kehidupan sehari-hari, sehingga 
membentuk karakter individu yang 
beriman, bertakwa, dan berakhlak 
mulia. Dengan demikian, surau tidak 
hanya mentoleransi keragaman praktik 
keagamaan, tetapi juga menciptakan 
sintesis yang harmonis antara Islam 
dan budaya lokal. Hal ini telah 
memberikan kontribusi yang sangat 



   
 

190 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

besar dalam membentuk masyarakat 
Minangkabau yang religius, beradab, 
dan memiliki identitas yang kuat.  

 
Conclusions 

Dalam perjalanan sejarah yang 
panjang, peran pesantren di setiap masa 
mengalami perubahan signifikan. Pada 
masa Walisongo, pesantren berfungsi 
sebagai tempat menimba ilmu dan 
melahirkan kader-kader pendakwah 
yang menyebarkan ajaran Islam ke 
seluruh Nusantara. Di masa kolonial, 
pesantren berperan dalam 
merumuskan dan menyusun Undang-
Undang Dasar Republik Indonesia, 
termasuk melahirkan Piagam Jakarta. 
Namun, pada masa kemerdekaan, 
pesantren mengalami kemunduran, di 
mana lulusan pesantren tidak dapat 
diterima sebagai pegawai pemerintahan 
karena kurikulum pesantren tidak 
sesuai dengan kebijakan pemerintah. 
Kini, di era modern, pesantren kembali 
menunjukkan eksistensinya dalam 
dunia pendidikan dengan sistem 
pembelajaran yang lebih dinamis dan 
relevan dengan perkembangan zaman, 
di mana santri dapat berdakwah melalui 
media sosial dan mengimbangi ilmu 
agama dengan pengetahuan dunia 
seperti ekonomi dan ilmu lainnya. 

Di sisi lain, surau, sebagai 
institusi keagamaan khas 
Minangkabau, telah memainkan peran 
penting dalam sejarah Islam di 
Nusantara. Sejak awal, surau 
mengalami transformasi besar, dari 
tempat pemujaan animisme menjadi 
pusat pendidikan Islam yang modern. 
Melalui metode halaqoh, surau berhasil 
melahirkan ulama dengan pemahaman 
mendalam tentang ajaran Islam dan 
nilai-nilai kemanusiaan. Perannya tidak 
hanya dalam aspek keagamaan, tetapi 
juga sosial dan budaya, karena surau 
berfungsi sebagai tempat 
berkumpulnya masyarakat untuk 
bermusyawarah dan menyelesaikan 
masalah bersama. 

Sebagai akademisi, diharapkan 
pembaca dapat memperoleh wawasan 
yang lebih luas mengenai sejarah 
penyebaran Islam melalui pesantren 
dan surau di kedua wilayah tersebut. 
Penting bagi kita untuk terus membaca 
dan mengkaji jejak sejarah di tanah 
Nusantara, karena membaca adalah 
jendela dunia yang memungkinkan kita 
untuk memahami data dan fakta yang 
ada, memperkaya kosa kata, serta 
menyimpan pengetahuan dalam 
memori kita. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



   
 

191 
 

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025 
 

Daftar Pustaka 
 
Ahmad Z. 1972. Sekitar Kerajaan Atjeh, 

Dalam Tahun 1520-1675. Medan: 
Monora. 

Amiruddin MH. 2013. Pendidikan 
Islam Pada Masa Kerajaan Aceh 
Darussalam. Banda Aceh: Yayasan 
Pena. 

Azra A. 2012. Pendidikan Islam: 
Tradisi dan Modernisasi di Tengah 
Tantangan Milenium III. Jakarta: 
Kencana. 

Burhanuddin J. 2012. Ulama dan 
Kekuasaan: Pergumulan Elite 
Muslim dalam Sejarah Indonesia. 
Jakarta: Mizan Publika. 

Dahlan Z. 2018. Sejarah Pendidikan 
Islam. Medan: UINSU. 

Daulay HP. 2004. Dinamika 
Pendidikan Islam. Bandung: 
Citapustaka. 

Hakim BR. 2021. Obat Penangkal bagi 
Segala Penyakit. Tanggerang 
Selatan: Maktabah Jagat 'Arsy. 

Hanum A. 1999. Sejarah Pendidikan 
Islam. Jakarta: Logos. 

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem 
Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian 
Tentang Unsur Dan Nilai Sistem 
Pendidikan Pesantren. Jakarta: 
INIS. 

Qomar M. 2000. Pesantren: Dari 
Transformasi Metodologi Menuju 
Demokratisasi Institusi. Jakarta: 
Erlangga. 

Ramayulis. 2011. Sejarah Pendidikan 
Islam. Jakarta: Kalam Mulia. 

Wahid A. 2001. Menggerakan Tradisi: 
Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta: 
LKiS. 

Yunus M. 1995. Sejarah Pendidikan 
Islam di Indonesia. Jakarta: 
Mutiara. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


