172

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 172-191

The Role of Pesantren and Surau
In Islamic Da'wah in Indonesia

Panji Putrawan Makalalag

Rizky Amalia

Islamic Broadcasting Communication
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
ra8811197@gmail.com

Abstract

Pesantren and surau are traditional Islamic educational institutions that
play an important role in the spread of Islam in Indonesia. Pesantren, which
developed extensively in Java, integrate religious education and community
development through boarding schools and direct guidance from kyai. During the
Walisongo period, pesantren became centers for da'wah, education, and training
for Islamic missionaries. Despite facing challenges during the Dutch and Japanese
colonial periods, pesantren continued to contribute to education and the struggle
for independence. In the modern era, pesantren have adapted to the demands of
the times without abandoning traditional values. Surau, which developed in
Sumatra, originally functioned as places of Hindu-Buddhist worship. After Islam
entered the region, surau transformed into centers of Islamic education and
spirituality. Surau played an important role in non-formal education through
halagoh methods, Quranic teaching, book studies, and tarekat practices. These
institutions not only spread Islamic teachings but also preserved local cultural
values, shaping the religious and civilized character of the Minangkabau people.
Through a combination of educational, social, and spiritual functions, pesantren
and surau have become important pillars in the development of Islamic society in
Indonesia. Both institutions remain relevant in the era of globalization by
preserving traditions while innovating to respond to the challenges of the times.

Keywords: Pesantren, Surau, Dakwah.

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.44540

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



173

Available online at Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan
http://journal.uinjkt.ac.id/index.php/dakwah
Dakwah: Jurnal Kajian Dakwah dan Kemasyarakatan, 29 (2), 2025, 172-191

Peran Pesantren dan Surau
dalam Dakwah Islam di Indonesia

Panji Putrawan Makalalag
Rizky Amalia

Komunikasi Penyiaran Islam
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta
ra8811197@gmail.com

Abstrak

Pesantren dan surau merupakan institusi pendidikan Islam tradisional
yang memainkan peran penting dalam penyebaran Islam di Indonesia. Pesantren,
yang banyak berkembang di Jawa, mengintegrasikan pendidikan agama dan
pengembangan komunitas melalui asrama dan bimbingan langsung oleh kyai.
Pada masa Walisongo, pesantren menjadi pusat dakwah, pendidikan, dan
pelatihan kader penyebar agama Islam. Meskipun menghadapi tantangan selama
penjajahan Belanda dan Jepang, pesantren terus berkontribusi dalam pendidikan
dan perjuangan kemerdekaan. Di era modern, pesantren beradaptasi dengan
tuntutan zaman tanpa meninggalkan nilai-nilai tradisional. Sedangkan surau,
yang berkembang di Sumatera, awalnya berfungsi sebagai tempat ibadah Hindu-
Buddha. Setelah Islam masuk, surau bertransformasi menjadi pusat pendidikan
dan spiritualitas Islam. Surau memainkan peran penting dalam pendidikan
nonformal melalui metode halaqoh, pengajaran Al-Qur'an, kajian kitab, dan
praktek tarekat. Institusi ini tidak hanya menyebarkan ajaran Islam tetapi juga
melestarikan nilai-nilai budaya lokal, membentuk karakter masyarakat
Minangkabau yang religius dan beradab. Melalui kombinasi fungsi-fungsi
pendidikan, sosial, dan spiritual, pesantren dan surau telah menjadi pilar penting
dalam pengembangan masyarakat Islam di Indonesia. Kedua lembaga ini terus
relevan di era globalisasi dengan mempertahankan tradisi sambil berinovasi untuk
menjawab tantangan zaman.

Kata kuneci: Pesantren, Surau, Dakwah Islam, Pendidikan Islam, Dakwah.

Permalink/DOI: http://doi.org/10.15408/dakwah.v29i2.44540

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025


mailto:ra8811197@gmail.com

Pendahuluan

Artikel ini akan mengkaji
bagaimana peran pesantren dan surau
dalam penyebaran islam di Indonesia.
Sebelum menguraikan peran pesantren
dan surau di dalam bentangan sejarah
pendidikan Indonesia, perlu dijelaskan
hal-hal penting yang melekat dengan
kata pesantren/surau seperti
pengertian, karakteristik, dan
tujuannya. Hal ini dimaksudkan untuk
lebih mengenal dan memahaminya
secara kompleks dan integral dalam
tulisan ini.

Menurut Nurcholis Madjid,
secara historis pesantren tidak hanya
identik dengan makna keislaman tetapi
juga mengandung makna Kkeaslian
(indigenous) Indonesia karena,
sebelum datangnya Islam ke Indonesia
pun lembaga serupa pesantren ini
sudah ada di Indonesia dan Islam
tinggal meneruskan, melestarikan dan
mengislamkannya. Dengan kata lain,
pesantren merupakan hasil penyerapan
akulturasi kebudayaan Hindu-Budha
dan kebudayaan Islam kemudian
menjelma menjadi suatu lembaga yang
kita kenal sebagai pesantren sekarang
ini. (Sukawi, Sri: 2020 37 - 48)

Sebagai sebuah lembaga
pendidikan  keagamaan  pesantren
memiliki ciri dan kekhasan tersendiri
dan berbeda bila dibandingkan dengan
lembaga pendidikan lainnya. Hal ini
dapat dilihat dari sistem pembelajaran
yang dilaksanakan oleh pesantren yang
menghimpun komunitas tersendiri, di
dalamnya hidup bersama-sama
sejumlah orang yang dengan komitmen
keikhlasan dan kerelaan hati, mengikat
diri dengan kyai, Tuan guru, ajengan,
atau nama lainnya, untuk hidup
bersama dengan standar moral
tertentu, dalam membentuk kultur atau
budaya tersendiri.

Selanjutnya, Ahmad Syafi’l
Noer mengemukakan bahwa pesantren
merupakan tempat penampungan
sederhana bagi pelajar yang jauh dari
negeri asalnya, dan merupakan tempat

174

tinggal kiyai bersama santrinya yang
bekerja sama untuk memenuhi
kebutuhan sehari-hari pada awalnya
pertumbuhan dan  perkembangan
pesantren  bukanlah  semata-mata
sebagai tempat tinggal atau asrama para
santri untuk mengikuti dengan baik
pelajaran yang diberikan oleh kyai,
melainkan juga sebagai tempat training
atau latihan bagi santri agar mampu
hidup mandiri dalam masyarakat.

Bila ditinjau dari segi historisnya

pesantren adalah bentuk lembaga
pengembang masyarakat  pribumi
tertua di Indonesia sudah dikenal

sebelum Indonesia merdeka bahkan
sejak agama Islam masuk ke Indonesia
terus tembuh dan berkembang sejalan
dengan perkembangan dunia
pendidikan pada umumnya. Nurcholis
Madjid menyatakan lembaga pesantren
telah dikenal luas di kalangan
masyarakat Indonesia pra-Islam. Islam
datang dan tinggal mengislamkannya.
Dengan kata lain, pesantren seperti
yang dikatakan Nurcholis Madjid, tidak
hanya identic dengan makna keislaman,

tetapi juga mengandung makna
keaslian Indonesia (Hasanah, 2021:33).
Sebab lembaga serupa pesantren

sebenarnya sudah ada sejak masa
Hindu-Buddha.

Lain halnya dengan surau,
Istilah surau di Minangkabau sudah
dikenal sebelum datangnya Islam di
wilayah ini. Ketika itu surau dibangun
untuk tempat ibadah orang Hindu-
Buddha (Muhammad Furqgan, 2019:1).
Surau dalam sistem adat Minangkabau
adalah kepunyaan suku atau kaum
sebagai pelengkap rumah gadang oleh
Sidi Gazalba disebut “uma galanggang”
yang berfungsi sebagai tempat bertemu,
berkumpul, rapat dan tempat tidur bagi
anak laki-laki yang telah akil baligh
serta orang tua yang uzur.

Fungsi surau ini semakin kuat
posisinya karena struktur masyarakat
(sistem kekerabatan) Minangkabau
yang menganut sistem Matrilineal (Aly,
Ma’'mum:2019), menurut Kketentuan

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



adat bahwa laki-laki tidak punya kamar
di rumah orang tua mereka, sehingga
mereka diharuskan tidur di surau.
Kenyataan ini menyebabkan surau
menjadi  tempat  penting  bagi
pedewasaan generasi Minangkabau,
baik dari segi ilmu pengetahuan
maupun keterampilan praktis lainnya,
seperti silat untuk mempertahankan
diri, petatah-petitih adat istiadat serta
tradisi anak nagari lainnya.

Fungsi surau tidak berubah
setelah kedatangan Islam, hanya saja
fungsi keagamaannya semakin penting
yang diperkenalkan pertama kali oleh
Syekh  Burhanuddin di  Ulakan,
Pariaman. Pada masa ini, eksistensi
surau di samping sebagai tempat shalat
juga digunakan oleh Syekh
Burhanuddin sebagai tempat
mengajarkan ajaran Islam. Di samping
itu, surau juga difungsikan sebagai
peribadatan, khususnya tarekat (suluk).
Dengan demikian, surau di
Minangkabau pada dasarnya telah
berperan sebagai “lembaga”
pedewasaan sebelum Islam masuk ke
Minangkabau. Kemudian peran
tersebut masih berlanjut setelah Islam
masuk yang dipelopori oleh Syekh
Burhanuddin. Namun pada kondisi
terakhir, surau lebih difungsikan
sebagai tempat mentransformasi ajaran
Islam terhadap anak nagari. Hal ini,
surau mempunyai dua makna bagi
kehidupan masyarakat Minangkabau.
Pertama, bermalam berarti menjadi
tempat tidur dan tempat beristirahat di
malam hari. Kedua, sebagai tempat
belajar dan menimba ilmu untuk bekal
hidup.

Masyarakat Minangkabau
dikenal sebagai masyarakat adat yang
masih menjunjung tinggi nilai-nilai
budaya dan kearifan lokal. Budaya lokal
yang memanfaatkan tradisi khusus
dengan cara membangun watak dan

pemikiran Masyarakat yang lebih
berlandaskan ajaran Islam. Pada
lingkungan masyarakat Minangkabau,
tradisi yang  berkearifan  lokal

175

merupakan suatu warisan yang sangat
tinggi nilai sejarahnya. Mulai dari
ajaran agama yang masuk pada
Minangkabau melalui surau. Surau
memegang peranan penting dalam
membangun pendidikan yang terpola,
baik secara mental, moral dan perilaku
sehingga tercipta Pendidikan yang
berkarakter dibawah asuhan ulama
local (Effendi, Y:2018) Surau adalah
institusi lokal yang berperan dalam
mengembangkan nilai moral agama dan
ada istiadat budaya Minangkabau.
Penyebaran nilai Pendidikan yang
dimulai dari lingkungan surau
didukung oleh para ulama yang lahir
dari surau. Keberhasilan pendidikan
dan nilai karakter ditandai dalam
mendidik akhlak anak-anak untuk
mengaji, taat beribadah, berakhlak dan
berkepribadian luhur, serta mampu
berperilaku sopan santun sesuai dengan
ajaran agama, bagi Masyarakat
Minangkabau, surau tidak hanya
digunakan sebagai sarana belajar dan
mengaji saja, tetapi digunakan sebagai
tempat silat atau beladiri, berdiskusi,
dan bersosialisasi sehingga banyak
tokoh-tokoh yang lahir dari surau.
Munculnya  tokoh-tokoh  nasional
berpengaruh di Indonesia yang berasal
dari Minangkabau tidak lepas dari
peran surau dalam membentuk
karakter, pola pemikiran dan sikap.
Saat ini, surau melahirkan pada
pemuka agama dan wulama yang
berperan membentuk karakter
Masyarakat sehingga melahirkan kaum
terpelajar yang modernis-rasionalis.

Di dalam artikel ini, penulis
mencoba melakukan kajian historis
terhadap keberadaan Pesantren, dan
Surau dalam penyebaran dakwah Islam
di Indonesia. Sesuai dengan topik yang
telah  diberikan, penulis akan
membahas mengenai sejarah dan
perkembangan Pesantren, Surau serta
peranannya dalam penyebaran Islam di
tanah Jawa dan Sumatera. Penulis
sangat menyadari bahwa makalah ini
masih jauh dari kata sempurna. Oleh

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



karena itu, penulis sangat mengharap
krittk dan saran yang sifatnya
membangun dari para pembaca agar
dapat memperbaiki pembuatan
makalah di waktu yang akan datang.

Method

Metode yang digunakan dalam
penelitian ini adalah studi kepustakaan,
yang merupakan pendekatan penelitian
yang memanfaatkan sumber-sumber
tertulis, seperti buku, artikel, jurnal,
dan  dokumen lainnya, untuk
mengumpulkan data dan informasi
yang relevan dengan topik yang diteliti.
Dalam penelitian kepustakaan, peneliti
tidak melakukan observasi langsung
atau eksperimen, melainkan menggali
informasi dari literatur yang sudah ada
untuk memperoleh pemahaman yang
lebih mendalam mengenai fenomena
yang sedang diteliti. Metode ini sering
diterapkan dalam penelitian kualitatif,
di mana peneliti mengkaji konsep-
konsep, teori, atau peristiwa yang sudah
dipublikasikan dalam berbagai sumber
literatur, kemudian menganalisis dan
mengevaluasi informasi tersebut untuk
mengembangkan hipotesis, menguji
teori, atau memperluas pemahaman
tentang topik yang sedang dibahas.
(Sugiyono: 2016)

Results and Discussion
A. Pengertian Pesantren

Pesantren adalah suatu lembaga
pendidikan Islam yang telah tua sekali
usianya, telah tumbuh sejak ratusan
tahun yang lalu, yang setidaknya
memiliki lima unsur pokok, yaitu kiyai,
santri, pondok, mesjid dan pengajaran
ilmu-ilmu agama. Menurut Karel A.
Steenbrink yang mengutip dari
Soegarda Purbakawatja, menyatakan
bahwa pendidikan pondok pesantren
jika dilihat dari segi bentuk dan
sistemnya berasal dari India dan dari
masyarakat Hindu. Sebelum proses
penyebaran Islam di Indonesia, sistem
tersebut telah dipergunakan untuk
pendidikan dan pengajaran agama

176

Hindu di Jawa. Setelah Islam masuk
dan banyak tersebar di Pulau Jawa,
sistem tersebut kemudian diambil alih
oleh Islam. Sementera Mahmud Yunus
menyatakan, bahwa asal-usul
pendidikan yang digunakan pondok
pesantren berasal dari Baghdad dan

merupakan  bagian dari sistem
pendidikan saat itu.
Secara Etimologi Istilah

pesantren berasal dari kata santri. Karel
A. Steenbrink mengatakan kata santri
berasal dari bahasa Tamil atau India,
shastri yang diartikan guru mengaji
atau orang yang memahami buku-buku
dalam agama Hindu. Ada pula yang
mengatakan pesantren berasal dari
turunan kata shastra yang berarti buku-
buku suci, buku-buku agama, atau
buku-buku tentang ilmu pengetahuan.
Pendapat lain mengatakan pesantren
berasal dari gabungan dua kata bahasa
Sankrit, yakni sant yang berarti
manusia baik dan tra yang bermakna
suka menolong. Dengan begitu
pesantren adalah tempat pendidikan
manusia yang baik-baik. Berbeda lagi
dengan Robson yang mengatakan kata
santri berasal dari bahasa Tamil sattiri
yang artinya orang yang tinggal di
sebuah rumah miskin atau bangunan
keagamaan secara umum. Dalam
kamus besar bahasa Indonesia seperti
yang disampaikan mahdi, bahwa
pesantren diartikan sebagai asrama,
tempat santri, atau tempat murid-
murid belajar mengaji. Sedangkan
secara istilah pesantren adalah lembaga
pendidikan Islam, dimana para santri
biasanya tinggal di pondok (asrama)
dengan materi pengajaran kitab-kitab
klasik dan kitab-kitab umum, bertujuan
untuk menguasai ilmu agama Islam
secara detail, serta mengamalkannya
sebagai pedoman hidup keseharian
dengan menekankan pentingnya moral
dalam kehidupan bermasyarakat.
Secara terminologi pesantren
adalah lembaga pendidikan Islam
dengan sistem asrama atau pondok,
dimana kyai sebagai figur sentral,

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



masjid sebagai pusat kegiatan yang
menjiwai, dan pengajaran agama Islam
di bawah bimbingan kyai yang diikuti
oleh santri sebagai kegiatan utama.
Definisi yang hampir sama
diungkapkan  Mastuhu, pesantren
merupakan lembaga pendidikan Islam
tradisional yang mempelajari,
memahami, menghayati dan
mengamalkan ajaran Islam dengan
menekankan aspek moral keagamaan
sebagai pedoman perilaku sehari-hari.
Definisi yang cukup sederhana
diutarakan ~ Abdurrahman  Mas’ud,
pesantren adalah tempat di mana para
santri mencurahkan sebagian besar
waktunya untuk tinggal dan
memperoleh pengetahuan. Pengertian
Mas’ud ini selaras dengan pendefinisian
Abdurrahman Wahid, pesantren adalah
a place where santri (student) live.

Namun, jika ditarik sebuah
benang, Adapun penggabungan antara
kata pondok dan pesantren, menurut
Manfred Ziemek, adalah sesuai dengan
sifat pesantren, yang di dalamnya kedua
komponen yaitu pendidikan keagamaan
dan kehidupan yang bersama dalam
suatu kelompok belajar, berdampingan
secara berimbang.

Sebenarnya penggunaan
gabungan kedua istilah secara integral
yakni pondok dan pesantren menjadi
pondok pesantren lebih
mengakomodasikan karakter keduanya.
Pondok pesantren menurut M. Arifin,
sebagaimana dikutip oleh Mujamil
Qomar, berarti: suatu lembaga
pendidikan agama islam yang tumbuh
serta diakui masyarakat sekitar, dengan
sistem asrama (kompleks) di mana
santri-santri menerima pendidikan
agama melalui sistem pengajian atau
madrasah yang sepenuhnya berada di
bawah kedaulatan dari leadership
seorang atau beberapa orang kyai
dengan ciri-ciri khas yang bersifat
karismatik serta independen dalam
segala hal.

Dengan demikian, pengertian
pondok pesantren berarti, pondok

177

kemungkinan berasal dari bahasa Arab,
funduk yang artinya rumah penginapan
yaitu berupa perumahan sederhana dan
merupakan asrama bagi para santri.
Sedangkan perkataan pesantren adalah
dari kata santri dengan awalan pe dan
akhiran an berarti tempat tinggal para
santri. Selanjutnya, kata santri itu
sendiri artinya murid atau orang yang
belajar ilmu agama.

Penyebutan pondok pesantren
ini menurut Daulay umumnya untuk
lembaga pendidikan Islam tradisonal
yang terdapat di pulau Jawa (khusunya
Jawa tengah, Jawa Timur) dan Madura.
Sedang untuk wilayah diluar pulau
Jawa dan Madura, istilah yang
dipergunakan ada beberapa macam,
seperti surau di Sumatra Barat,
meunasah, rangkang, dan dayah
terdapat di Aceh. Akan tetapi,
penyebutan tersebut sudah banyak
dipakai oleh nama lembaga pendidikan
islam di luar Jawa, seperti pondok
pesantren Tgk. H. Hasan di Aceh Besar,
pondok pesantren Maslurah di langkat
Sumatra Utara, serta pondok pesantren
Al-Quraniyah di Sumatra Selatan.

Jumlah pesantren yang begitu
banyak pada masa sekarang, memiliki
aneka ragam bentuk, jenis dan spesifik.
Hal tersebut sudah barang tentu sangat
sulit untuk mendeskripsikan dari
masing-masingnya. Bahkan menurut
M. Habib Chirzin, adalah suatu hal yang
mustahil untuk bisa mendeskripsikan
yang persis mengenai pondok
pesantren dengan segala  seluk
beluknya. Sebagaimana pernyataannya
yang dikutip Haidar Putra Daulay,
bahwa: Deskripsi yang persis mengenai
pondok pesantren dengan segala seluk
beluknya, hampir merupakan suatu hal
yang mustahil. Kemajemukan pondok
pesantren yang ditunjukkan oleh
kekhususan  motif dan  sejarah
berdirinya, ruh, sunnah, isi, serta cara
penyelenggaraan masing-masing
pesantren, tidak dapat begitu saja
diverbalkan. Meskipun terdapat
perbedaan pendapat mengenai

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



pengertian pondok pesantren
sebagaimana beberapa pengertian di
atas, namun secara umum kami
menyimpulkan  bahwa  pengertian
tentang pondok pesantren adalah suatu
lembaga pendidikan Islam yang
didirikan oleh seorang kyai atau Syaikh,
yang didalamnya terdapat para santri
(murid) yang menuntut ilmu-ilmu
agama Islam dari kitab-kitab dengan
menggunakan masjid atau Aula sebagai
sarana belajar.

B. Perkembangan Pesantren
Dalam Dakwah Islam di Jawa

Mengenai asal-usul dan latar
belakang pesantren di Indonesia terjadi
perbedaan pendapat di kalangan para
ahli sejarah. Pertama, pendapat yang
menyebutkan bahwa pesantren berakar
pada tradisi Islam sendiri, yaitu tradisi
tarekat. Pandangan ini dikaitkan
dengan fakta bahwa penyebaran Islam
di Indonesia pada awalnya banyak
dikenal dalam bentuk kegiatan tarekat
dengan dipimpin oleh kyai. Salah satu
kegiatan tarekat adalah melakukan
ibadah di masjid di bawah bimbingan
kyai. Untuk keperluan tersebut, kyai
menyediakan ruang- ruang Kkhusus
untuk menampung para santri sebelah
kiri dan kanan masjid. Para pengikut
tarekat selain diajarkan amalan-amalan
tarekat mereka juga diajarkan kitab
agama dalam berbagai cabang ilmu
pengetahuan agama Islam.

Pendapat kedua, pesantren yang
ada sekarang merupakan pengambil
alihan dari sistem pesantren orang-
orang Hindu di Nusantara pada masa
sebelum Islam. Lembaga ini
dimaksudkan sebagai tempat
mengajarkan  ajaranajaran  agama
Hindu serta tempat membina kader-
kader penyebar agama tersebut.
Pesantren merupakan kreasi sejarah
anak bangsa setelah ~mengalami
persentuhan budaya dengan budaya
pra-Islam.  Pesantren = merupakan
sistem pendidikan Islam yang memiliki
kesamaan dengan sistem pendidikan

178

Hindu-Budha. Pesantren disamakan
dengan mandala dan asrama dalam
khazanah lembaga pendidikan pra-
Islam.

Hasil  penelusuran  sejarah
menunjukkan bahwa cikal bakal
pendirian pesantren pada awal ini
terdapat di daerah -daerah sepanjang
pantai utara Jawa, seperti Giri (Gresik),
Ampel Denta (Surabaya), Bonang
(Tuban), Kudus, Lasem, dan Cirebon.
Kota-kota tersebut pada waktu itu
merupakan kota kosmopolitan yang
menjadi jalur penghubung perdagangan
dunia, sekaligus tempat persinggahan
para pedagang dan mubalig Islam yang
datang dari Jazirah Arab seperti Persia
dan Irak .

Keberadaan pesantren pada
masa awal pertumbuhannya tidak
terlepas dari sejarah perkembangan
Islam di Timur Tengah. Hal ini bisa
dilihat dari aspek metode, materi atau
kelembagaannya yang sangat diwarnai
oleh corak pendidikan Islam di Timur
Tengah pada Abad Pertengahan. Dalam
konteks penyebaran Islam itulah,
pesantren mulai terbentuk dan tumbuh
di Indonesia.

Masuknya Islam ke Indonesia
adalah pada Abad ke 7 Masehi. Jika
pada abad 7 tersebut Islam benar-benar
mulai masuk ke Indonesia, berarti pada
masa itu, peradaban Islam di Timur
Tengah sedang cerah. Sebab, sekitar
abad ke 6 — 7 Masehi, obor kemajuan
ilmu pengetahuan berada di pangkuan
peradaban Islam. Dalam lapangan
kedokteran, @ muncul nama-nama
terkenal seperti: Al-Hawi karya al-Razi
(850-923) merupakan sebuah
Ensiklopedi mengenai seluruh
perkembangan ilmu kedokteran sampai
masanya.

Meskipun Timur Tengah sedang
mengalami kemajuan pada abad
tersebut, namun yang membawa Islam
ke Indonesia adalah pedagang yang
disinyalir orangnya hidup tidak selalu
menetap. Artinya, setiap musim
pelayaran, mereka pergi berdagang

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



sesuai dengan arah mata angin. Apalagi
ketika mereka memasuki wilayah
Indonesia, kondisi masyarakatnya saat
itu masih sangat sederhana dan banyak
dipengaruhi oleh agama Hindu,
sehingga diperkirakan ajaran Islam
yang mereka sebarkan juga disesuaikan
dengan keadaan masyarakatnya.

Hal ini begitu terlihat pada saat
Wali Songo yang menyebarkan ajaran
Islam, kebudayaan masyarakat
setempat sering dijadikan modal dasar
bagi mereka untuk menyisipkan ajaran
Islam. Misalnya saja Sunan Kalijaga
menggunakan Wayang sebagai media
dakwahnya. Islamisasi kebudayaan
sebagai strategi penyebaran Islam
tersebut tentunya sangat
mempermudah diterimanya ajaran
yang disampaikan. Oleh karena itu,
dalam catatan sejarah, Wali Songo
sangat berhasil menyebarkan dan
mengembangkan ajaran Islam di
Indonesia. Dalam catatan sejarah, pada
zaman Wali Songo inilah istilah pondok
pesantren mulai dikenal di Indonesia.
Ketika itu, Sunan Ampel mendirikan
sebuah padepokan di Ampel Surabaya
dan menjadikannya pusat pendidikan
di Jawa. Para santri yang berasal dari
pulau Jawa datang untuk menuntut
ilmu agama. Bahkan di antara para
santri ada yang berasal dari Gowa dan
Talo, Sulawesi. Padepokan Sunan
Ampel inilah yang menjadi cikal bakal

berdirinya pesantren-pesantren  di
Indonesia.
Salah seorang santri dari

padepokan Sunan Ampel adalah Sunan
Giri yang mendirikan pesantren Giri
Kedaton, beliau juga merupakan
penasehat dan panglima militer ketika
Raden Patah melepaskan diri dari
Majapahit. Keahlian beliau di bidang
Figh menyebabkan beliau diangkat
menjadi mufti se-tanah Jawa. Santri
dari Sunan Giri ini adalah Raden Patah
yang kemudian menjadi raja pertama di
kerajaan Demak, yang merupakan putra
terakhir dari Raja Majapahit Prabu
Brawijaya V. Kerajaan  Demak

179

merupakan kerajaan Islam pertama di
tanah Jawa yang dibimbing oleh para
wali songo. Pada masa Raden Patah
pula kerajaan Demak mengirimkan
ekspedisi ke Malaka yang dipimpim
Adipati Unus untuk merebut selat
Malaka dari tangan Belanda.

Apabila diteliti mengenai silsilah
ilmu para wali songo tersebut, akan
ditemukan bahwa kebanyakan
silsilahnya sampai pada Sunan Ampel.
Misalnya saja Sunan Kalijaga, beliau
adalah santri dari Sunan Bonang yang
merupakan Putra Sunan Ampel. Begitu
pula Sunan Kudus yang banyak
menuntut ilmu dari Sunan Kalijaga.
Semua mereka tersebut punya jasa yang
sangat dalam penyebaran agama Islam.

Begitulah pesantren pada masa
Wali Songo, ia digunakan sebagai
tempat untuk menimba ilmu sekaligus
untuk menempa para santri agar dapat
menyebarluaskan ajaran agama Islam,
mendidik kader-kader pendakwah guna
disebarkan ke seluruh Nusantara.
Hasilnya bisa dilihat sendiri, Islam
menjadi agama mayoritas di Indonesia
dan bahkan bukan hanya itu, jumlah
pengikutnya adalah yang terbanyak di
dunia. Setelah itu muncul pula
pesantren-pesantren lain yang
mengajarkan ilmu agama diberbagai
bidang berdasarkan kitab-kitab salaf.
Setelah  periodesasi perkembangan
pesantren yang cukup maju pada masa
Wali Songo, masa-masa suramnya
mulai terlihat ketika Belanda menjajah
Indonesia. Pada periode penjajahan ini,
pesantren selalu berhadapan dengan
kolonialis Belanda yang sangat
membatasi ruang geraknya. Pemerintah
Belanda  mengeluarkan  kebijakan
politik pendidikan dalam bentuk
Ordonansi Sekolah Liaratau Widle
School Ordonanti. Melalui kebijakan
tersebut, pihak  Belanda ingin
membunuh madrasah dan sekolah yang
tidak memiliki izin. Selain itu, kebijakan
formal Belanda tersebut juga bertujuan
melarang pengajaran kitab-kitab Islam
yang menurut mereka berpotensi

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



memunculkan gerakan subversi atau
perlawanan di kalangan santri dan
kaum muslim pada umumnya.
Setidaknya, tercatat empat kali pihak
Belanda mengeluarkan peraturan yang
bertujuan membelenggu
perkembangan pesantren di Indonesia,
yaitu pada tahun 1882, 1905, 1925, dan
1932.

Sejak perjanjian Giyanti,
pendidikan dan perkembangan
pesantren dibatasi oleh Belanda.

Belanda bahkan menetapkan resolusi
pada tahun 1825 yang membatasi
jumlah jamaah haji. Selain itu, Belanda
membatasi kontak atau hubungan
orang Islam Indonesia dengan negara-
negara Islam lainnya. Hal-hal seperti ini
pada akhirnya membuat pertumbuhan
dan pekembangan Islam menjadi
tersendat. Sebagai respons penindasan
Belanda tersebut, kaum santri mulai
melakukan  perlawanan.  Menurut
Clifford Geertz, antara tahun 1820-
1880, telah terjadi pemberontakan dari
kaum santri di Indonesia, yaitu:

1. Pemberontakan kaum Padri di
Sumatra dipimpin oleh Imam Bonjol.

2. Pemberontakan Diponegoro
di Jawa

3. Pemberontakan Banten
akibat tanam paksa yang dilakukan
Belanda.

4. Pemberontakan di Aceh yg
dipimpin antara lain oleh Teuku Umar
dan Teuku Cik Ditiro.

Akhirnya, pada akhir abad ke-19,
Belanda mencabut resolusi yang
membatasi jamaah haji sehingga
jumlah peserta jamaah haji pun
membludak. Hal ini menyebabkan
tersedianya guru-guru pendidikan
agama Islam dalam jumlah yang besar,
karena selain berniat untuk
menunaikan ibadah haji, para jamaah
juga menuntut ilmu-ilmu agama, dan
ketika mereka kembali lagi ke
Indonesia, mereka mengembangkan
dan menyebarluaskan ilmunya.
Lantaran adanya niat ganda seperti ini,
jumlah pesantren semakin meningkat

180

dari tahun ke tahun. Adapun ulama-
ulama Indonesia yang berkualitas
internasional setelah melaksanakan
ibadah Haji, diantaranya adalah Syekh
Ahmad Khatib As-Sambasi, Syekh
Nawawi Al-Bantani, Syekh Mahfudz At-
Tarmizi, Syekh Abdul Karim, dan lain
sebagainya. Dari mereka itulah inti
keilmuan kyaikyai Indonesia bertemu.

Setelah penjajahan Belanda
berakhir, Indonesia dijajah kembali
oleh Jepang. Pada masa penjajahan
Jepang ini, pesantren masih saja
berhadapan dengan kebijakan Saikere
yang dikeluarkan pemerintah Jepang.
Melalui kebijakan tersebut, setiap orang
bumiputra diharuskan membungkuk
90 derajat ke arah Tokyo setiap pagi jam
07.00 untuk menghormati atau memuja
Kaisar Jepang, Tenno Haika, yang
diyakini sebagai keturunan Dewa
Amaterasu. Disinilah peran karismatik
K.H Hasyim Asyari terbukti ampuh.
K.H Hasyim Asy’ari sangat menentang
dan menolak ritual yang diatur oleh
pemerintah Jepang itu sehingga ia
ditangkap dan dipenjara selama 8
bulan. Di luar dugaan pihak Jepang,
penangkapan dan pemenjaraan Kkyai
tersebut justru melahirkan aksi
perlawanan di  kalangan  santri.
Terjadilah demonstrasi besar-besaran
yang melibatkan ribuan kaum santri
untuk menuntut pembebasan K.H
Hasyim Asy’ari dan menolak kebijakan
Saikere. Sejak itulah pihak Jepang tidak
pernah mengusik dunia pesantren,
walau kekejamannya terhadap kaum
bumiputra lebih menyakitkan
dibandingkan penjajahan Belanda.

Menjelang kemerdekaan, kaum
santri telah dilibatkan di dalam
penyusunan  undang-undang dan
anggaran dasar Republik Indonesia,
yang diantaranya melahirkan piagam
Jakarta. Namun, oleh golongan
nasionalis sekuler, piagam Jakarta
tersebut dihilangkan sehingga kandas
impian kaum santri untuk mendirikan
negara Islam Indonesia.

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



C. Peran Pesantren Dalam

Dakwah Islam di Jawa

1. Pesantren Masa Walisongo

Asal-usul pesantren tidak bisa
dipisahkan dari sejarah pengaruh
Walisongo pada abad ke-15 - 16 di Jawa.
Pada zaman walisongo ini pondok
pesantren memainkan peran penting
dalam penyebaran agama Islam di
pulau Jawa. Menurut M. Dawam
Raharjo, hal itu menjadi identitas
pesantren pada awal pertumbuhannya,
yaitu sebagai pusat penyebaran agama
Islam, disamping sebagai sebuah
lembaga pendidikan.

Dan pada zaman penjajahan
Belanda, hampir semua peperangan
melawan pemerintah kolonial Belanda
bersumber atau paling tidak dapat
dukungan sepenuhnya dari pesantren.
Walisongo adalah tokoh-tokoh
penyebar agama Islam di Jawa abad ke-
15-16 yang telah berhasil
mengkombinasikan aspek-aspek
sekuler dan spiritual dalam
memperkenalkan Islam pada
masyarakat. Mereka adalah Maulana
Malik Ibrahim, Sunan Ampel, Sunan
Bonang, Sunan Kalijaga, Sunan Drajat,
Sunan Giri, Sunan Kudus, Sunan Muria
dan Sunan Gunung Jati.

Dalam pandangan orang jawa
(santri jawa), Walisongo adalah
pemimpin umat yang sangat saleh dan
dengan pencerahan spiritual religius
mereka, bumi jawa yang tadinya tidak
mengenal agama monotheis menjadi
bersinar terang. Posisi mereka dalam
kehidupan sosio-kultural dan religius di
jawa demikian memikat.

Pada abad ke-15 para saudagar
muslim telah mencapai kemajuan pesat
dalam usaha bisnis dan dakwah mereka
hingga mereka memiliki jaringan di
kota kota bisnis di sepanjang pantai
utara Jawa Tengah dan Jawa Timur. Di
kota-kota inilah komunitas muslim
pada mulanya terbentuk. Komunitas ini
dipelopori oleh Walisongo mendirikan
masjid pertama di Tanah Jawa, yaitu

181

masjid Demak. Masjid ini kemudian
menjadi pusat terpenting di Jawa dan
memainkan peran besar dalam upaya
menuntaskan Islamisasi di seluruh
Jawa termasuk daerah-daerah
pedalaman.

Pendidikan Islam atau juga
transmisi Islam yang dipelopori
Walisongo merupakan perjuangan
brilliant yang  diimplementasikan
dengan cara  sederhana, yaitu
menunjukkan jalan dan alternatif baru
yang tidak mengusik tradisi dan
kebiasaan lokal, serta mudah ditangkap
oleh orang awam karena pendekatan-
pendekatan Walisongo yang konkrit
realistik, tidak "jlimet" dan menyatu
dengan kehidupan masyarakat.

Dalam era Wali Songo inilah
istilah pondok pesantren mulai dikenal
di Indonesia. Ketika itu Sunan Ampel
mendirikan padepokan di Ampel
Surabaya sebagai pusat pendidikan di
Jawa. Para santri yang berasal dari
pulau Jawa datang untuk menuntut
ilmu agama. Bahkan di antara para
santri ada yang berasal dari Gowa dan
Talo, Sulawesi. Padepokan Sunan
Ampel inilah yang dianggap sebagai
cikal bakal berdirinya pesantren-
pesantren yang tersebar di Indonesia.

Salah seorang santri dari
padepokan Sunan Ampel adalah Sunan
Giri yang mendirikan pesantren Giri
Kedaton. Beliau juga merupakan
penasehat dan panglima militer ketika
Raden Patah melepaskan diri dari
Majapahit. Keahlian beliau di bidang
fikih menyebabkan beliau diangkat
menjadi mufti se-tanah Jawa. Santri
dari Sunan Giri ini adalah Raden Patah
yang kemudian menjadi raja pertama di
kerajaan Demak, yang merupakan putra
terakhir dari Raja Majapahit Prabu
Brawijaya V.

Kerajaan Demak merupakan
kerajaan Islam pertama di tanah Jawa
yang dibimbing oleh para wali Songo.
Pada masa Raden Patah pula kerajaan
Demak mengirimkan ekspedisi ke
Malaka yang dipimpin Adipati Unus

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



untuk merebut selat Malaka dari tangan
Belanda. Apabila diteliti mengenai
silsilah ilmu para wali Songo tersebut,
akan ditemukan bahwa kebanyakan
silsilahnya sampai pada Sunan Ampel.
Misalnya, Sunan Kalijaga, beliau adalah
santri dari Sunan Bonang yang
merupakan Putra Sunan Ampel. Begitu

pula Sunan Kudus yang banyak
menuntut ilmu dari Sunan Kalijaga.
Dapat disimpulkan bahwa peran
pesantren pada masa Wali Songo
digunakan sebagai tempat untuk
menimba ilmu sekaligus untuk
menempa para santri agar dapat

menyebarluaskan ajaran agama Islam,
mendidik kader-kader pendakwah guna
disebarkan ke seluruh Nusantara.
Hasilnya bisa dilihat, Islam menjadi
agama mayoritas di Indonesia dan
bahkan bukan hanya itu, jumlah
pengikutnya adalah yang terbanyak di
dunia.

2. Pesantren Masa Kolonial
Setelah periodesasi
perkembangan pesantren yang cukup
maju pada masa Wali Songo, masa-
masa suram mulai terlihat ketika
Belanda menjajah Indonesia. Pada
periode penjajahan ini, pesantren selalu
berhadapan dengan kolonialis Belanda
yang sangat membatasi ruang geraknya.
Pemerintah Belanda mengeluarkan
kebijakan politik pendidikan dalam
bentuk Ordonansi Sekolah Liaratau
Widle School Ordonanti. Melalui
kebijakan tersebut, pihak Belanda
inginmembunuh madrasah dan sekolah
yang tidak memiliki izin. Selain itu,
kebijakan formal Belanda tersebut juga
bertujuan melarang pengajaran Kkitab-
kitab Islam yang menurut mereka
berpotensi memunculkan gerakan
subversi atau perlawanan di kalangan
santri dan kaum muslim pada
umumnya. Setidaknya, tercatat empat

kali pihak Belanda mengeluarkan
peraturan yang bertujuan
membelenggu perkembangan

182

pesantren di Indonesia, yaitu pada
tahun 1882, 1905, 1925, dan 1932.

Sejak perjanjian Giyanti,
pendidikan dan perkembangan
pesantren dibatasi oleh Belanda.

Belanda bahkan menetapkan resolusi
pada tahun 1825 yang membatasi
jumlah jamaah haji. Selain itu, Belanda
membatasi kontak atau hubungan
orang Islam Indonesia dengan negara-
negara Islam lainnya. Hal-hal seperti ini
pada akhirnya membuat pertumbuhan
dan pekembangan Islam menjadi
tersendat. Sebagai respons penindasan
Belanda tersebut, kaum santri mulai
melakukan  perlawanan.  Menurut
Clifford Geertz, antara tahun 1820-
1880, telah terjadi pemberontakan dari
kaum santri di Indonesia, yaitu
pemberontakan kaum  Padri di
Sumatera yang dipimpin oleh Imam
Bonjol, pemberontakan Diponegoro di
Jawa, pemberontakan Banten akibat
tanam paksa yang dilakukan Belanda
dan pemberontakan di Aceh yg
dipimpin antara lain oleh Teuku Umar
dan Teuku Cik Ditiro.

Akhirnya, pada akhir abad ke-19,
Belanda mencabut resolusi yang
membatasi jamaah haji sehingga
jumlah peserta jamaah haji pun
membludak. Hal ini menyebabkan
tersedianya guru-guru pendidikan
agama Islam dalam jumlah yang besar,
karena selain berniat untuk
menunaikan ibadah haji, para jamaah
juga menuntut ilmu-ilmu agama, dan
ketika kembali lagi ke Indonesia,
mereka mengembangkan dan
menyebarluaskan ilmunya. Lantaran
adanya niat ganda seperti ini, jumlah
pesantren semakin meningkat dari
tahun ke tahun.

Adapun ulama-ulama Indonesia
yang berkualitas internasional setelah
melaksanakan  ibadah  Haji, di
antaranya adalah Syekh Ahmad Khatib
As-Sambasi, Syekh Nawawi Al-Bantani,
Syekh Mahfuz At-Tarmusi dan Syekh
‘Abd al-Karim. Dari mereka itulah,

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



mayoritas genealogi (nasb) keilmuan
kyai- kyai Indonesia bertemu.

Adapun ulama-ulama Indonesia
yang berkualitas internasional setelah
melaksanakan  ibadah  Haji, di
antaranya adalah Syekh Ahmad Khatib
As-Sambasi, Syekh Nawawi Al-Bantani,
Syekh Mahfuz At-Tarmusi dan Syekh
‘Abd al-Karim. Dari mereka itulah,
mayoritas genealogi (nasb) keilmuan
kyai- kyai Indonesia bertemu. Setelah
penjajahan Belanda berakhir, Indonesia
dijajah kembali oleh Jepang. Pada masa
penjajahan Jepang ini, pesantren
berhadapan dengan kebijakan Saikere
yang dikeluarkan pemerintah Jepang.
Melalui kebijakan tersebut, setiap
seorang bumiputra diharuskan
membungkuk 90 derajat ke arah Tokyo
setiap pagi jam 07.00 untuk
menghormati atau memuja Kaisar
Jepang, Tenno Haika, yang diyakini
sebagai keturunan Dewa Amaterasu.

Disinilah peran karismatik Kyai
Hasyim Asy'ari terbukti ampuh. Kyai
Hasyim Asy'ari sangat menentang dan
menolak ritual yang diatur oleh
pemerintah Jepang itu sehingga
ditangkap dan dipenjara selama 8
bulan. Di luar dugaan pihak Jepang,
penangkapan dan pemenjaraan Kkyai
tersebut  justru melahirkan  aksi
perlawanan di  kalangan santri.
Terjadilah demonstrasi besar-besaran
yang melibatkan ribuan kaum santri
menuntut pembebasan Kyai Hasyim
Asy'ari dan menolak kebijakan Saikere.
Sejak itulah pihak Jepang tidak pernah
mengusik dunia pesantren.

Dapat  disimpulkan  peran
pesantren pada masa kolonial ini adalah
kaum santri terlibat dalam

merumuskan dan menyusun undang-
undang Dasar Republik Indonesia, yang
di antaranya melahirkan piagam
Jakarta. Salah satu tokoh pesantren
yang ikut andil besar adalah Kyai Wahid
Hasyim, bapak Abdurrahman wahid

3. Pesantren Masa Kemerdekaan
Indonesia

183

Pada masa awal kemerdekaan,
kaum santri kembali berjuang untuk
mempertahankan kemerdekaan
Indonesia. KH. Hasyim Asyari
mengeluarkan fatwa wajib hukumnya
mempertahankan kemerdekaan. Fatwa
tersebut disambut positif oleh umat
Islam sehingga membuat arek-arek
Surabaya yang dikomandoi Bung Tomo
dengan semboyan “Allahu Akbar!
Merdeka atau Mati” tidak gentar
menghadapi penjajah Inggris yang
bersenjata lengkap. Dengan
pengorbanan lebih dari 10.000 pejuang
akhirnya Inggris terusir dan gagal
menduduki Surabaya.

Di sisi lain, muncul pula
kekuatan massa Islam dalam bentuk
organisasi ekonomi dan
kemasyarakatan, seperti Serikat
Dagang Islam, Persyarikatan
Muhammadiyah, dan Nahdhatul Ulama
sehingga isu-isu strategis tentang fatwa-
fatwa ulama yang mewajibkan umat
Islam berjihad melawan penjajah
sangat cepat menyebar di kalangan
umat Islam.

Setelah perang selesai dan
Indonesia dinyatakan merdeka, pondok
pesantren kembali mendapatkan ujian,
karena pemerintahan Soekarno yang
dinilai sekuler itu telah melakukan
penyeragaman atau pemusatan
pendidikan nasional. Akibatnya
pengaruh pesantren mulai menurun
kembali, jumlah pesantren berkurang,
hanya pesantren besarlah yang mampu
bertahan. Hal ini dikarenakan
pemerintah mengembangkan sekolah-
sekolah umum.

Pada masa Orde Baru,
bersamaan dengan dinamika politik
umat Islam dan negara, Golongan Karya
(Golkar) sebagai kontestan Pemilu
selalu membutuhkan dukungan dari
pesantren. Atas kebutuhan itulah
pemerintah yang dikuasai Golkar
menaruh  perhatian pada dunia
pesantren. Sementar dari kalangan
pesantren sendiri muncul intelektual
santri yang secara sadar berusaha

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



memperoleh pembiayaan pendidikan
dari Anggaran Pendapatan dan Belanja
Negara (APBN). Dari sinilah kemudian
ada usaha timbal balik dari pemerintah
dan pesantren. Beberapa pesantren
beraviliasi dengan pemerintah agar
mendapatkan kucuran dana APBN.
Namun begitu dengan alasan teologis
banyak pesantren yang mencoba
menghindari pemerintah.

Pada masa orde baru ini
madrasah-madrasah yang didirikan
pesantren mulai menjamur. Dari sini
kemudian berbagai gagasan mulai
muncul dalam rangka mengajarkan
keterampilan di madrasah pesantren,
seperti mendirikan peternakan,
pertanian, kerajinan, dagang dan lain-
lain. Suasana ini tampak kondusif
hingga terbit kebijakan SKB 3 Menteri
(Surat Keputusan Bersama Menteri
Agama, Menteri Pendidikan, dan
Menteri Dalam  Negeri) tentang
penyetaraan madrasah dengan sekolah
umum.

Di sisi lain, sesuai dengan
dinamika politik dan dinamika dalam
sistem pendidikan nasional, Institut
Agama Islam Negeri (IAIN) justru
menolak alumni pesantren karena
ijjazahnya tidak diakui oleh pemerintah,
meskipun kualitas alumninya diakui
lebih baik dibanding lulusan Madrasah
Aliyah versi SKB 3 Menteri. Sebut saja
misalnya, Pesantren Gontor, Sarang,
Ploso, atur Lirboyo dengan sistem
kurikulum yang mandiri tanpa
menginduk pemerintah mampu
menghasilkan lulusan yang faqgih dalam
urusan agama.

Dalam kasus di atas, jelas jasa
dan peran pesantren masih belum
diakui eksistensinya secara baik oleh
pemerintah. Kalangan santri dari
pesantren masih dianggap manusia
kelas dua karena pendidikannya dinilai
tidak sesuai dengan standar pendidikan
yang diberlakukan oleh pemerintah.
Bahkan, lulusan pesantren pada waktu
itu tidak bisa diterima menjadi pegawai
pemerintah. Kondisi nyata seperti itu

184

mengakibatkan pesantren mengalami
pasang surut hingga pada era
pembangunan.

Meskipun demikian, pesantren
tetap mampu melahirkan ulama-ulama
hebat yang sangat berjasa dan menjadi
orang penting di negara Indonesia ini,
misalnya Kyai Hasyim Asy’ari, Kyai
Wahid Hasyim, Kyai Abdurrahman
Wahid (Presiden RI ke-4), Kyai MA.
Sahal Mahfudz, M. Nastir, Buya Hamka,
Kyai Mukti Ali, Kyai Saifuddin Zuhri
dan lain sebagainya.

4. Pesantren Era Modern

Setelah tumbangnya rezim Orde
Baru yang berkuasa selama + 32 tahun,
perbaikan-perbaikan sistem pendidikan
Indonesia terus dilakukan. Perbaikan
tersebut memberikan peluang yang
cukup positif bagi perkembangan
pesantren di Indonesia. Berdasarkan
data pada tahun 2003/2004, Dirjen.
Lembaga Islam Departemen Agama RI
telah  mengeluarkan data yang
menjelaskan bahwa jumlah pesantren
pada saat itu sudah mencapai 14.656
buah. Tentu bukan perbandingan ideal
dengan jumlah penduduk Indonesia
saat itu yang telah mencapai lebih dari
230 juta jiwa. Namun, perkembangan
pesantren terbilang cukup baik. Apalagi
setelah  terbitnya  Undang-undang
Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem
Pendidikan  Nasional (Sisdiknas),
pendidikan pesantren mulai diakui
pemerintah. Terbitnya undang-undang
tersebut telah menghapus diskriminasi
terhadap pendidikan keagamaan yang
berbasis pesantren selama ini.

Meskipun udara segar tersebut
telah berhembus, namun pesantren
selalu saja mendapatkan ujian. Salah
satu ujian terberat saat ini adalah
penilaian  miring terkait sistem
pendidikan pesantren, yang dianggap
ikut andil terhadap suburnya aksi
terorisme di Indonesia. Pemerintah pun
mulai menekan dan mengawasi
pesantren dengan menyebarkan agen-
agen intelijen. Adapun ujian lainnya

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



adalah semakin merebaknya paham-
paham sekulerisme, pluralisme, dan
liberalisme yang dianggap virus oleh
sebagian masyarakat, di mana sebagian
dari alumni pesantren justru turut andil
dalam penyebaran paham-paham di
atas. Ditambah pula adanya penilaian
rendah terhadap pesantren, karena
kualitas lulusannya tidak sebanding
dengan sekolah-sekolah umum saat ini.
Berdasarkan anggapan dan
penilaian miring di atas, akhirnya
pesantren “diwajibkan”oleh pemerintah
untuk terikat dengan berbagai regulasi
teknis dan ketentuan administratif.
Seperti misalnya, pesantren diharuskan
mengikuti SNP (Standar Nasional
Pendidikan) yang meliputi; standar isi,
standar proses, standar kompetensi
lulusan, standar pendidik dan tenaga
kependidikan, standar sarana dan
prasarana, standar  pengelolaan,
standar pembiayaan, dan juga standar
penilaian  pendidikan.  Kurikulum
Pesantren juga diwajibkan untuk
memasukkan muatan  pendidikan
kewarganegaraan, matematika, bahasa
Indonesia, ilmu pengetahuan alam,
serta pendidikan seni dan budaya.
Berdasarkan adanya ketentuan
di atas, banyak pesantren yang sudah
melaksanakan kurikulum Kemendiknas
dengan menggunakan rasio 70% mata
pelajaran umum dan hanya 30% saja
mata pelajaran agama. Pelaksanaan
kurikulum Kemendiknas ini telah
direalisasikan oleh madrasahmadrasah
di lingkungan pesantren. Jika sudah
demikian, porsi untuk mengajarkan
kitab-kitab klasik, milsanya ilmu tafsir,

ilmu hadis, ‘Ilm Usul Figh, dan
sebagainya akan semakin berkurang.
Akibatnya, keunggulan pendidikan
pesantren lama-kelamaan akan

memudar dan kehilangan powernya.
Untuk menghindari hal tersebut,
maka pesantren harus konsisten
memegang prinsip utamanya, yaitu al-
muhafazah ‘ala al-qadim as-salih wa
alakhz bi al-jadid al-aslah (tetap
memegang tradisi yang positif dan

185

mengambil hal-hal baru yang positif.
Dengan cara berpegang teguh pada
prinsip tersebut, pesantren akan bisa
tetap eksis dan tidak dilindas
perkembangan zaman. Maka, idealnya
madrasah pesantren ke depan harus
bisa mempertahankan pendidikan
klasikal pesantren, khususnya kitab
kuning, dari jenjang Ibtidaiyah sampai
pada jenjang Aliyah sebagai Kegiatan
Belajar Mengajar wajib santri. Selain itu

juga mengimbanginya dengan
pengajian tambahan, kegiatan ekstra
seperti kursus computer, bahasa

Inggris, dan berbagai skill lainnya.
Berdasarkan paparan diatas,
dapat dipahami bahwa peran pesantren
di era modern adalah mempertahankan
eksistensi dan fungsinya sebagai
lembaga pendidikan ilmu agama, cara
nya dengan konsisten berinovasi dalam
kegiatan pendidikan yang
diselenggarakannya misalnya dengan
mengadopsi sistem pendidikan formal,
serta mengem-bangkan kegiatan seperti
dalam bidang ekonomi dan bisnis agar
eksistensi pesantren tetap terjaga.

D. Pengertian Surau

Istilah  "surau" merupakan
bagian integral dari khazanah budaya
masyarakat Minangkabau, Sumatera

Selatan, = Semenanjung  Malaysia,
Sumatera  Tengah, dan  Patani
(Thailand). Secara etimologi, kata

"surau" merujuk pada suatu tempat
yang diperuntukkan bagi kegiatan
ibadah atau penyembahan. Jika kita
telusuri lebih jauh, asal-usul kata ini
mengarah pada praktik animisme dan
dinamisme yang pernah berkembang di
wilayah tersebut. Pada masa lampau,
surau lebih berfungsi sebagai tempat
pemujaan terhadap arwah leluhur. Oleh
karena itu, pemilihan lokasi
pembangunan surau pun sangat
strategis, yakni di puncak bukit atau
tempat-tempat tinggi lainnya yang
dianggap lebih dekat dengan alam gaib
dan para leluhur.

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



Dalam Kamus Besar Bahasa
Indonesia, surau didefinisikan sebagai
sebuah tempat atau bangunan yang
diperuntukkan bagi umat Islam untuk
melaksanakan ibadah, seperti shalat
dan mengaji. Namun, pengertian surau
tidak sesederhana itu. Jika kita telaah
lebih dalam, surau memiliki peran yang
jauh lebih kompleks dalam kehidupan
masyarakat. Selain sebagai tempat
ibadah, surau juga berfungsi sebagai
lembaga pendidikan nonformal. Anak-
anak belajar mengaji dan mendalami
ilmu agama di surau, sementara orang
dewasa dapat mengikuti kegiatan
keagamaan  seperti  wirid atau
pengajian. Dengan demikian, surau
tidak hanya menjadi pusat ibadah,
tetapi juga menjadi pusat kegiatan
sosial dan budaya masyarakat. Dalam
konteks keagamaan, surau seringkali
diibaratkan sebagai "masjid kecil" yang
memiliki peran penting dalam
kehidupan umat Islam. Di surau,
masyarakat dapat belajar membaca dan
memahami  Al-Qur'an, mendalami
dasar-dasar ilmu agama Islam, serta
melaksanakan berbagai ibadah sunnah.
Selain itu, surau juga menjadi tempat
yang tepat untuk memperingati hari-
hari besar Islam dan menyelenggarakan
kegiatan keagamaan lainnya. Bagi
mereka yang ingin memperdalam
spiritualitas, surau juga menyediakan
ruang untuk mempelajari tarekat atau
suluk.

Namun, fungsi surau tidak
hanya terbatas pada ranah keagamaan.
Dalam konteks sosiokultural, surau juga
berfungsi sebagai lembaga pendidikan
nonformal. Anak-anak dan remaja
dapat belajar ilmu agama dan
keterampilan hidup di surau. Lebih jauh
lagi, surau juga menjadi tempat
berkumpulnya  masyarakat untuk
bermusyawarah dan menyelesaikan
masalah-masalah  yang  dihadapi
bersama. Dalam  tradisi adat
Minangkabau surau bahkan berfungsi
sebagai tempat tidur bagi para pemuda
yang sedang menuntut ilmu

186

1. Sejarah Surau

Sejak abad ke-14, surau telah
menjadi bagian penting dari sejarah
Minangkabau. Pada masa
pemerintahan Raja Adityawarman,
surau didirikan di Bukit Gombak.
Mulanya, surau memiliki makna
religius yang kuat dalam Kkonteks
Hindu-Budha. Namun, seiring dengan
perkembangan Islam di Minangkabau,
fungsi surau pun bergeser. Proses
akulturasi yang terjadi menjadikan
surau  sebagai  pusat  kegiatan
keagamaan umat Islam, melepaskan
diri dari stigma mistis dan sakral yang
sebelumnya melekat padanya.

Dalam tatanan masyarakat
Minangkabau yang unik dengan sistem
kekerabatan matrilineal, terdapat suatu
tradisi yang telah mengakar sejak lama:
pemisahan tempat tinggal bagi laki-laki
yang telah memasuki usia dewasa. Adat
ini  mewajibkan para  pemuda
Minangkabau untuk hidup terpisah dari
rumah keluarganya pada malam hari.
Konsekuensi dari adat tersebut adalah
munculnya kebutuhan akan suatu
ruang khusus bagi kaum adam yang
telah baligh. Sebelum pengaruh Islam
merasuki ranah Minangkabau, telah
hadir semacam surau yang berfungsi
sebagai tempat berkumpul dan
berinteraksi bagi para pemuda lajang.
Surau ini tidak hanya sekadar tempat
bermalam, tetapi juga menjadi pusat
kegiatan  sosial, tempat berbagi
pengalaman, dan belajar adat istiadat.
Kedatangan Islam di Nusantara
membawa  perubahan signifikan
terhadap fungsi dan peran surau.
Bangunan yang awalnya berfungsi
sebagai tempat pemujaan dalam agama
Hindu-Buddha secara bertahap
mengalami proses Islamisasi. Meskipun
namanya tetap dipertahankan, surau
mengalami transformasi yang
mendalam. Di beberapa daerah,
terutama di wilayah terpencil seperti
puncak bukit, surau-surau peninggalan
Hindu-Buddha perlahan menghilang

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



ditelan oleh waktu dan pengaruh Islam
yang semakin meluas. Sebaliknya,
surau-surau yang mengadopsi ajaran
Islam semakin banyak ditemukan di

kawasan pemukiman penduduk
Muslim, menjadi pusat kegiatan
keagamaan dan sosial masyarakat
setempat. Kedatangan Islam di

Minangkabau tidak hanya membawa
perubahan dalam aspek keagamaan,
tetapi juga memicu perkembangan
dunia pendidikan. Syeikh Burhanuddin,
sebagai salah satu tokoh kunci dalam
penyebaran Islam di Minangkabau,
melihat surau sebagai sarana yang
efektif untuk mendidik masyarakat.
Dengan menjadikan surau sebagai
pusat pembelajaran, beliau berhasil
menciptakan lingkungan belajar yang
unik. Adat Minangkabau yang
mewajibkan anak laki-laki tinggal di
surau semakin memperkuat peran
surau sebagai lembaga pendidikan.
Melalui surau, Syeikh Burhanuddin
tidak hanya mengajarkan ilmu agama,
tetapi juga nilai-nilai moral dan
keterampilan hidup yang diperlukan
untuk menghadapi tantangan zaman.
Pendirian surau-surau baru oleh para
murid Syekh Burhanuddin memiliki
dampak yang sangat signifikan
terhadap perkembangan Islam di
Minangkabau. Surau-surau ini tidak
hanya berfungsi sebagai tempat ibadah,
tetapi juga sebagai pusat pendidikan,
sosial, dan budaya. Melalui surau, nilai-
nilai Islam dan ajaran tarekat
Syattariyah disebarluaskan ke seluruh
lapisan masyarakat. Dengan demikian,

surau  berperan  penting dalam
membentuk karakter dan identitas
umat Islam Minangkabau.
2. Sistem Pendidikan

Pemanfaatan surau sebagai

pusat pendidikan Islam merupakan
contoh penerapan strategi dakwah
rasional ala Muhammad Ali Al-
Bayanuni. Strategi ini menekankan
pentingnya penggunaan akal dan
pikiran dalam menyebarkan Islam,
mendorong orang untuk berpikir kritis

187

dan mengambil kesimpulan
berdasarkan pemahaman yang
mendalam. Sistem pendidikan di surau
memiliki kemiripan dengan pesantren,
di mana keduanya menekankan pada
fleksibilitas belajar. Murid tidak terikat
dengan aturan yang kaku dan bebas
berpindah dari satu surau ke surau lain
untuk memperdalam ilmu.

Materi yang diajarkan pun
sesuai dengan apa yang dianjurkan oleh
Nabi Muhammad SAW yakni Al Qur’an
dan Hadits, sebagaimana Sabda beliau:

8 B A ) Glie op Glddie (e
ol (2 & s iy il A a0 e
dale 5 Gl 5l
ool s,

Dari Usman bin Affan ra, Rasulullah
saw. bersabda, “Sebaik-baik kalian
adalah yang mempelajari al-Qur’an
dan mengajarkannya.” (HR. Tirmidzi)

é‘@';‘oise;/:u‘ai:::)jgéj)%;‘/éé;‘é‘i&j:

A3y L 5 ) S

“Aku telah tinggalkan kepada kamu
dua perkara. Kamu tidak akan sesat
selama berpegang kepada keduanya,
(yaitu) Kitab Allah dan Sunnah Rasul-
Nya.” (HR. Malik; Al-Hakim, Al-
Baihagqi, Ibnu Nashr, Ibnu Hazm.)

Berdasarkan keterangan diatas,
pada masa awal perkembangannya,
pendidikan di surau memiliki dua
jenjang, yaitu:

a. Pembelajaran Al-Qur’an

Pendidikan Al-Qur'an di surau
umumnya terbagi menjadi dua jenjang.
Pada jenjang dasar, fokus pembelajaran
lebih diarahkan pada pengenalan
huruf-huruf hijaiyah, tata cara wudhu,
dan pelaksanaan shalat. Metode
pembelajaran yang digunakan pun
beragam, mulai dari praktek langsung,
menghafal, hingga bernyanyi. Anak-
anak diajarkan untuk memahami
makna keimanan melalui lagu-lagu
bernuansa Islami, sementara akhlak

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



mulia ditanamkan melalui cerita-cerita
tentang para nabi dan orang-orang
saleh. Setelah menguasai dasar-dasar
agama, peserta didik dapat melanjutkan
ke jenjang yang lebih tinggi. Pada
jenjang ini, pembelajaran lebih
difokuskan pada keterampilan
membaca Al-Qur'an dengan tajwid yang
baik, serta mempelajari berbagai
macam lagu dan irama bacaan Al-
Qur'an. Seorang siswa dapat dinyatakan
lulus jika ia telah menguasai seluruh
materi pembelajaran dengan Dbaik.
Bahkan, tidak jarang ada siswa yang
terus belajar di surau meski telah
berkali-kali menyelesaikan hafalan Al-
Qur'an.

b. Pengkajian Kitab

Di tingkat yang lebih tinggi,
pembelajaran di surau lebih fokus pada
ilmu-ilmu agama yang mendalam.
Siswa mempelajari berbagai kitab klasik
dalam bahasa Arab, seperti ilmu tata
bahasa Arab (nahwu dan sharaf),
hukum Islam (figh), tafsir Al-Qur'an,
dan ilmu-ilmu agama lainnya. Proses
belajarnya pun unik. Guru akan
membacakan teks kitab lalu
menerjemahkannya ke dalam bahasa
Melayu agar mudah dipahami. Untuk

mempermudah menghafal, materi-
materi penting seringkali diubah
menjadi lagu-lagu yang menarik.

Karena itu, tidak jarang siswa belajar
hingga malam hari untuk menguasai
semua materi yang diajarkan. Pada
tahap awal perkembangannya,
pendidikan di surau mengacu pada satu
kitab tertentu untuk setiap mata
pelajaran. Namun, seiring dengan
kembalinya para ulama Minangkabau
dari Timur Tengah, terjadi pergeseran
dalam penggunaan sumber belajar.
Kini, setiap mata pelajaran memiliki
kitab rujukan yang berbeda-beda.
Berkat sistem pembelajaran yang kuat,
surau berhasil menarik minat banyak
orang. Ajaran tarekat yang dipelopori
oleh Syekh Burhanuddin berhasil
mengubah pandangan masyarakat yang

188

sebelumnya lebih percaya pada
kekuatan alam dan roh-roh, dengan
kata lain, tarekat berhasil
menggantikan kepercayaan animisme
dengan ajaran tauhid. Perpaduan
antara syariat dan tarekat dalam
dakwah Syekh Burhanuddin telah
membawa perubahan yang signifikan

dalam kehidupan masyarakat
Minangkabau. Pemanfaatan surau
sebagai tempat pendidikan agama

Islam merefleksikan model pendidikan
Islam pertama yang dilakukan
Rasulullah SAW di rumah Al-Arqam bin
Abil Arqgam. Sama seperti di surau, di
rumah  Al-Arqam, para sahabat
diajarkan  secara langsung oleh
Rasulullah tentang tauhid, shalat, zakat,
puasa, dan berbagai aspek Islam
lainnya. Selain sebagai tempat belajar,
rumah Al-Arqam juga menjadi wadah
bagi para sahabat untuk saling
menguatkan iman, berbagi
pengalaman, dan merumuskan strategi
dakwah. Suasana kekeluargaan yang
hangat dan penuh kasih sayang yang
tercipta di rumah Al-Arqam menjadi
contoh ideal bagi pembentukan
komunitas muslim yang kuat.

c. Metode Pembelajaran

Metode pembelajaran yang
paling umum di surau adalah halaqoh.
Dalam suasana yang khidmat, para
murid duduk melingkar di hadapan
syekh. Syekh kemudian menyampaikan
materi pelajaran secara lisan, sambil
sesekali menunjuk pada teks kitab yang
sedang dibahas. Para murid dengan
tekun mendengarkan penjelasan syekh
dan mencatat poin-poin penting di tepi
halaman kitab atau pada buku catatan
pribadi mereka. Metode halaqoh ini
tidak hanya memfasilitasi transfer ilmu
pengetahuan, tetapi juga menciptakan
ikatan yang kuat antara guru dan murid
serta di antara sesama murid. Jika
dilihat dari kacamata Tasawuf, metode
halagoh tidak hanya berfokus pada
transfer ilmu pengetahuan, tetapi juga
melibatkan transfer energi positif dari

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



guru kepada murid. Hal ini sejalan
dengan ungkapan Syaikh Ahmad
Shohibul Wafa Ta’jul Arifin dalam Kita
Miftahusshudur, "Ruh itu saling
memberi makan antara satu dengan
yang lainnya." Lebih jauh lagi,
penelitian ilmiah menunjukkan bahwa
interaksi sosial positif dalam halaqoh
dapat memicu produksi hormon
oksitosin yang berperan penting dalam
membentuk  ikatan  sosial dan
meningkatkan rasa empati. Sehingga
sistem halaqoh ini tidak hanya efektif
dalam mentransfer ilmu pengetahuan,
tetapi juga memupuk nilai-nilai sosial
seperti saling menghormati, kerjasama,
dan kesabaran. Interaksi langsung
antara guru dan murid menciptakan
ikatan yang kuat, menjadikan surau
bukan hanya tempat menuntut ilmu,
tetapi juga rumah kedua bagi para
murid.Dalam konteks strategi dakwah,
metode ini dikategorikan sebagai
strategi indrawi. Artinya, metode ini
lebih fokus pada pengalaman langsung
dan bukti-bukti konkret yang dapat
ditangkap oleh panca indra. Contoh
penerapannya adalah melalui praktik
keagamaan sehari-hari dan keteladanan
dari para tokohagama.

E. Fungsi Surau Dalam Dakwah
Islam Di Indonesia

Surau, sebagai pilar utama
pendidikan Islam di Minangkabau,
telah memainkan peran yang sangat
strategis dalam sejarah perkembangan
Islam di tanah air. Lembaga ini tidak
hanya berfungsi sebagai tempat untuk
mempelajari dasar-dasar agama, tetapi
juga sebagai pusat pengembangan ilmu
pengetahuan Islam yang lebih tinggi.
Melalui proses pembelajaran yang
intensif dan berkelanjutan, surau telah
berhasil mencetak para ulama besar
yang memiliki pemahaman yang
mendalam tentang ajaran Islam dan
nilai-nilai kemanusiaan. Para ulama
inilah yang kemudian menjadi tokoh
sentral dalam perjuangan melawan
penjajahan Belanda, membangkitkan

189

semangat juang dan nasionalisme di
kalangan umat Islam Minangkabau.
Dengan demikian, surau tidak hanya
berperan sebagai lembaga pendidikan,
tetapi juga sebagai benteng pertahanan
umat dalam menghadapi berbagai
tantangan zaman. Surau di
Minangkabau tidak hanya berfungsi
sebagai lembaga pendidikan formal
yang mengajarkan ilmu-ilmu agama
Islam secara sistematis, tetapi juga
berperan sebagai pusat pengembangan
spiritualitas melalui  ajaran-ajaran
tarekat. Kombinasi unik antara
pendidikan agama formal dan praktik
spiritual tarekat ini menjadikan surau
sebagai lembaga pendidikan yang
komprehensif. Setiap ulama
Minangkabau, sebagai tokoh agama
yang berpengaruh, memiliki surau
pribadi yang menjadi pusat kegiatan
keagamaan dan tarekat di masyarakat.
Melalui surau-surau inilah, ajaran
Islam dan tarekat menyebar luas dan
mengakar kuat di kalangan masyarakat
Minangkabau. Sebagai pusat
pengajaran tarekat sufi, surau telah
memainkan peran yang sangat strategis
dalam proses Islamisasi masyarakat
Minangkabau, khususnya di wilayah
pedalaman. Para ulama yang bertugas
di surau tidak hanya mengajarkan
ajaran-ajaran Islam secara formal,
tetapi juga mampu menyesuaikannya
dengan nilai-nilai dan praktik budaya
yang sudah ada di masyarakat. Melalui
praktik-praktik tarekat, seperti zikir
dan muraqabah, surau berhasil
menanamkan nilai-nilai spiritual yang
mendalam pada diri para santrinya.
Nilai-nilai spiritual yang diperoleh di
surau kemudian diimplementasikan
dalam kehidupan sehari-hari, sehingga
membentuk karakter individu yang
beriman, bertakwa, dan berakhlak
mulia. Dengan demikian, surau tidak
hanya mentoleransi keragaman praktik
keagamaan, tetapi juga menciptakan
sintesis yang harmonis antara Islam
dan budaya lokal. Hal ini telah
memberikan kontribusi yang sangat

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



besar dalam membentuk masyarakat
Minangkabau yang religius, beradab,
dan memiliki identitas yang kuat.

Conclusions

Dalam perjalanan sejarah yang
panjang, peran pesantren di setiap masa
mengalami perubahan signifikan. Pada
masa Walisongo, pesantren berfungsi
sebagai tempat menimba ilmu dan
melahirkan kader-kader pendakwah
yang menyebarkan ajaran Islam ke
seluruh Nusantara. Di masa kolonial,
pesantren berperan dalam
merumuskan dan menyusun Undang-
Undang Dasar Republik Indonesia,
termasuk melahirkan Piagam Jakarta.
Namun, pada masa kemerdekaan,
pesantren mengalami kemunduran, di
mana lulusan pesantren tidak dapat
diterima sebagai pegawai pemerintahan
karena kurikulum pesantren tidak
sesuai dengan kebijakan pemerintah.
Kini, di era modern, pesantren kembali
menunjukkan eksistensinya dalam
dunia pendidikan dengan sistem
pembelajaran yang lebih dinamis dan
relevan dengan perkembangan zaman,
di mana santri dapat berdakwah melalui
media sosial dan mengimbangi ilmu
agama dengan pengetahuan dunia
seperti ekonomi dan ilmu lainnya.

Di sisi lain, surau, sebagai
institusi keagamaan khas
Minangkabau, telah memainkan peran
penting dalam sejarah Islam di
Nusantara.  Sejak  awal, surau
mengalami transformasi besar, dari
tempat pemujaan animisme menjadi
pusat pendidikan Islam yang modern.
Melalui metode halaqoh, surau berhasil
melahirkan ulama dengan pemahaman
mendalam tentang ajaran Islam dan
nilai-nilai kemanusiaan. Perannya tidak
hanya dalam aspek keagamaan, tetapi
juga sosial dan budaya, karena surau
berfungsi sebagai tempat
berkumpulnya  masyarakat  untuk
bermusyawarah dan menyelesaikan
masalah bersama.

190

Sebagai akademisi, diharapkan
pembaca dapat memperoleh wawasan
yang lebih luas mengenai sejarah
penyebaran Islam melalui pesantren
dan surau di kedua wilayah tersebut.
Penting bagi kita untuk terus membaca
dan mengkaji jejak sejarah di tanah
Nusantara, karena membaca adalah
jendela dunia yang memungkinkan kita
untuk memahami data dan fakta yang
ada, memperkaya kosa kata, serta
menyimpan  pengetahuan  dalam
memori kita.

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



Daftar Pustaka

Ahmad Z. 1972. Sekitar Kerajaan Atjeh,
Dalam Tahun 1520-1675. Medan:
Monora.

Amiruddin MH. 2013. Pendidikan
Islam Pada Masa Kerajaan Aceh
Darussalam. Banda Aceh: Yayasan
Pena.

Azra A. 2012. Pendidikan Islam:
Tradisi dan Modernisasi di Tengah
Tantangan Milenium III. Jakarta:
Kencana.

Burhanuddin J. 2012. Ulama dan
Kekuasaan:  Pergumulan  Elite
Muslim dalam Sejarah Indonesia.
Jakarta: Mizan Publika.

Dahlan Z. 2018. Sejarah Pendidikan
Islam. Medan: UINSU.

Daulay @ HP. 2004.  Dinamika
Pendidikan Islam. Bandung:
Citapustaka.

191

Hakim BR. 2021. Obat Penangkal bagi
Segala  Penyakit. = Tanggerang
Selatan: Maktabah Jagat 'Arsy.

Hanum A. 1999. Sejarah Pendidikan
Islam. Jakarta: Logos.

Mastuhu. 1994. Dinamika Sistem
Pendidikan Pesantren: Suatu Kajian
Tentang Unsur Dan Nilai Sistem

Pendidikan  Pesantren. Jakarta:
INIS.
Qomar M. 2000. Pesantren: Dari

Transformasi Metodologi Menuju
Demokratisasi Institusi. Jakarta:
Erlangga.

Ramayulis. 2011. Sejarah Pendidikan
Islam. Jakarta: Kalam Mulia.

Wahid A. 2001. Menggerakan Tradisi:
Esai-Esai Pesantren. Yogyakarta:
LKiS.

Yunus M. 1995. Sejarah Pendidikan
Islam di Indonesia. Jakarta:
Mutiara.

DAKWAH, Vol. 29, No. 2, 2025



